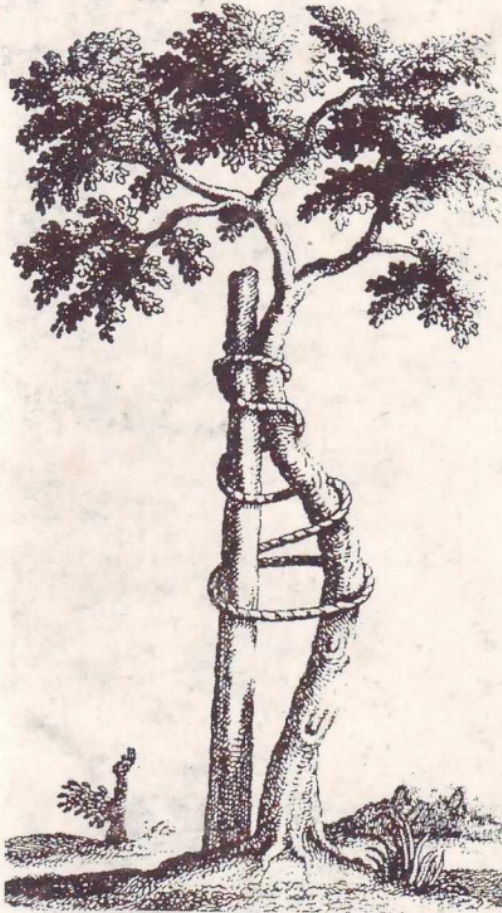


MICHEL FOUCAULT

*Theatrum  
philosophicum*

studii, eseuri, interviuri

1963-1984



diaphora

**Carte apărută cu sprijinul  
MINISTERULUI FRANCEZ AL AFACERILOR EXTERNE  
Direcția Cărți  
AMBASADA FRANȚEI ÎN ROMÂNIA**

**Michel Foucault**

*Dits et écrits 4 vol.*  
© Editions Gallimard, Paris 1994

**Toate drepturile pentru ediția în limba română aparțin  
Editurii Casa Cărții de Știință, Cluj-Napoca, 2001**

MICHEL FOUCAULT

# Theatrum philosophicum

*Studii, eseuri, interviuri  
(1963-1984)*

traducere de

Bogdan Ghiu (partea I)

Ciprian Mihali, Emilian Cioc și Sebastian Blaga  
(partea a II-a)

Ediție îngrijită de Ciprian Mihali

Casa Cărții de Știință  
Cluj-Napoca, 2001

**Michel Foucault  
Theatrum philosophicum**

© Editions Gallimard, Paris, 1994

**Descrierea CIP a Bibliotecii Naționale  
FOUCAULT, MICHEL**

**Theatrum philosophicum / Michel Foucault.** Cluj-Napoca: Casa Cărții de Știință, 2001.  
572 p.; 14x20 cm.  
ISBN 973-686-164-3

1

**Director: Mircea Trifu**

**Fondator: dr. T.A. Codreanu**

**Consilier editorial: Aurel Câmpeanu**

**Redactor: Irina Petras**

**Tehnoredactare computerizată: Ciprian Mihali, Czéggely Erika**

**Tiparul executat la Casa Cărții de Știință**

**3400 Cluj-Napoca; B-dul Eroilor 6-8**

**Tel/fax: 064-431920**

**[www.casacartii.com](http://www.casacartii.com)**

**e-mail: [editura@casacartii.com](mailto:editura@casacartii.com)**

Bogdan Ghiu

## MICHEL FOUCAULT, MAREA DESCHIDERE

“Gînditorii «blestemați» pot fi recunoscuți după trei caracteristici: o operă întreruptă brutal, niște rude abuzive care îngreunează publicarea postumelor și existența unei cărți-mister, a «Cărții», căreia îi presimțim la nesfîrșit secretele. (...) Ansamblul caietelor manuscrise reprezintă cel puțin triplul operei publicate de Nietzsche însuși. (...) Se impunea, deci, editarea tuturor caietelor urmînd succesiunea cronologică și *conform unor perioade corespunzătoare cărților publicate de Nietzsche*. Doar aşa va putea masa de inedite să-și dezvăluie multiplele ei înțeleasuri.”<sup>1</sup>

Și opera lui Michel Foucault a fost întreruptă brutal, prin dispariția neașteptată a autorului ei (în 1984). Și în cazul lui Foucault, postumele (cele patru tomuri masive de “spuse și scrise”, *Dits et Écrits*, apărute în 1994, plus cele treisprezece volume corespunzătoare cursurilor susținute de Foucault ca profesor la Collège de France aflate în curs de publicare și din care au apărut – inclusiv în limba română – doar primele două) au triplat, dacă nu chiar mai mult, opera sa antumă. Putem însă spune că, din punct de vedere editorial cel puțin, Foucault este un “gînditor blestemat”, asemeni lui Nietzsche?

---

<sup>1</sup> M. Foucault, G. Deleuze, “Introduction générale” la ediția de *Oeuvres philosophiques complètes* de F. Nietzsche, Paris, Gallimard, 1967, t. V; republicat în M. Foucault, *Dits et Écrits*, Paris, Gallimard, 1994, vol. I, pp. 561-563.

Spre deosebire de Nietzsche, toate postumele lui Foucault reunite în marile corpusuri mai sus amintite fuseseră deja publicate, în scris sau oral (sub formă de discursuri și conferințe). Dificultatea, în cazul editării lui Foucault, au constituit-o (și o mai constituie) nu, ca în cazul lui Nietzsche, lectiunea, datarea și interrelationarea textelor, ci identificarea și strîngerea lor laolaltă. Iar în cazul lui Foucault, nu avem de-a face cu fragmente manuscrise amestecate cu liste de cumpărături sau cu note de plată ca la Nietzsche, care să impună luarea unei decizii vizând pertinența și, deci, nevoia operării unei selecții, ci cu niște texte închegate, parafate de autor. În sfîrșit, prevenit poate și de cunoașterea în amănunte a destinului postum al lui Nietzsche, Foucault a știut să se sustragă abil “captărilor” manipulatoare, controlîndu-și atent opera și contextele în care își insera public ideile, nelăsîndu-se “ideologizat” și “colonizat” de nici o “doctrină” dormică de putere. Sora lui Nietzsche, în schimb, l-a livrat pe marele și mult prea liberul gînditor german ca ideolog-profet al nazismului. În comparație cu Nietzsche, cazul (editorial) Foucault pare, astfel, mai limpede. Corpusul operei foucauldiene este imens și divers, dar mult mai ușor de editat decât corpusul nietzschean.

Cu toate acestea, a-l edita pe Foucault nu este o operațiune care să poată fi lăsată la îndemîna oricui, o simplă întreprindere “tehnică”. A-l edita în mod responsabil pe Foucault presupune o foarte bună cunoaștere a operei, rezultată în urma unor neîncetate “navete” între texte și între niveluri diferite de aprehendare a lor.

Foucault a circulat enorm, s-a “delocalizat” masiv, s-a “deteritorializat” (Deleuze) permanent. A fugit de propria identitate de către societatea, ca sistem de putere, voia să-l fixeze, să-l lege, cu care ea voia, odată pentru totdeauna (din rațiuni economice și de apărare), să-l identifice. A căutat în permanență să-și “piardă chipul”, așa cum spune în *Arheologia cunoașterii*. S-a aflat într-o neîncetată “mișcare de trupe” a propriei gîndiri, pentru a “ataca” din puncte strategice mereu altele mecanisme de putere, producătoare de unități și de identități factice (“autor”, “operă”, “epocă”, “idee” etc.). Foucault a parcurs spațiul și a căutat neîncetat “altfel de spații”, dorind neobosit să deschidă interioritățile istorico-psihologice, artificial încropicite de omul, modern către Marele Exterior.

Deși anti-dialectică, gîndirea lui Foucault nu este, însă, și ne-metafizică. Metafizica reprezintă, poate, o limită internă inerentă actului de a filosofa, o teleologie automată a lui. Pentru filosofare, este

nevoie de tematizare. Iar actul *thetic-tematic* creează obligatoriu o structură de fundament, dc temei. Astfel încit filosofia pare condamnată a nu putea să se lupte decit explicit, declarativ, pur principal și, deci, ipocrit cu metafizicul.

Cine va citi cu atenție, bunăvoiță și deschidere selecția de texte foucauldiene care urmează va fi, cred, de acord cu faptul că suprateria gîndirii lui Foucault o constituie reabilitarea spațiului ca Exterior, împotriva timpului și istoriei ca producătoare de false interiorități, și mai ales împotriva "dialecticii", cu soluțiile ei facile și întotdeauna interesate politic, și cu "unitățile" ei factice ("subiect", "conștiință", "stat" etc.).

"Ar trebui scrisă o întreagă istorie a spațiilor – care ar fi, în același timp, și o istorie a formelor de putere –, de la marile strategii ale geopoliticii pînă la măruntele tacticî ale habitatului, de la arhitectura instituțională, de la sala de clasă și de la organizarea spitalelor pînă la implantările economico-politice. Este surprinzător de cît de mult timp a avut nevoie problema spațiilor ca să apară ca o problemă istorico-politică. (...) Ancorarea spațială este o formă economico-politică ce trebuie analizată în amănunt. Dintre numeroasele motive care au determinat, vreme atît de îndelungată, această relativă neglijență față de spații, n-aș aminti decit unul, referitor la discursul filosofilor. În momentul cînd începea să se dezvolte o politică atent calculată a spațiilor (la sfîrșitul secolului al XVIII-lea), noile achiziții ale fizicii teoretice și experimentale îi răpeau filosofiei vechiul său drept de a vorbi despre lume, despre *cosmos*, despre spațiul finit și despre cel infinit. Această dublă ocupare a spațiului de către o tehnologie politică și de către o practică științifică a redus filosofia la o problematică a timpului. De la Kant încoace, filosoful nu trebuie să mai gîndească altceva decit timpul. Hegel, Bergson, Heidegger. Mișcare însotită de o descalificare corelativă a spațiului, care apare ținînd în exclusivitate de intelect, de analitic, de conceptual, drept ceva mort, împietrit, inert. Îmi amintesc că, acum zece ani, vorbind despre aceste probleme ale unei politici a spațiilor, am auzit replicîndu-mi-se că astăa insistență asupra spațiului e un semn de reacționarism, că timpul și proiectul reprezintă viața și progresul. Trebuie spus că acest reproș venea din partea unui psiholog – adevar și rușine a filosofiei în secolul al XIX-lea."<sup>2</sup>

---

<sup>2</sup> M. Foucault, "L'oeil du pouvoir" (con vorbire cu J.-P. Barou și M. Perrot), in

Foucault însuși a insistat asupra importanței *decupajului*, a constituirii *obiectului* ca suport astă pentru știință, pentru apariția și constituirea unei discipline, adică pentru edificarea unui dispozitiv de cunoaștere-putere și pentru ca el să poată trece "pragul de științificitate", cît și pentru scrierea istoriei științelor. A-l edita coherent pe Foucault înseamnă a-i configura corpul operei. Din nebuloasa de texte foucauldiene în care el deopotrivă și-a afirmat și rătăcit, labirintic, portretul, chipul său se cere reconstituit prin configurarea de mici "populații" de texte structurate astă cronologic, cît și transversal. Doar "supraeditîndu-l" coherent-hermeneutic pe Foucault îl vei putea studia și înțelege. Și nu cred că se poate aventura cineva să-l cerceteze și să-l analizeze, să-l citească aşa cum se cuvine mai înainte de a-l fi configurat-constituit-corporalizat "editorial".

În *Istoria nebuniei* și în *A supravegheea și a pedepsi*, Foucault vorbește despre "Marea Închidere" a nebunilor, vagabonzilor și delincvenților întreprinsă în secolul al XVII-lea. Atunci însă (și de atunci încet) rațiunea n-a închis doar nebunia, ci s-a închis pe însăși față de nebunie. Nebunia a devenit Exteriorul rațiunii. Se poate spune despre gîndirea lui Foucault că reprezintă o *metafizică a Exteriorului*, o căutare a "extra-ființei". Selecția de față ni-l prezintă pe Foucault pornit să identifice semnele absolut discontinue ale unui alt fel de gîndire, o gîndire a Exteriorului, a "extra-ființei", o gîndire non-dialectică, una care să nu se mai prefaçă a rezolva, adică, problema necunoscutului ca eveniment prin gestul specific de asumare-înglobare-depășire. Gîndirea trebuie să înceteze, în sfîrșit, să mai interiorizeze Exteriorul prin fabricarea unor "interiorități" psihologico-sociale. "Sufletul, închisoare a trupului", scria Foucault în *A supravegheea și a pedepsi*, inversând raportul temeiului orfic al filosofici occidentale. Deși nu i-a spus niciodată aşa (termenul fusese de la bun început adjudecat de J. Derrida), Foucault urmărește și el tot o "deconstrucție" a "construitului" uman, a "împrejmuirilor" și "fortificațiilor" așezării umane istorice. Trebuie să regăsim Exteriorul, acesta poate fi imediat, contiguu (ca la Blanchot), dar mai ales trebuie să ne reprimăm tendința (devenită naturală) de a-l reduce, de a-l coloniza: trebuie să ne menținem într-un raport de exterioritate cu Exteriorul, să ne păstrăm exteriori față de Exterior. Iar acest imperativ

---

J. Bentham, *Le Panoptique*, Paris, Belfond, 1977, pp. 9-31; republicat în M. Foucault, *Dits et Écrits*, Paris, Gallimard, 1994, vol. III, p. 191.

a reprezentat pentru Foucault însuși Ethosul – și însăși condiția de bază pentru a putea cunoaște fără a produce “efekte de putere”.

Foucault ne invită, astfel, la Marea Deschidere, la ieșirea din carapacea inducțioare de false probleme a constructelor istorico-psihologice prin care omul modern s-a închis în deschis. Ceea ce întreprinde el este un fel de *revoluție copernicană*: replasarea omului în deschisul neutru al exteriorității pure, în indiferentul infinit, în asemnificantul murmurător. Pentru a se înțelege ce vreau să spun (în acest text liminar care nu-și propune să demonstreze pe îndelete, ci doar să deschidă spre ce urmează), prezenta selecție de texte foucauldiene nu ar avea decât de căstigat dacă ar fi parcursă în paralel cu lucrarea lui Alexandre Koyré, *De la lumea închisă la universul infinit*<sup>3</sup>.

În textele unor autori precum Bataille, Blanchot, Klossowski, Deleuze sau Nietzsche, Foucault căuta semnele prevestitoare ale unei posibile, viitoare gîndiri eliberate de tirania Ființei totalizante și interiorizante, o gîndire care nu apare, însă, decât consumîndu-se, arzînd în chiar clipa cînd pîlpîie. Radical nemesianică, gîndirea lui Foucault este, însă, profund profetică. Ea ne anunță că, pentru a deveni cu adevărat actuali, trebuie să reconsiderăm și să regăsim Exteriorul, Evenimentul, Străinul a-semnificant, altfel vom fi, la nesfîrșit, propriile noastre victime. Cunoașterea noastră, aşa cum funcționează ea acum, produce mai presus de orice putere.

Selecția tuturor textelor din prezenta antologică, ca și titlul ei general îi aparțin profesorului Ciprian Mihali. M-am bucurat enorm că am putut lucra alături de el la edificarea acestei prime și, deocamdată, celei mai ample selecții românești din textele lui Michel Foucault. Fără voință și priceperea sa, nu m-aș fi aventurat, cred eu, prea ușor pe tărîmul riscantei și atîț de plinei de responsabilități *decizii* de a da planetei Foucault forma unui parcurs de cunoaștere printr-un arhipelag de texte esențiale.

Și poate că acesta nu este decât un început, o primă etapă. Și alte selecții și decupaje din corpusul foucauldian sunt posibile, cu condiția, desigur, asumării *deciziei* de a-l manifesta reprezentativ pe Foucault în limba română. Texte importante (de n-ar fi să amintim decât “Ce sunt Luminile? sau “Ce este un autor?”) au trebuit să rămînă acum pe din afară. Foucault va continua la nesfîrșit să-și aștepte chipul și va mai

<sup>3</sup> Trad. rom. V. Tonoiu, București, Ed. Humanitas, 1997.

constitui încă multe vreme un depozit de virtualități aflat în căutarea unor actualizări pertinente, mai cu seamă cînd acestea vor veni, ca acum, de departe, *din afară*, adică dintr-o actualitate precum cea românească, care nu prea dă semne că ar dori să asimileze moștenirea foucauldiană. Avem, aici, alte pisici de biciuit – sau doar fantomele lor. Dar războiul (foucauldian) continuă, cu toate mijloacele. Și chiar cu riscul – de la bun început asumat – al pierderii propriului chip.

## PREFĂTĂ LA TRANSGRESIUNE

Credem de bunăvoie că, în experiența contemporană, sexualitatea își va fi regăsit un adevăr natural care va fi așteptat vreme îndelungată în umbră, sub tot felul de deghizamente, și pe care doar perspicacitatea noastră pozitivă ne îngăduie, astăzi, să-l descifrăm, mai înainte de a obține dreptul de a accede, în sfîrșit, la lumina deplină a limbajului. Cu toate acestea, niciodată sexualitatea nu a avut un înțeles mai imediat natural și n-a cunoscut, fără doar și poate, o mai mare "fericire de exprimare" ca în lumea creștină a corporilor decăzute și a păcatului. Dovadă stau o întreagă mistică, o întreagă spiritualitate, care nu se pricepeau să dividă formele continui ale dorinței, beției, penetrării, extazului și descărcării ce ne sfîrșește; toate aceste mișcări, ele le simțeau continuându-se, fără intrerupere și limită, până în inima unei iubiri divine pentru care mișcările acestea reprezentau deschiderea ultimă și sursa de realimentare. Ceea ce caracterizează sexualitatea modernă nu este faptul de a fi regăsit, de la Sade și până la Freud, limbajul propriei sale naturi sau rațiuni, ci acela de a fi fost, prin violență discursurilor lor, "denaturalizată" – azvîrlită într-un spațiu gol în care nu se mai întâlnește decât cu forma minusculă a limitei sale și nu află alt dincolo și altă prelungire decât în frenezia care o epuizează. Noi n-am eliberat sexualitatea, ci am dus-o, cît se poate de exact, la limită: limită a propriei noastre conștiințe, dat fiind că ea dictează, până la urmă, singura lectură posibilă, pentru conștiința noastră, a inconștiinței noastre; limită a legii, dat fiind că ea apare drept singurul conținut absolut universal al interdicției; limită a limbajului: ea desenează linia de spumă a ceea ce limbajul de-abia poate să atingă pe nisipul tăcerii. Așadar nu prin ea comunicăm noi cu lumea ordonată și fericit profană a animalelor, ea constituie mai degrabă o tăietură: nu de jur împrejurul nostru pentru a ne izola sau a ne desemna, ci pentru a trasa limita în noi și a ne desemna pe noi însine ca limită.

Am putea, probabil, să afirmăm că ea reconstituie, într-o lume în

care nu mai există obiecte, ființe și spații de profanat, singurul partaj încă posibil. Și nu pentru că ar oferi noi conținuturi unor gesturi milenare, ci pentru că autorizează o profanare fără obiect, o profanare vidă și întoarsă spre sine, ale cărei instrumente nu se adresează decât lor însile. Însă o profanare într-o lume care nu-i mai recunoaște sacrului nici un înțeles pozitiv nu este oare, mai mult sau mai puțin, tocmai ceea ce am putea să numim transgresiune? Aceasta, în spațiul pe care cultura noastră îl acordă gesturilor și limbajului nostru, prescrie nu numai singurul mod de a afla sacrul în conținutul său imediat, ci și pe acela de a-l recompone în forma sa vidă, în absența sa devenită, prin chiar acest fapt, scînteietoare. Ceea ce poate să spună un limbaj, dacă e riguros, pornind de la sexualitate nu este secretul natural al omului, nu este calmul său adevăr antropologic, ci faptul că e fără de Dumnezeu; cuvîntul pe care l-am dat sexualității este contemporan, ca timp și structură, cu cel prin care noi ne-am vestit nouă însine că Dumnezeu a murit. Limbajul sexualității, pe care Sade, de cum i-a pronunțat primele vorbe, l-a făcut să parcurgă într-un singur discurs întregul spațiu peste care devinea, dintr-o dată, suveran, ne-a înălțat pînă la o beznă din care Dumnezeu e absent și în care toate gesturile noastre se adresează acestei absențe într-o profanare care în același timp o arată, o conjură, se epuizează în ea și se vede redată de ea purității sale vide de transgresiune.

Există, totuși, și o sexualitate modernă: aceea care, ținînd despre ea însăși și la suprafață discursul unei animalități naturale și solide, se adresează în mod obscur Absenței, aceluia loc preainalt în care Bataille și-a plasat, pentru o noapte care nu pare gata să se încheie, personajele din *Éponine*: “În calmul acela încordat, prin aburi betiei mele mi s-a pănat că vîntul cădea; o tăcere prelungă emana din imensitatea cerului. Abatele îngenunche lent... Îngînă, cu un glas încremenit, înceț, ca unui mort: *Miserere mei Deus, secundum misericordiam magnam tuam*. Geamătul acesta al unei melodii voluptuoase era atîț de suspect. El mărturisea în mod straniu angoasa în fața deliciilor nudității. Abatele trebuia să ne învingă negîndu-se pe sine și însuși efortul său pentru a se sustrage o afirma și mai mult; frumusețea cîntului său în tăcerea cerului îl închidea în singurătatea unei delectări triste... Eram răscolut, în felul acesta, în desfășarea mea de o aclamare fericită, infinită, însă vecină deja cu uitarea. În clipa cînd îl văzu pe abate, trezindu-se vizibil din visul în care rămînea amețită, Éponine se puse pe rîs, și atîț de repede încît rîsul o răsturnă; se întoarse și, aplecată peste

balustradă, apărut zgâlțită ca un copil. Rîdea cu capul în mîini și abatele, care întrerupsese un rîs cu greu reținut, nu ridică privirea, cu brațele sus, decât în fața unui fund gol: vîntul ridicase haina pe care, în clipa cînd rîsul o dezarmase, nu și-o putuse strînge pe lîngă ea”.

Poate că importanța sexualității în cultura noastră, faptul că, de la Sade încocace, ea a fost legată atât de frecvent de deciziile cele mai profunde ale limbajului nostru se datorează tocmai acestei legături cu moartea lui Dumnezeu. Moarte care nu trebuie înțeleasă ca un sfîrșit al domniei sale istorice, nici ca o constatare în sfîrșit eliberată a inexistenței lui, ci ca spațiul de-acumă constant al experienței noastre. Moartea lui Dumnezeu, retrăgind existenței noastre limita Nelimitatului, o conduce spre o experiență în care nimic nu mai poate să anunțe exterioritatea ființei, spre o experiență, prin urmare, *interioară și suverană*. Însă o astfel de experiență, în care izbucnește moartea lui Dumnezeu, își descoperă ca pe propriul său secret și ca pe propria sa lumină finitudinea proprie, domnia nelimitată a Limitei, vidul acestei depășiri, în care ea își află sfîrșitul și se abandonează pe sine. În acest sens, experiența interioară este în întregul ei o experiență a *imposibilului* (imposibilul fiind ceea ce este experimentat și ceea ce o constituie). Moartea lui Dumnezeu nu a fost numai “evenimentul” care a suscitat, în forma pe care i-o cunoaștem, experiența contemporană: ea îi desenează, la nesfîrșit, marea nervură scheletică.

Bataille știa foarte bine ce posibilități de gîndire putea să deschidă această gîndire și în ce imposibilitate putea ea, totodată, să angajeze gîndirea. Căci ce vrea, într-adevăr, să însemne moartea lui Dumnezeu dacă nu o stranie solidaritate între existența sa care sare în aer și gestul care îl ucide? Dar ce vrea să însemne a-l ucide pe Dumnezeu dacă el nu există, a-l ucide pe Dumnezeu *care nu există*? Poate în același timp a-l ucide pe Dumnezeu pentru că nu există și ca să nu existe; și acesta e rîsul. A-l ucide pe Dumnezeu pentru a elibera existența de această existență care o limitează, dar și pentru a o reduce la limitele pe care această existență nelimitată le șterge (sacrificiul). A-l ucide pe Dumnezeu pentru a-l reduce la neantul care e și pentru a-i manifesta existența în miezul unei lumini care o face să ardă ca o prezență (acesta-i extazul). A-l ucide pe Dumnezeu pentru a pierde limbajul într-o beznă asurzitoare, și pentru că această rană

\* G. Bataille, *L'abbé C.*, partea a II-a: *Récit de Charles C.* (Paris, Éd. de Minuit, 1950), în *Oeuvres complètes*, Paris, Gallimard, “Collection blanche”, t. III, 1971, pp. 263-264. (N. ed. fr.)

trebuia să-l facă să sîngereze pînă ce izbucnește un "imens aleluia pierdut în tăcerea fără sfîrșit" (aceasta-i comunicarea). Moartea lui Dumnezeu nu ne restituie unei lumi limitate și pozitive, ci unei lumi ce-și află deznodămîntul în experiența limitei, se face și se desface în excesul ce-o transgresazează.

Excesul este, fără îndoială, cel care descoperă, legate într-o aceeași experiență, sexualitatea și moartea lui Dumnezeu; sau cel care ne arată, ca în "cea mai necuvîncioasă dintre toate cărțile", că "Dumnezeu este o fată publică". Și, în această măsură, modul de a-l gîndi pe Dumnezeu și modul de a gîndi sexualitatea se află, de la Sade încocace fără îndoială, în zilele noastre, cu mai multă insistență și dificultate ca la Bataille, legate într-o formă comună. Și dacă ar trebui să dăm, prin opoziție față de sexualitate, un sens precis erotismului, acesta ar fi, desigur, următorul: o experiență a sexualității care leagă pentru ea însăși depășirea limitei de moartea lui Dumnezeu. "Ceea ce misticismul n-a putut spune (în clipa cînd s-o spună își pierdea puterile), erotismul o spune: Dumnezeu nu e nimic dacă nu e depășire a lui Dumnezeu în toate sensurile; în sensul ființei vulgare, în cel al ororii și impurității; în cele din urmă, în sensul a nimic..."<sup>\*</sup>

Astfel, în adîncul sexualității, în adîncul mișcării ei pe care nimic, n-o limitează vreodată (pentru că este, de la origine și în întregul ei, îñîlnire constantă cu limita) și în adîncul acestui discurs despre Dumnezeu pe care Occidentul l-a ținut de-atîta timp – fără a-și da prea clar seama că "noi nu putem să adăugăm nepedepsiți limbajului, cuvîntul ce depășește toate cuvintele" și că sănsem așezatî de el la limitele oricărui limbaj posibil –, se schițează o experiență singulară: aceea a transgresiunii. Într-o zi, poate, ea va apărea la fel de decisivă pentru cultura noastră, la fel de adînc îngropată în solul acesteia cum a fost, odinioară, pentru gîndirea dialectică, experiența contradicției. Dar, în ciuda atîtor semne risipite, limbajul în care transgresiunea își va afla spațiul și ființa iluminată este încă aproape în totalitate de adus pe lume.

Dintr-un asemenea limbaj, este, fără îndoială, posibil să regăsim la Bataille straturile calcinate, cenușa promițătoare.

\*

Transgresiunea este un gest care privește limita; aici, în această

\* Georges Bataille, *Erotismul*, trad. rom. de Dan Petrescu, Ed. Nemira, București, 1998, p. 257.

subțirime a liniei, se manifestă fulgerul trecerii sale, dar și, poate, traectoria ei în întregul său, însăși originea ei. Linia pe care ea o întretaie ar putea fi întregul său spațiu. Jocul limitelor și al transgresiunii pare guvernat de o obstinație simplă: transgresiunea depășește și nu încețează a reîncepe să depășească o linie care, imediat, se închide în urma ei într-un val de puțină memorie, reculind astfel, din nou, pînă la orizontul îndepasibilului. Acest joc, însă, pune în joc ceva mai mult decît atare elemente; le situează într-o incertitudine, în niște certitudini repede răsturnate în care gîndirea, vrînd să le surprindă, se încurcă imediat.

Limita și transgresiunea își datorează fiecare celeilalte densitatea ființei lor: inexistența unei limite care n-ar putea fi absolut deloc depășite; vanitatea, în schimb, a unei transgresiuni care n-ar depăși decît o limită iluzorie, de umbră. Are, însă, limita o existență veritabilă în afara gestului care, glorios, o traversează și o neagă? Ce-ar putea fi ea după și ce ar putea să fie ea înainte? Iar transgresiunea nu epuizează, oare, tot ce este ea în clipa în care trece limita, neexistînd niciunde altundeva decît în acest punct al timpului? Or, acest punct – această ciudată încrucisare de ființe care nu există în afara lui, dar care, în el, se schimbă complet între ele – nu este, oare, tocmai ceea ce, din toate direcțiile, o debordează? El operează ca o glorificare a ceea ce exclude; limita deschide cu violență asupra nelimitatului, se trezește, brusc, furată de ceea ce respinge și împlinită de această plenitudine străină care o invadează pînă în străfundurile salc. Transgresiunea duce limita pînă la limita ființei sale; ea o conduce pînă acolo unde aceasta se trezește în fața dispariției sale iminentă, făcînd-o să se regăsească în ceea ce exclude (mai exact, poate, să se recunoască în ea pentru prima oară pe sine), să resimtă propriul său adevăr pozitiv în chiar mișcarea pierderii sale. Cu toate acestea însă, în această mișcare de violență pură, spre ce anume se dezlănguie transgresiunea dacă nu spre ceea ce o înlănguie, spre limită și spre ceea ce e închis în aceasta? Împotriva a ce își îndreaptă ea efracția și cărui vid își datorează ea libera plenitudine a ființei sale dacă nu tocmai elementului pe care ea-l traversează cu gestul său violent și pe care își propune să-l anuleze în linia pe care o sterge?

Transgresiunea nu este, aşadar, pentru limită ceea ce este negrul pentru alb, interzisul pentru permis, exteriorul pentru interior, exclusul pentru spațiu apărat al adăpostului. Ele se leagă mai degrabă conform unui raport în spirală căruia nici o efracție simplă nu-i poate da de capăt. Ceva precum, poate, fulgerul în noapte, care, din adîncul timpului, conferă celui pe care-l neagă o ființă densă și neagră,

iluminîndu-l dinlăuntru și din cap pînă la picioare, îi datorează, totuși, acestuia via sa limpezime, singularitatea sa sfîșietoare și verticală, se pierde în acest spațiu pe care îl semnează cu suveranitatea sa și, în sfîrșit, tace, după ce va fi dat un nume întunericului.

Această existență atât de pură și atât de încîlcită, pentru a încerca să gîndim, pentru a încerca să gîndim pornind de la ea și înăuntrul spațiului pe care ea îl desenează, trebuie curățată de înrudirile sale suspecte cu etica. Trebuie eliberată de ceea ce este scandalos și subversiv, adică de ceea ce este animat de puterea negativului. Transgresiunea nu opune nimic față de nimic, nu face să alunece nimic în jocul deriziunii, nu caută să clătine soliditatea fundamentelor, nu face să strălucească cealaltă față a oglinzi dincolo de linia invizibilă și de netrecut. Tocmai pentru că nu este violență în interiorul unei lumi împărțite (o lume etică) și nici triumf asupra unor limite pe care le șterge (într-o lume dialectică sau revoluționară), ea măscară, în miezul limitei, lipsa de măsură a distanței ce se deschide în aceasta și desenează linia fulgurantă care o face să fie. Nu e nimic negativ în transgresiune. Ea afirmă ființa limitată, afirmă acest nelimitat asupra căruia se repede deschizîndu-l pentru prima oară spre existență. Se poate spune, însă, că această afirmație nu are nimic pozitiv: nici un conținut nu poate s-o lege din moment ce, prin definiție, nici o limită nu poate s-o rețină. Ea nu este, poate, nimic altceva decît afirmarea partajului. Atâtă doar că acest cuvînt se cere curățat de tot ceea ce, în el, poate să aducă aminte de gestul tăierii sau de stabilirea unei separații și de măsurarea unei distanțe, lăsîndu-i doar ceea ce, în el, poate să desemneze ființa diferenței.

Filosofia contemporană a inaugurat, poate, prin descoperirea posibilității unei afirmații ne-pozițive, un decalaj căruia nu i-am putea descoperi un echivalent decît în distincția operată de Kant între *nihil negativum* și *nihil privativum* – distincție despre care știm foarte bine că a deschis calea gîndirii critice\*. Această filosofie a afirmației ne-pozițive, adică a încercării limitei, este, cred eu, cea pe care Blanchot a definit-o prin intermediul principiului contestării. Nu este vorba de o negație generalizată, ci de o afirmație care nu afirmă nimic: totală

\* Imm. Kant, *Versuch den Begriff der negativen Grössen in die Weltweisheit einzuführen*, Königsberg, Johann Jakob Kanter, 1763 (*Essai pour introduire en philosophie le concept de grandeur négative*, trad. fr. R. Kempf, Première section: *Explication du concept de grandeur négative en général*, Paris, Vrin, 1980, pp. 19-20. (N. ed. fr.)

absență de tranzitivitate. Contestarea nu este efortul gîndirii de a nega existențe și valori, ci gestul care le duce pe fiecare în parte pînă la limitele sale și, în felul acesta, pînă la Limita unde se împlinește decizia ontologică: a contesta înseamnă a merge pînă în miezul gol unde ființa își atinge propria limită și unde limita definește ființa. Aici, în limita transgresată, răsună da-ul contestării, care lasă fără ecou acel I-A al măgarului nietzschean.

Se schițează, astfel, o experiență pe care Bataille, prin toate ocolurile și revenirile operei sale, a vrut s-o cuprindă, experiență care are puterea “de a pune totul în cauză (sub semnul întrebării), fără tihă admisibilă” și de a indica acolo unde se află, în imediată apropiere de sine, “ființa fără de amînare”. Nu există nimic care să-i fie mai străin decât figura demonicului care, tocmai, “neagă totul”. Transgresiunea se deschide asupra unei lumi scînteietoare și mereu afirmate, o lume fără umbră, fără crepuscul, lipsită de acea intruziune a nu-ului care mușcă fructele și strecoară în inima lor contradicția cu cle însele. Ea este reversul solar al renegării satanice; ea se află în legătură cu divinul sau, mai exact, deschide, pornind de la limita pe care o indică sacrul, spațiul în care se joacă divinul. Faptul că o filosofie care își pune întrebarea cu privire la ființa limitei regăsește o categorie ca aceasta este, evident, unul dintre semnele fără număr că drumul nostru e o cale de întoarcere și că devenim pe zi ce trece mai greci. Această întoarcere nu trebuie, însă, înțeleasă ca promisiunea unei țări de origine, a unui pămînt prim unde ar lua naștere, adică unde s-ar rezolva, pentru noi, toate opozиiile. Reașezînd experiența divinului în centrul gîndirii, filosofia începînd cu Nietzsche știe bine sau ar trebui să știe bine că interoghează o origine lipsită de pozitivitate și o deschidere care ignoră îndurările negativului. Nici o mișcare dialectică, nici o analiză a constituirilor și a solului lor transcendental nu ne poate fi de ajutor pentru a gîndi o astfel de experiență sau măcar accesul la o astfel de experiență. Jocul instantaneu al limitei și transgresiunii să fie, oare, în zilele noastre, încercarea esențială a unei gîndiri a “originii” la care Nietzsche ne va fi menit încă de la începutul operei sale – o gîndire care ar fi, în chip absolut și în aceeași mișcare, o Critică și o Ontologie, o gîndire care ar gîndi finitudinea și ființa?

Această gîndire de la care totul, pînă acum, ne-a deturnat, dar numai pentru a ne purta, oarecum, către întoarcerea ei, de la ce posibilitate ne vine oare, cărei imposibilități își datorează insistența, pentru noi? Se poate afirma, fără îndoială, că ne vine din deschiderea operată de Kant în filosofia occidentală în ziua în care a articulat, într-

un mod încă foarte enigmatic, discursul metafizic și reflecția cu privire la limitele rațiunii noastre. Această deschidere, Kant a sfîrșit prin a o închide el însuși la loc în chestiunea antropologică la care, pînă la urmă, a raportat întreaga interogație critică; și pe care, ulterior, noi am înțeles-o, desigur, ca o amînare acordată pe termen nedeterminat metafizicii, iar aceasta pentru că dialectica a înlocuit punerea sub semnul întrebării a ființei și a limitei cu jocul contradicției și al totalității. Pentru a ne trezi din somnul amestecat al dialecticii și antropologiei, a fost nevoie de figurile nietzscheene ale tragicului și a lui Dionysos, a morții lui Dumnezeu, a ciocanului filosofului, a supraomului ce se apropiie cu pași de porumbel și a Eternei Reîntoarceri. Dar de ce, oare, limbajul discursiv să vede, astăzi, atât de dezarmat cînd se pune problema de a menține prezente aceste figuri și de a ne menține în ele? De ce este el, în fața lor, redus la mutism, sau aproape, și constrîns, parcă, pentru ca ele să continue să-și găsească cuvintele, să lase cuvîntul acelor forme extreme ale limbajului din care Bataille, Blanchot, Klossowski au făcut adăposturile, pentru moment, și culmile gîndirii?

Va trebui, într-o zi, să recunoaștem suveranitatea acestor experiențe și să încercăm să le acceptăm: nu pentru că ar fi vorba de a elibera adevărul lor – pretenție derizorie, în legătură cu aceste cuvinte care sunt, pentru noi, niște limite –, ci de a elibera, în sfîrșit, pornind de la ele, propriul nostru limbaj. Să ne mulțumim, astăzi, a ne întreba ce este acest limbaj non-discursiv care se încăpătînează și se zbate de aproape două secole în cultura noastră, de unde vine acest limbaj care nu și-a aflat împlinirea și care nu este, desigur, stăpîn peste sine, chiar dacă este, pentru noi, suveran și ne domină, imobilizîndu-se, uneori, în scene pe care ne-am obișnuit să le numim “erotice” și volatilizîndu-se brusc într-o turbulentă filosofică unde pare a-și pierde chiar și pămîntul de sub picioare.

Repartizarea discursului filosofic și a tabloului în opera lui Sade ascultă, fără doar și poate, de legile unei arhitecturi complexe. Este foarte probabil că regulile simple ale alternanței, continuîtății și contrastului tematic sunt insuficiente pentru a defini spațiul limbajului în care se articulează ceea ce este arătat (*montré*) și ceea ce este demonstrat (*démontré*), în care se înlănțuie ordinea rațiunilor și ordinea plăcerilor, în care se situează mai cu seamă subiecții în mișcarea discursurilor și în constelația corpurilor. Să spunem doar că acest spațiu este pe de-a-neregul acoperit de un limbaj discursiv (chiar și atunci cînd e vorba de o naratiune), explicit (chiar și atunci cînd nu

numește), continuu (mai cu seamă atunci cînd firul trece de la un personaj la altul), un limbaj care, cu toate acestea, nu are un subiect absolut, nu ni-l descoperă niciodată pe cel care, în ultimă instanță, vorbește și nu încetează a *tine* discursul încă de cînd "triumful filosofiei" fusese anunțat o dată cu cea dintîi aventură a Justinei, pînă la trecerea în eternitate a Julietei într-o dispariție fără urme. Limbajul lui Bataille, în schimb, se prăbușește neîncetat în miezul propriului său spațiu, dezvelind, în inertia extazului, subiectul insistent și vizibil care a încercat să-l poarte pe brațe, și se vede oarecum respins de el, extenuat pe nisipul a ceea ce el nu mai poate să spună.

Sub toate aceste intruchipări diferite, cum este, prin urmare, posibilă această gîndire desemnată, grăbit, ca "filosofie a erotismului", dar în care ar trebui să recunoaștem (ceea ce este mai puțin dar și mult mai mult) o experiență esențială pentru cultura noastră de la Kant și Sade încacoace – o experiență a finitudinii și a ființei, a limitei și a transgresiunii? Care e spațiul propriu acestei gîndiri și ce limbaj poate ca să-și dea? Ea nu își are, desigur, modelul, temelia și însuși tezaurul vocabularului în nici o formă de reflecție definită pînă în prezent, în nici un discurs deja rostit. Ar fi, oare, de mare ajutor să spunem, prin analogie, că ar trebui să găsim pentru transgresiv un limbaj care să fie ceea ce a fost dialectica pentru contradicție? Este, desigur, mai bine să încercăm să vorbim despre această experiență și să o facem să vorbească în chiar golul lipsei limbajului său, exact acolo unde acesta rămîne fără cuvinte, unde subiectul care vorbește ajunge să dispară, unde spectacolul basculează în ochiul ieșit din orbită. Acolo unde moartea lui Bataille vine să așeze limbajul său. Acum, cînd această moarte ne trimite la pura transgresiune a textelor sale, cînd acestea apără orice tentativă de găsire a unui limbaj pentru gîndirea limitei. Să servească drept adăpost pentru acest proiect, poate, deja, în ruină.

\*

Posibilitatea unei asemenea gîndiri nu ne vine, oare, într-adevăr, într-un limbaj care, tocmai, ne-o sustrage ca și gîndire, conducînd-o pînă la însăși imposibilitatea limbajului ca atare? Pînă la limita unde ființa limbajului survine în întrebare? Se întîmplă aşa pentru că limbajul filosofiei este legat, mai presus de orice memorie, sau aproape, de dialectică; aceasta n-a devenit, de la Kant încacoace, forma și mișcarea interioară a filosofiei decît printr-o reduplicare a spațiului milenar în care ea nu încetase a se rosti. Știm bine: raportarea la Kant nu a încetat să ne trimită cu încăpăținare la ceea ce e mai matinal în

gîndirea greacă. Nu pentru a afla în aceasta o experiență pierdută, ci pentru a ne reapropia de posibilitățile unui limbaj non-dialectic. Vîrstă comentariilor de care aparținem noi, această reduplicare istorică din care se pare că nu avem cum scăpa nu indică velocitatea limbajului nostru într-un cîmp lipsit de vreun obiect filosofic nou, și care trebuie străbătut la nesfîrșit cu o privire uitucă de fiecare dată întinerită, ci mai degrabă încurcătura, profundul mutism al unui limbaj filosofic pe care nouitatea domeniului său l-a izgonit din elementul său natural, din dialectica sa de originară. Iar filosofia se simte pe sine ca un pustiu multiplu nu pentru că și-ar fi pierdut obiectul sau prospetimea propriei experiențe, ci pentru că a fost deposedată brusc de un limbaj care îi este istoricește "natural": nu sfîrșit al filosofiei, ci filosofie care nu mai poate să ia cuvîntul, și să se reia pe sine prin acest cuvînt decît la marginea propriilor sale limite: într-un metalimbaj purificat sau în densitatea unor cuvinte închise asupra propriei lor bezne, asupra adevărului lor orb. Această distanță prodigioasă în care se manifestă împrăștierea noastră filosofică măsoară, mai mult decît o stare de confuzie, o profundă coerență: această îndepărtare, această incompatibilitate reală este distanța din adîncul căreia filosofia ne vorbește. În ea trebuie să ne localizăm noi atenția.

Dar dintr-o astfel de absență, ce limbaj poate să se nască? Si, mai cu seamă, ce filosof este cel care ia, atunci, cuvîntul? "Ce se întîmplă cu noi atunci cînd, dezintoxicați, aflăm ce suntem? Pierduți între însî guralivi, într-o noapte, unde nu vom putea decît să urim aparența de lumină emanată de vorbărie." \* Într-un limbaj de-dialectizat, în miezul a ceea ce spune, dar și la rădâcina posibilității sale, filosoful știe că "noi nu suntem totul"; află însă că el însuși, filosoful, nu locuiește totalitatea limbajului său asemeni unui zeu ascuns și atoatevorbitoare, descoperă existența, alături de el, a unui limbaj care vorbește și peste care nu este stăpîn; un limbaj care se străduiește, care eșuează și tace, și pe care nu mai poate să-l repună în mișcare; un limbaj pe care el însuși l-a vorbit odinioară și care acum s-a desprins de el și gravitează într-un spațiu din ce în ce mai tăcut. Descoperă, mai cu seamă, că în chiar clipă cînd vorbește, el nu locuiește de fiecare dată la fel în interiorul propriului său limbaj; și că în locul de amplasare al subiectului vorbitoarei filosofiei – căruia

\* G. Bataille, *Somme athéologique*, I.: *L'Expérience intérieure* (1943), Paris, Gallimard, "Collection blanche", ed. a 6-a, 1954, "Avant-Propos", p. 10. (N. ed. fr.)

nimeni, de la Platon și pînă la Nietzsche, nu i-a pus vreodată în cauză identitatea evidentă și guralivă – s-a căscat un gol unde se leagă și se despart, se combină și se exclud o multitudine de subiecți vorbitori. De la lectiile despre Homer și pînă la tipetele nebunului de pe străzile din Torino, cine a vorbit, aşadar, acest limbaj continuu, cu atîta obstinație același? Călătorul sau umbra sa? Filosoful sau primul dintre ne-filosofi? Zarathustra, maimuța acestuia sau, deja, supraomul? Dionysos, Iisus, figurile lor reconciliate sau, în sfîrșit, omul acesta pe care-l vedem? Prăbușirea subiectivității filosofice, împrăștirea ei în interiorul unui limbaj care o deposedează, multiplicând-o însă în spațiu lacunci sale, reprezentă, probabil, una dintre structurile fundamentale ale gîndirii contemporane. Nu este, o dată în plus, vorba de un sfîrșit al filosofiei. Ci, mai degrabă, de sfîrșitul filosofului ca formă suverană și primă a limbajului filosofic. Si tuturor celor care se chinuiesc să mențină, mai presus de orice, unitatea funcției gramaticale a filosofului – cu prețul coerentei și al existenței însăși a limbajului filosofic – am putea, poate, să le opunem exemplara întreprindere a lui Bataille, care nu a încetat să distrugă, în el însuși, cu încrîncenare, suveranitatea subiectului filosofant. Fapt prin care limbajul său și experiența sa au reprezentat supliciul său. Sfîrtecare primă și calculată a celui care vorbește în limbajul filosofic. Risipire de stele ce definesc o noapte mediană pentru a lăsa să se nască în ea cuvinte fără de voce. “Asemenei unei turme gonite de un păstor infinit, vălurile behăitoare ce săntem va fugi, va fugi la nesfîrșit de oroarea unei reduceri a ființei la totalitate.” \*

Această fractură a subiectului filosofic nu este doar făcută sensibilă prin juxtapunerea de opere românești și de texte de reflecție în limbajul gîndirii noastre. Opera lui Bataille o arată mult mai de aproape, într-o neîncetată trecere la niveluri diferite de rostire, printr-o desprindere sistematică de Eu-ul care tocmai a luat cuvîntul, gata deja să îl desfășoare și să se instaleze în el: desprinderi în timp (“scriam următoarele” sau “întorcîndu-mă înapoi, dacă refac acest drum”), desprinderi prin distanța rostirii față de cel care vorbește (jurnal, carnete, poeme, povestiri, meditații, discursuri demonstrative), desprinderi interioare față de suveranitatea care gîndește și scrie (cărți, texte anonime, prefățarea propriilor cărți, note adăugate). Si tocmai în inima acestei dispariții a subiectului filosofant limbajul filosofic

\* G. Bataille, *Ibid.*, partea a II-a: *Le Supplice*, Paris, Gallimard, “Collection blanche”, ed. a 6-a, 1954, p. 51. (N. ed. fr.)

înaintează ca într-un labirint, nu pentru a regăsi acel subiect, ci pentru a-i resimți (prin intermediul limbajului însuși) pierderea până la limită, adică până la deschiderea unde ființa acestuia apare, pierdută însă deja, pe de-a-ntregul risipită în afara ei însăși, golită de sine până la vidul absolut – deschidere care este comunicarea: “În acel moment, elaborarea nu mai e necesară; imediat și din extazul însuși pătrund din nou în noaptea copilului rătăcit, în angoasă pentru a reveni ceva mai departe la extaz și tot astfel fără alt scop decât epuizarea fără altă posibilitate de oprire decât leșinul. E bucuria care torturăază”\*\*.

Este exact opusul mișcării care a susținut, fără doar și poate de la Socrate încوace, înțelepciunea occidentală: acestei înțelepciumi, limbajul filosofic îi promitea unitatea senină a unei subiectivități care ar urma să triumfe în el, prin el și prin intermediul său constituindu-se ea pe de-a-ntregul. Dar dacă limbajul filosofic este elementul în care se repetă la nesfîrșit supliciul filosofului și în care e risipită subiectivitatea sa, atunci nu numai că înțelepciunea nu mai poate să apară ca figură a compoziției și a recompensei, dar, în mod fatal, o posibilitate se deschide, la scadența limbajului filosofic (pe ce anume cade el – față zarului; și unde anume cade: vidul în care zarul e aruncat): posibilitatea filosofului nebun. Găsind, cu alte cuvinte, nu în exteriorul propriului său limbaj (printr-un accident venit din afară sau printr-un exercițiu imaginari), ci în el, în miezul posibilităților sale, transgresarea ființei sale de filosof. Limbaj non-dialectic al limitei, ce nu se desfășoară decât prin transgresarea celui care vorbește. Jocul transgresiunii și al limitei este constitutiv pentru limbajul filosofic, care îl reproduce și, desigur, îl produce.

\*

Astfel, acest limbaj stîncos, acest limbaj de neocolit, pentru care ruptura, panta abruptă, profilul deșirat sănătății esențiale, este un limbaj circular care trimită la el însuși și care se repliază asupra unei interogări a propriilor limite – ca și cum n-ar fi altceva decât un mic glob de întuneric din care o ciudată lumină izvorăște, desemnând vidul din care provine și adresând fatalmente acestui vid tot ce luminează și atinge. Tocmai această configurație stranie este, probabil, cea care conferă Ochiului prestigiul obstinat pe care Bataille îl-a recunoscut. De la un capăt la celălalt al operei sale (de la primul roman și până la

---

\*\* *Ibid.*, p. 74. (N. ed. fr.)

*Lacrimile lui Eros*<sup>\*</sup>), această configurație a funcționat ca o figură a experienței interioare: "Atunci cînd solicit, cu blîndețe, în chiar inima angoasei, o stranie absurditate, un ochi se deschide în vîrf, în centrul craniului meu"<sup>\*\*</sup>. Aceasta pentru că ochiul, mărunt glob alb încis asupra nopții sale, desenează cercul unei limite pe care doar eruptia privirii o încalcă. Iar obscuritatea sa interioară, miezul său întunecat se revarsă peste lume ca un izvor care vede, care luminează deci; dar tot atât de bine se poate spune că el adună întreaga lumină a lumii în mica pată neagră a pupilei și că, acolo, o transformă în întunericul clar al unci imaginii. Ochiul este oglindă și lampă; el își revarsă lumina de jur împrejurul său și, printr-o mișcare care nu este, poate, contradictorie, împinge apoi această lumină în transparența ființei sale. Globul său are expansiunea unui germene miraculos – asemeni celei a unui ou, care ar exploda în contact cu el însuși spre acest centru de beznă și de lumină extremă care e și care încetează, tocmai, a fi. Este o figurare a ființei, care nu este decît transgresarea propriei sale limite.

Intr-o filosofie a reflexiei, ochiul își datorează proprietățile sale facultăți de a privi puterea de a deveni mereu mai interior lui însuși. În spatele fiecărui ochi care vede există un ochi mai mic, atât de discret dar atât de agil încît, la drept vorbind, privirea sa atotputernică roade globul alb al cărnii sale; și, în spatele acestuia, un nou ochi, apoi altele și altele, mereu mai subtile și care nu mai au, în curînd, drept substanță decît transparența pură a unei priviri. Ochiul ajunge la un centru de imaterialitate unde se nasc și se combină formele intangibile ale adevărului: acel miez al lucrurilor care constituie veritabilul lor subiect. La Bataille, mișcarea e inversă: privirea, depășind limita globulară a ochiului, îl constituie pe acesta în ființă sa instantanee; îl antrenează în acea șiroire luminoasă (izvor ce se revarsă, lacrimi ce curg, în curînd sînge), îl azvîrle în afara lui însuși, îl face să treacă la limită, acolo unde el izbucnește în fulgurația imediat abolită a ființei sale și nu lasă în mîini altceva decît mica minge albă străbătută de sînge a unui ochi ieșit din orbită a cărui masă globulară a stins orice privire. Iar în locul unde se țesea această privire, nu mai rămîne decît cavitatea craniului, un glob de întuneric în fața căruia ochiul, smuls, și-a refăcut sfera, privind-o de privire și oferind, totuși, acestei absențe

\* G. Bataille, *Les Larmes d'Éros* (Jean-Jacques Pauvert, 1961), in *Œuvres complètes*, op. cit., t. X, 1987, pp. 573-627. (N. ed. fr.)

\*\* G. Bataille, *Le Bleu du ciel*, in *L'Expérience intérieure*, Partea a treia: "Antécédents du supplice ou la comédie", op. cit., p. 101.

spectacolul globului imposibil de spart care încide, acum, privirea moartă. În această distanță a violenței și a smulgerii, ochiul este văzut în mod absolut, dar în afara oricărei priviri: subiectul filosofic a fost aruncat în afara lui însuși, urmărit pînă la ultimele sale frontiere, iar suveranitatea limbajului filosofic este aceea care vorbește din adîncul acestei distanțe, în golul nemăsurat lăsat de subiectul exorbitat.

Dar poate că tocmai atunci cînd este smuls pe loc, scos din orbită de o mișcare care-l întoarce către interiorul nocturn și înstelat al craniului, arăindu-și spre exterior reversul orb și alb își împlinește ochiul tot ce e mai esențial în jocul său: el se încide, atunci, luminii în mișcarea ce-i manifestă propria-i albeță (aceasta este într-adevăr imaginea luminii, reflexul său de suprafață, dar prin chiar acest fapt ea nu poate nici să comunice cu aceasta și nici s-o comunice); iar noaptea circulară a pupilei, el o raportează la obscuritatea centrală care-o iluminează cu un fulger, manifestînd-o ca noapte. Ochiul scos din orbite este în același timp cel mai închis și cel mai deschis: pivotîndu-și sfera, rămînînd prin urmare același și în același loc, el răstoarnă ziua și noaptea, le depășește limita, dar numai spre a o regăsi pe aceeași linie și pe dos; iar semisfera albă care apare o clipă acolo unde se deschidea pupila este precum ființa ochiului atunci cînd acesta depășește limita proprii sale priviri – atunci cînd el transgresează această deschidere asupra luminii prin care se definea transgresarea oricărei priviri. “Dacă omul nu ar încide, suveran, ochii, el ar sfîrși prin a nu mai vedea ceea ce merită să fie privit”\*.

Ceea ce merită să fie privit nu este, însă, nici un secret interior, nici o altă lume mai nocturnă. Smuls din locul privirii sale, întors spre propria sa orbită, ochiul nu-și mai răspindește acum lumina decît spre caverna osului. Revulsia globului său nu trădează atît “mica moarte” cît moartea pur și simplu, prin a cărei experiență el trece chiar acolo unde se află, în acea izvorire pe loc care-l întoarce pe dos. Moartea nu e, pentru ochi, linia mereu înălțată a orizontului, ci, în chiar locul amplasării sale, în scobitura tuturor privirilor sale posibile, limita pe care nu încetează s-o transgrezeze, făcînd-o să răsară ca limită absolută în mișcarea de extaz care-i permite să facă un salt de cealaltă parte. Ochiul scos din orbită descoperă legătura dintre limbaj și moarte în clipa cînd figurează jocul limitei și al ființei. Si poate că rațiunea prestigiului său vine tocmai din faptul că întemeiază

\* G. Bataille, *La Littérature et le Mal. Baudelaire* (1957), in *Oeuvres complètes, op. cit., t. IX, 1979, p. 193. (N. ed. fr.)*

posibilitatea de a da acestui joc un limbaj. Căci ce sănt, oare, marile scene asupra cărora se opresc povestirile lui Bataille dacă nu spectacolul acelor morți erotice în care ochi ieșiți din orbite își dezvăluie limitele albe, basculind spre orbite gigantice și goale? Această mișcare e desenată cu o singulară precizie în *Albastrul cerului*: într-una din primele zile ale lui noiembrie, cînd luminiările și opaițele înstelază pămîntul cimitirilor nemîșteți, naratorul s-a culcat între dale cu Doroteea; făcînd dragoste în mijlocul morților, el vede de jur împrejurul său pămîntul ca pe un cer de noapte senină. Iar cerul, deasupra lui, formează o imensă orbită goală, un cap de mort în care el își recunoaște scadența, printre-o revoluție a privirii în clipa cînd plăcerea dă peste cap cei patru globi de carne: "Sub acest corp, pămîntul era deschis ca un mormînt, pînțecele ei gol se deschise sub mine ca un mormînt proaspăt. Eram paralizați de emoție, făcînd dragoste deasupra unui cimitir înstelat. Fiecare din lumi semnală un schelet într-un mormînt, ele alcătuiau astfel un cer tremurător, la fel de tulbure ca mișcările corpurilor noastre împletite. Era frig, mîinile mi se afundau în pămînt: o descheiam pe Dorethea, îi murdăream lenjeria și sănii cu pămîntul proaspăt ce mi se lipea de degete. Sânii ei ieșind din îmbrăcăminte erau de o albeață selenară. Ne desprindeam unul de altul din cînd în cînd, lăsîndu-ne în voia frigului și tremurînd: trupurile noastre tremurau aşa cum clănjenesc două șiruri de dinți, lovindu-se între ele."\*\*

Dar ce poate să semnifice, în inima unei gîndiri, prezența unei atari figuri? Ce vrea să însemne acest ochi inconsistent în care pare a se reuni ceea ce Bataille a desemnat, succesiv, ca *experiență interioară, extremitate a posibilului, operațiune comică sau, pur și simplu, meditație?* Nu este, desigur, vorba despre o metaforă, aşa cum nu este metaforică, la Descartes, percepția clară a privirii sau acel ascuțis al spiritului pe care el îl numește *acies mentis*. La drept vorbind, la Bataille, ochiul ieșit din orbită nu semnifică nimic în limbajul său, și asta pur și simplu pentru că marchează limita acestuia. El indică momentul în care limbajul, ajuns la propriile sale confinii, erupe în afara lui însuși, explodează și se contestă radical prin rîs, lacrimi, ochii dați peste cap ai extazului, oroarea mută și exorbitată a sacrificiului, și rămîne, astfel, la limita acestui vid, vorbind despre sine într-un limbaj secund în care absența unui subiect suveran îi desenează vidul esențial

\*\* G. Bataille, *Le Bleu du ciel* (Paris, Jean-Jacques Pauvert, 1957), in *Oeuvres complètes, op. cit.*, t. III, 1971, pp. 481-482.

și fracturează neîncetată unitatea discursului. Ochiul scos din orbită, dat peste cap, este spațiul limbajului filosofic al lui Bataille, golul în care el se revarsă și se pierde neîncetând, însă, să vorbească – aşa cum, într-o oarecare măsură, ochiul interior, diafan și iluminat, al misticilor și al înșilor spiritualizați marchează punctul în care limbajul secret al rugăciunii împietrește și se sugrumă într-o comunicare miraculoasă care-l reduce la tăcere. La fel, dar într-un mod răsturnat, ochiul lui Bataille desenează spațiul de apartenență al limbajului și al morții, acolo unde limbajul își descoperă ființa în depășirea propriilor limite: forma unui limbaj non-dialectic al filosofiei.

În acest ochi, figură fundamentală a locului de unde vorbește Bataille și unde limbajul său frint își află adăpostul neîntrerupt, moartea lui Dumnezeu (soare ce basculează și mare pleoapă ce se închide asupra lumii), experiența finitudinii (erupție în moarte, răsucire a luminii care se stinge descoperind că interiorul e craniul gol, centrala absență) și întoarcerea limbajului asupra lui însuși în clipa sfîrșirii sale află o formă de legătură anteroară oricărui discurs, care nu-și are, desigur, echivalentul decât în legătura, familiară altor filosofii, dintre privire și adevăr sau dintre contemplație și absolut. Ceea ce i se dezvăluie acestui ochi care, pivotând, se acoperă pe vecie, este ființa limitei: "N-am să uit niciodată violența și miraculosul legate de voința de a deschide ochii, de a vedea în față ceea ce e, ceea ce vine."

Poate că experiența transgresiunii, în mișcarea care o poartă spre orice noapte, scoate la lumină tocmai acest raport dintre finitudine și ființă, momentul acesta al limitei pe care gîndirea antropologică, de la Kant încoace, n-o desemna decât de departe și din afară, în limbajul dialecticii.

\*

Secoul XX va fi descoperit, fără îndoială, categoriile înrudite ale cheltuirii, excesului, limitei și transgresiunii: forma stranie și ireductibilă a acestor gesturi fără întoarcere care consumă și ard (*consommement et consument*). Într-o gîndire a omului muncitor și a omului producător – care a fost gîndirea culturii europene începînd cu sfîrșitul secolului al XVIII-lea –, consumul nu se definea decât prin nevoie, iar nevoia era măsurată doar după modelul foamei. Aceasta, prelungită în căutarea profitului (poftă a celui căruia nu-i mai e foame), introducea omul într-o dialectică a producției în care se citea o antropologie simplă: omul pierdea adevărul nevoilor sale imediate în

gesturile muncii sale și în obiectele pe care le crea cu mânile sale, dar tot aici putea el să-și regăsească esența și satisfacerea la infinit a nevoilor sale. Firește, însă, că nu trebuie să înțelegem foamea doar ca pe acest minimum antropologic indispensabil pentru a defini munca, producția și profitul; este neîndoelnic că nevoia are un cu totul alt statut sau, cel puțin, ascultă de un regim ale cărui legi sunt ireductibile la o dialectică a producției. Descoperirea sexualității, cerul de nesfîrșită irealitate în care Sade, din capul locului, a plasat-o, formele sistematice de interdicție în care știm acum că e prinsă, transgresiunea pentru care în toate culturile ea reprezintă obiectul și instrumentul indică în mod suficient de imperios imposibilitatea de a atribui experienței majore pe care ea o constituie pentru noi un limbaj precum acela, milenar, al dialecticii.

Emergența sexualității în cultura noastră reprezintă, poate, un eveniment cu valoare multiplă: ea este legată de moartea lui Dumnezeu și de vidul ontologic pe care aceasta l-a lăsat la marginile gîndirii noastre; ea este, de asemenea, legată de apariția, încă surdă și tatonantă, a unei forme de gîndire în care interogația asupra limitei se substituie căutării totalității, iar gestul transgresiunii înlocuiește mișcarea contradicțiilor. Ea este legată, în fine, de o punere sub semnul întrebării a limbajului de către el însuși într-o circularitate pe care violența "scandaloasă" a literaturii erotice, departe de a o întrerupe, o manifestă încă din modul primar în care ea întrebuiștează cuvintele. Sexualitatea nu este decisivă pentru cultura noastră decât vorbită și în măsura în care este vorbită. Nu limbajul nostru a fost, de aproape două secole deja, erotizat: ci, începînd cu Sade și cu moartea lui Dumnezeu, sexualitatea noastră a fost absorbită în universul limbajului, denaturalizată de acesta, plasată de el în vidul în care ea își stabilește suveranitatea și unde neîncetă ca impune, ca Lege, niște limite pe care le transgresează. Din acest punct de vedere, apariția sexualității ca problemă fundamentală marchează alunecarea de la o filosofie a omului muncitor spre o filosofie a ființei vorbitoare; și tot așa cum, vreine îndelungată, filosofia a fost secundă în raport cu cunoașterea (*savoir*) și cu munca, trebuie să admitem, nu cu titlu de criză, ci cu titlu de structură esențială, că, acum, ea este secundă în raport cu limbajul. "Secundă" nevoind să spună neapărat că ea este sortită repetării și comentariului, ci că ea face experiența ei însăși și a limitelor sale în limbaj și în această transgresare a limbajului care o conduce, așa cum l-a condus pe Bataille, la dispariția subiectului vorbitor. Din ziua în care sexualitatea noastră a început să vorbească și

să fie vorbită, limbajul a încetat să mai fie momentul de dezvăluire a infinitului; în densitatea și opacitatea lui facem noi, de acum înainte, experiența finitudinii și a ființei. În adăpostul său obscur întâlnim noi acum absența lui Dumnezeu și propria noastră moarte, limitele și transgresarea lor. Dar poate că ea se iluminează pentru cei care și-au eliberat, în sfîrșit, gîndirea de orice limbaj dialectic aşa cum s-a iluminat, și nu o singură dată, pentru Bataille în momentul în care acesta s-a văzut confruntat, în inima nopții, cu pierderea propriului limbaj. "Ceea ce numesc noapte diferă de obscuritatea gîndirii; noaptea are violența luminii. Noaptea însăși este tinerețea și beția gîndirii".

Această "dificultate de a vorbi" în care e prinsă filosofia noastră și căreia Bataille i-a parcurs toate dimensiunile nu este, poate, acea pierdere a limbajului pe care părea a o indica sfîrșitul dialecticii, ci mai curînd adîncirea însăși a experienței filosofice în limbaj și descoperirea faptului că în el și în mișcarea prin care el spune ceea ce nu poate fi spus se împlineste o experiență a limitei pe care filosofia, acum, va trebui, vrea nu vrea, să-o gîndească.

Poate că ea definește spațiul unei experiențe în care subiectul care vorbește, în loc să se expime, se expune, merge în întîmpinarea propriei finitudini și sub fiecare cuvînt se vede trimis la propria sa moarte. Un spațiu care ar face din fiecare operă unul din acele gesturi de "tauromahie" despre care vorbea Leiris, gîndindu-se la el însuși, dar și la Bataille, desigur \*\*. În tot cazul, pe plaja albă a arenei (ochi gigantic) a făcut Bataille această experiență, esențială pentru el și caracteristică pentru întreg limbajul, că moartea *comunică cu comunicarea* și că ochiul smuls, sferă albă și mută, poate deveni un germene violent în noaptea corpului, făcînd prezentă această absență despre care n-a încetat să vorbească sexualitatea și pornind de la care ea n-a încetat să vorbească. În momentul în care cornul taurului (cuțit orbitor care aduce noaptea printr-o mișcare perfect opusă luminii careiese din întunericul ochiului) se infige în orbita toreadorului pe care-l orbește și-l ucide, Simone face acel gest pe care-l cunoaștem deja și îngheță o sămînță palidă și jupuită, redînd nopții sale originare marea virilitate luminoasă care și-a comis, tocmai, omorul. Ochiul este

\* G. Bataille, *Le Coupable. La Divinité du rire. III: Rire et Tremblement*, în *Oeuvres complètes*, op. cit., t. V, 1973, p. 354. (N. ed. fr.)

\*\* M. Leiris, *De la littérature considérée comme une tauromachie*, Paris, Gallimard, "Collection blanche", 1946. (N. ed. fr.)

restituit nopții sale, globul arenei ieșe din orbită și se dă peste cap; este, însă, momentul în care ființa apare, tocmai, fără amînare și în care *gestul care încalcă limitele atinge absența însăși*: “Două globuri de aceeași culoare și consistență fuseseră însuflețite de mișcări contrare și simultane. Un testicul alb de taur pătrunse în carne neagră și roz a lui Simone; un ochi ieșise din capul Tânărului. Această coincidență, legată pînă la moarte de un soi de lichefiere urinară a cerului, mi-o redă, pentru o clipă, pe Marcelle. Mi se păru, în această clipă insesizabilă, c-o ating”\*.

---

\* G. Bataille, *Histoire de l'œil: sous le soleil de Séville* (nouvelle version), in *Œuvres complètes*, op. cit., t. I, 1970, Appendice, p. 598. (N. ed. fr.)

## LIMBAJUL LA INFINIT

A scris pentru a nu muri, cum spunea Blanchot, și poate chiar a vorbi pentru a nu muri este o sarcină la fel de veche, desigur, ca și cuvîntul. Chiar și deciziile cele mai definitive rămân, inevitabil, suspendate pentru spunerea a încă unei povești. Discursul, se știe, are puterea de a opri săgeata, într-o retragere a timpului care constituie spațiul său propriu. Se prea poate, cum spune Homer, ca zeii să le fi trimis muritorilor nenorocirile pentru ca aceștia să le poată povesti, și ca în această posibilitate cuvîntul să-și afle resursa sa infinită; se prea poate ca apropierea morții, gestul său suveran, eminența sa în memoria oamenilor să sape în ființă și în prezent golul pornind de la care și către care vorbim. Însă *Odiseea*, care afirmă acest dar al limbajului prin moarte, povestește, în chip invers, felul în care Ulise s-a întors acasă: tocmai repetînd, ori de câte ori îl amenința moartea, și pentru a o conjura, felul în care – prin ce șiretlicuri și peripeții – reușise să mențină această iminență care, din nou, în clipa în care tocmai a luat cuvîntul, revine în amenințarea unui gest sau într-un nou pericol... Si atunci cînd, străin printre feaci, aude în gura altcuiva vocea, milenară deja, a propriei sale istorii, e ca și cum și-ar auzi moartea: își acoperă fața și plînge, cu acel gest specific femeilor atunci cînd, după o bătălie, li se aduce corpul eroului ucis; împotriva acestei rostiri care-i anunță propria sa moarte și care se face auzită în adîncul noii Odisei ca o rostire de demult, Ulise trebuie să intoneze cîntul propriei identități, să-și povestească necazurile pentru a îndepărta soarta care îi este adusă de un limbaj de dinaintea limbajului. Si el continuă această rostire fictivă, confirmînd-o și totodată conjurînd-o, în acel spațiu învecinat morții, dar îndreptat împotriva ei în care povestirea își află locul său natural. Zeii le trimit muritorilor nenorocirile pentru ca aceștia să le povestească; însă muritorii le povestesc pentru ca aceste nenorociri să nu se întîmple și pentru ca împlinirea lor să fie deturnată în departele cuvintelor, acolo unde acestea vor înceta în sfîrșit, ele, care nu vor niciodată să tacă.

Nenorocirile imposibil de numărat, dar zgomotoase, ale zeilor marchează punctul unde începe limbajul; însă limita morții deschide dinaintea limbajului, sau mai degrabă în el, un spațiu infinit; în fața iminenței morții, limbajul continuă într-o grabă extremă, dar în același timp el reîncepe, se povestește pe sine, descoperă povestirea povestirii și această conținere care ar putea să nu se mai termine niciodată. Limbajul, pe linia morții, se reflectă pe sine: întâlnescă un fel de oglindă; și, pentru a opri această moarte care urmează să-l oprească, nu dispune decât de o singură putere: aceea de a determina nașterea în el însuși a propriei sale imagini într-un joc de oglinzi lipsit, și el, de orice limită. În adîncul oglinzelor din care ia naștere, pentru a se întoarce din nou în punctul din care a plecat (acela al morții), dar pentru a-l îndepărta cu atât mai mult, un alt limbaj se zărește – imagine a celui actual, dar și model minuscul, interior și virtual; e cîntul aedului care îl cîntă, deja, pe Ulise înaintea *Odiseii* și înainte de Ulise însuși (deoarece Ulise îl audă), dar care îl va cînta la nesfîrșit și după moartea acestuia (deoarece, pentru el, Ulise este deja ca și mort); iar Ulise, care e viu, primește acest cînt, așa cum femeia își primește soțul lovit de moarte.

Există, poate, în cuvînt o apartenență esențială între moarte, continuarea nelimitată și reprezentarea limbajului de către el însuși. Poate că configurația oglinzelor la infinit împotriva zidului negru al morții este fundamentală pentru orice limbaj cu începere din momentul în care acesta nu mai acceptă să treacă fără a lăsa urme. Limbajul nu pretinde să se continue pe sine la infinit de cînd s-a inventat scrierea; după cum n-a decis într-o bună zi să se întrupeze în semne vizibile și de neșters, pentru că nu voia să moară. Mai degrabă altfel: puțin în retragere față de scriitură, deschizînd spațiul în care aceasta a putut să se răspîndească și să se fixeze, ceva trebuie să se fi produs, ceva căruia Homer îi desenează figura cea mai originară și în același timp cea mai simbolică, și care constituie, pentru noi, unul dintre marile evenimente ontologice ale limbajului: reflexia sa în oglindă asupra morții și constituirea, pornind de aici, a unui spațiu virtual în care cuvîntul își află resursa nesfîrșită a propriei sale imagini și unde la infinit el se poate reprezenta ca fiind deja acolo înapoia lui însuși, încă acolo dincolo de el însuși. Posibilitatea unei opere de limbaj își află în această reduplicare pliul originar. Din acest punct de vedere, moartea este, cu siguranță, cel mai esențial dintre accidentele limbajului (limita și centrul său): din ziua în care am început să vorbim spre moarte și împotriva acesteia, pentru a o înține și a o deține, ceva s-a născut, un murmur ce se reia și se povestește

și se redublează pe sine la nesfîrșit, conform unei multiplicări și unei îndesiri fantastice în care locuiește și se ascunde limbajul nostru de azi.

(Ipoteză cîtui să de puțin indispensabilă: scrierea alfabetică este deja, în ea însăși, o formă de duplicare, deoarece ea reprezentă nu semnificatul, ci elementele fonetice care-l semnifică; ideograma, din contră, reprezentă în mod direct semnificatul, independent de sistemul fonetic, care este un mod diferit de reprezentare. A scrie, pentru cultura occidentală, ar însemna situarea, din capul locului, în spațiul virtual al autoreprezentării și redublării; scriitura semnificind nu lucrul, ci cuvîntul, opera de limbaj nu va fi făcînd nimic altceva decât să înainteze și mai adînc în această impalpabilă densitate a oglinziei, să suscite dublul acestui dublu care este deja scriitura, să descopere, în felul acesta, un infinit posibil și imposibil, să continue la nesfîrșit rostirea, să-o mențină mai presus de moartea ce o condamnă și să elibereze șipotul unui murmur. Această prezență a cuvîntului repetat în scris conferă entității căreia noi îi spunem operă un statut ontologic necunoscut acelor culturi în care, atunci când se scrie, lucrul însuși e cel desemnat, în corpul său propriu, vizibil, cu încăpăținare inaccesibil timpului.)

Borges povestește istoria unui scriitor condamnat căruia Dumnezeu îi acordă, în chiar clipa când urmează să fie împușcat, un an de supraviețuire ca să-și poată termina opera începută; această operă suspendată în paranteza morții este o dramă în care, tocmai, totul se repetă, sfîrșitul (care rămîne a fi scris) reluînd cuvînt cu cuvînt începutul (deja scris), dar în aşa fel încât să se vadă că personajul care e cunoscut și care vorbește încă de la primele scene nu este el însuși, ci cel care se ia drept acesta; și în iminența morții, de-a lungul anului cât durează scurgerea pe obrazul său a unei picături de ploaie și risipirea fumului ultimei țigări, Hladik scrie, însă cu niște cuvinte pe care nimeni, nici măcar Dumnezeu, nu va putea să le citească, marea labirint invizibil al repetiției, al limbajului care se dedublează și devine oglindă a lui însuși. Si când ultimul epitet e găsit (acesta era, fără îndoială, și primul, dat fiind că drama reîncepe), încarcătura puștilor, plecată cu mai puțin de o secundă înainte, îi lovește tăcerea în piept.

Mă întreb dacă nu s-ar putea face sau cel puțin schița de la distanță o ontologie a literaturii pornind de la aceste fenomene de autoreprezentare ale limbajului; aceste figuri, care par a fi de ordinul şiretlicului și al amuzamentului, ascund, adică trădează raportul pe care limbajul îl întreține cu moartea – cu această limită căreia i se adresează și împotriva căreia el se ridică. Ar trebui să se înceapă cu o

analitică generală a tuturor formelor de reduplicare a limbajului din care se pot găsi exemple în literatura occidentală. Aceste forme sănt, fără îndoială, într-un număr finit și trebuie să li se poată întocmi tabelul universal. Extrema lor discrepanție de multe ori, faptul că sănt uneori ascunse și aruncate ici și colo ca din întâmplare sau din inadvertență nu trebuie să inducă în eroare: trebuie, mai curind, să se recunoască în ele puterea însăși a iluziei, posibilitatea, pentru limbaj (lanț monocord), de a sta pe propriile picioare ca o operă. Reduplicarea limbajului, chiar dacă e secretă, este constitutivă pentru ființa sa ca operă, iar semnele acestui fapt care pot să apară trebuie citite ca niște indicații ontologice.

Semne deseori imperceptibile și aproape futile. Li se întâmplă să se prezinte ca niște defecte – simple rugozități la suprafața operei: ai zice că ai de-a face cu o deschidere involuntară asupra fondului inepuizabil de unde ea vine pînă la noi. Mă gîndesc la un episod din *Călugărița* în care Suzanne îi povestește corespondentului său istoria unei scrisori (redactarea ei, ascunzătoarea unde a fost pusă, o încercare de furt, depunerea ei, în sfîrșit, în mîinile unui confident care a putut să o remită), tocmai a acelei scrisori în care ea îi povestește corespondentului său etc. Dovadă, desigur, că Diderot a fost distrat. Semn, însă, mai presus de orice, că limbajul se povestește pe sine: că scrisoarea nu este scrisoarea, ci limbajul care o redublează în același sistem de actualitate (dat fiind că vorbește în același timp cu ea și că se folosește de aceleași cuvinte și că are exact același corp: este scrisoarea însăși în carne și oase); cu toate acestea însă, el este absent, dar nu ca efect al suveranității care i se atribuie scriitorului; el devine absent traversind, mai degrabă, spațiul virtual în care limbajul își face lui însuși imagine și încalcă limita morții prin dublarea în oglindă. “Confuzia” lui Diderot nu se datorează unei intervenții prea presante a autorului, ci deschiderii însăși a limbajului asupra propriului sistem de autoreprezentare: scrisoarea din *Călugărița* nu este decît *analogon*-ul scrisorii, asemănător din toate punctele de vedere cu aceasta, cu excepția faptului că este dublul său imperceptibil decalat (decalajul nedevenind vizibil decât prin rugozitatea limbajului). Avem, în acest lapsus (în sensul exact al cuvîntului), o figură foarte apropiată, dar exact inversă a celei pe care o înfîlnim în *O mie și una de nopți*, unde un episod povestit de Şeherezada povestește cum Şeherezada a fost obligată, vreme de o mie și una de nopți etc. Structura oglinziei este oferită, aici, în mod explicit: în centrul ei însăși, opera întinde o *psyché* (spațiu fictiv, suflet real) în care ea apare ca în miniatură și

precedindu-se pe ea însăși dat fiind că se povestește printre alte minuni petrecute, printre atîțea alte nopți. Și în această noapte privilegiată, atîț de asemănătoare cu altele, se deschide un spațiu asemănător cu acela în care ea nu formează decît o rugozitate infimă, și descoperă în același cer aceleasi stele. Am putea spune că există o noapte în plus și că o mie ar fi fost de ajuns; am putea spune, invers, că în *Călugărița* lipsește o scrisoare (aceea în care ar trebui să se povestească istoria scrisorii care nu ar mai fi nevoie, atunci, să relateze propria sa aventură). În fapt, însă, simțim că pe aceeași dimensiune există aici o zi în minus și dincolo o noapte în plus: în spațiul muritor în care limbajul vorbește despre el însuși.

S-ar putea ca în fiecare operă limbajul să se suprapună lui însuși într-o verticalitate secretă, în care dublul este perfect identic, cu excepția unui rest – fină linie neagră pe care nici o privire nu poate să o surprindă, cu excepția acelor momente accidentale sau calculate de bruiaj cînd prezența Șeherezadei se înconjoară cu brumă, se îndepărtează în adîncul timpului, poate să apară, minusculă, în centrul unui disc strălucitor, profund, virtual. Opera de limbaj este corpul însuși al limbajului pe care moartea îl traversează pentru a-i deschide acel spațiu infinit în care se repercuțează dûblurile. Iar formele acestei suprapunerii, constitutive pentru fiecare operă, nu pot fi, desigur, descifrate decît în aceste figuri adiacente, fragile, puțin monstruoase în care se semnalează dedublarea. Tabloul lor exact, clasificarea lor, lectura legilor lor de funcționare și de transformare ar putea introduce într-o ontologie formală a literaturii.

Am impresia că, în acest raport al limbajului cu propria sa repetare nesfîrșită, la sfîrșitul secolului al XVIII-lea s-a produs o schimbare – coincizînd, aproximativ, cu momentul în care opera de limbaj a devenit ceea ce e, acum, pentru noi, adică literatură. Este momentul (sau aproape) cînd Hölderlin și-a dat, pînă la orbire, seama că nu mai poate să vorbească decît în spațiu marcat de retragerea zeilor și că limbajul nu mai datoră decît proprietățile sale puteri faptul de a ține moartea la distanță. Atunci s-a desenat în josul cerului acea deschidere spre care cuvîntul nostru n-a încetat să înainteze.

Multă vreme – de la apariția zeilor homerici și pînă la îndepărterea divinului în fragmentul din *Empedocle* –, a vorbi pentru a nu muri a avut un înțeles care acum ne este străin. A vorbi despre erou sau ca erou, a voi să faci ceva precum o operă, a vorbi pentru ca ceilalți să vorbească la infinit despre acest fapt, a vorbi pentru “glorie” însemnă efectiv a înainta spre și împotriva acestei morți pe care o

menține limbajul; a vorbi precum oratorii sacri pentru a anunța moartea, pentru a-i amenința pe oameni cu acest sfîrșit care lasă în urmă orice glorie însemnă tot a o conjura și a-i promite o nemurire. Ceea ce, cu alte cuvinte, înseamnă a spune că orice operă era făcută pentru a fi împlinită, pentru a tăcea într-o tacere în care Cuvîntul infinit urma să-și redobîndească suveranitatea. În operă, limbajul se apără împotriva morții prin acest cuvînt invizibil, acest cuvînt dinainte și de după toate timpurile căruia ea îi devinea reflexul repede închis asupra lui însuși. Oglinda la infinit pe care orice limbaj o face să apară deîndată ce se înalță pe verticală împotriva morții, opera nu o manifestă fără să-o și eschiveze: ea așeza infinitul în afara ei însăși – infinit maiestuos și real pentru care devinea oglinda virtuală, circulară, împlinită într-o frumoasă formă închisă.

Scrisul, în zilele noastre, s-a apropiat infinit de sursa sa. Adică de acel zgromot nelinișitor care, în adîncul limbajului, anunță, de cum ciulim puțin urechile, împotriva a ce anume ne adăpostim și în același timp, cui ne adresăm. Asemenei animalului lui Kafka, limbajul ascultă acum, în adîncul vizuinii sale, acest zgromot inevitabil și cresător. și pentru a se apăra de el, limbajul trebuie să-i urmeze mișcările, să devină dușmanul său fidel, să nu mai mențină între ei decât subîririmea contradictorie a unui perete transparent și cu nepuțință de spart. Trebuie vorbit fără încetare, la fel de mult și la fel de tare ca acest zgromot nesfîrșit și asurzitor – mai mult și mai tare pentru că, amestecîndu-ne vocea cu el, să ajungem dacă nu să-l facem să tacă, dacă nu să-l dominăm, cel puțin să-i modulăm inutilitatea în acest murmur fără capăt pe care-l numim literatură. Din acest moment, nu mai este posibilă o operă al cărei sens ar fi acela de a se închide asupra ei însăși pentru a lăsa să vorbească doar gloria sa.

Apariția simultană, în ultimii ani ai secolului al XVIII-lea, a operei lui Sade și a povestirilor de groază marchează, cu aproximație, această dată. Nu despre o înrudire în ale cruzimii și nici despre descoperirea unei legături între literatură și rău este vorba. Ci de ceva mai obscur și mai paradoxal la prima vedere: aceste limbaje, neîncetat scoase din ele însele de nenumărabil, indicibil, de fior, stufoare, extaz, mutism, de violență pură și de gestul fără cuvinte, și care sunt calculate, cu cea mai mare economie și cu cea mai mare precizie, pentru efect (ajungînd să devină cât mai transparente cu putință la această limită a limbajului către care ele se grăbesc, anulîndu-se în scriere doar pentru suveranitatea a ceea ce vor să spună, ceea ce se află în afara cuvintelor), sunt, foarte ciudat, niște limbaje care se

reprezintă pe ele însele într-o ceremonie lentă,meticuloasă și prelungită la infinit. Aceste limbaje simple, care numesc și arată, sănătate limbaje, curios, duble.

Va mai fi, fără îndoială, nevoie de încă mult timp pentru a ști ce anume este limbajul lui Sade, așa cum ne-a rămas el în fața ochilor: nu mă gîndesc la ce-a putut să însemne pentru acest om încarcerat actul de a scrie la infinit sănătate texte care nu puteau fi citite (asemeni, oarecum, personajului lui Borges care-și menținea dincolo de orice măsură clipa morții prin limbajul unei repetiții ce nu se adresa nimănui), ci la ce sănătate acum aceste cuvinte și la existența prin care ele se prelungesc pînă la noi. În acest limbaj, pretenția de a spune totul nu este numai aceea de a încalcă interdicțiile, ci de a merge pînă la capătul posibilului; dispunerea grijuilie a tuturor configurațiilor eventuale, desenarea, într-o rețea sistematic transformată, a tuturor ramificațiilor, inserțiilor și înglobărilor pe care le îngăduie cristalul uman pentru nașterea unor mari formațiuni scînteietoare, mobile și capabile de infinite prelungiri, lungul drum prin subteranele naturii pînă la dublul fulger al Spiritului (acela, derizorii și dramatic, care o trăznește pe Justine și celălalt, invizibil, absolut lent, care, fără carnagiu, determină dispariția Julietei într-un fel de eternitate asimptotică morții) desemnează proiectul de a reduce orice limbaj posibil, orice limbaj ce va să vină, la suveranitatea actuală a acestui Discurs unic pe care nimeni, probabil, nu-l va putea auzi. Prin atîtea corpuri consumate în existența lor actuală, toate cuvintele eventuale, toate cuvintele ce se vor mai naște sănătate devorate de acest limbaj saturnian. Și dacă fiecare scenă, în ceea ce arată ea, este dublată de o demonstrație care o repetă și o face să funcționeze în elementul universalului, e pentru că în acest limbaj secund se află consumat, și într-un mod diferit, nu orice limbaj ce va să vină, ci orice limbaj efectiv rostit: tot ceea ce, înaintea lui Sade și în jurul său, a putut fi gîndit, spus, practicat, dorit, onorat, călcat în picioare, condamnat cu privire la om, Dumnezeu, suflet, corp, sex, natură, preot, femeie este, aici,meticulos repetat (de unde acele enumerări infinite în ordine istorică sau etnografică, care nu susțin raționamentul lui Sade, ci desenează spațiul rațiunii sale) – repetat, combinat, disociat, răsturnat, apoi din nou răsturnat, dar nu în direcția unei recompense dialectice, ci în aceea a unei exhaustiuni radicale. Minunata cosmologie negativă a lui Saint-Fond, pedeapsa care o reduce la tăcere, Clairwill azvîrlit în vulcan și apoteoza fără cuvinte a Julietei marchează momentele acestei calcinări a tot ce este limbaj. Cartea imposibilă a lui Sade ține

locul tuturor cărților – al tuturor acelor cărți pe care le face imposibile de la începutul pînă la sfîrșitul vremurilor: și sub evidența pastișă a tuturor filosofilor și a tuturor povestirilor secolului al XVIII-lea, sub acest dublu gigantic care nu este lipsit de analogie cu *Don Quijote*, limbajul în întregul său este sterilizat într-o unică și aceeași mișcare ale cărei două figuri indisociabile sunt repetiția strictă și inversantă a ceea ce a fost deja spus și numirea nudă a ceea ce se găsește la limita extremă a ceea ce poate fi spus.

Obiectul exact al “sadismului” nu este nici celălalt, nici corpul său și nici suveranitatea sa: este tot ce a putut fi spus. Ceva mai departe și încă retras, este cercul mut în care se desfășoară limbajul: întregii acestei lumi de cititori captivi, Sade, captivul, le retrage posibilitatea de a citi. Astfel încît, la întrebarea: cui se adresa (și cui continuă să se mai adreseze și azi) opera lui Sade, nu există decît un răspuns: nimănui. Opera lui Sade se situează la o limită stranie, pe care totuși nu încetează (sau poate tocmai pentru că vorbește) s-o transgrezeze: ea își retrage ei însăși – confiscîndu-l, însă, printr-un gest de apropiere repetitivă – spațiul propriului său limbaj; și își eschivează nu doar sensul (ceea ce nu încetează a face clipă de clipă), ci și ființa: jocul indescifrabil, din ea, al echivocului nu este nimic altceva decît semnul, altfel grav, al acestei contestări ce o obligă să fie dublul întregului limbaj (pe care ea îl repetă arzîndu-l) și al proprietiei sale absențe (pe care ea nu încetează s-o manifeste). Ea ar putea și, în sens strict, ar trebui să continue la nesfîrșit, într-un murmur lipsit de alt statut ontologic în afara aceluia al unei atari contestății.

În ciuda aparențelor, naivitatea romanelor de groază nu merge în altă direcție. Acestea erau destinate a fi citite și chiar și erau: din *Coelina sau Copilul misterului*<sup>\*</sup>, publicat în 1798, s-au vîndut pînă la Restaurație un milion două sute de mii de exemplare. Ceea ce înseamnă că orice persoană care știa să citească și care deschise se măcar o carte în viață să a citit *Coelina*. Aceasta era Cartea – text absolut, al cărui consum a acoperit cu exactitate întregul domeniu al cititorilor posibili. O carte fără marjă de surditate, dar și fără viitor, din moment ce, printr-o singură mișcare și aproape în imediat, a putut să atingă ceea ce constituia scopul său. Pentru ca un fenomen atât de nou (și am impresia că el nu s-a mai reprodus niciodată) să fi fost posibil, a fost nevoie de anumite facilități istorice. A trebuit, mai cu

\* F.-G. Ducray-Duminil, *Coelina ou l'Enfant du mystère*, Paris, Le Prieur, 1798, 3 vol. (N. ed. fr.)

seamă, ca această carte să posede o exactă eficacitate funcțională și să coincidă, fără ecranări și alterări, fără dedublare, cu propriul său proiect, care era pur și simplu acela de a fi citită. Pentru romane de acest gen nu era, însă, vorba să fie citite la nivelul scrierii și în dimensiunile proprii ale limbajului lor; ele se voiau a fi citite pentru ceea ce povestea, pentru acea emoție, sau frică, sau groază, sau milă pe care cuvintele aveau misiunea să le transmită, dar pe care ele trebuia să le comunice prin pură și simplă lor transparentă. Limbajul trebuia să aibă subțirimea și seriozitatea absolută a narării; el trebuia, devenind cât mai cenușiu cu puțință, să conducă un eveniment pînă la lectura sa docilă și terorizată; să nu fie nimic altceva decît elementul neutru al pateticului. Ceea ce înseamnă că el nu se oferea niciodată în el însuși; că nu există, stăcătă în densitatea discursului său, nici o oglindă care să poată deschide spațiul nesfîrșit al propriei sale imagini. El se anula, mai curind, între ceea ce spunea și cel căruia îi spunea, luînd absolut în serios, și în conformitate cu principiile unei economii stricte, rolul său de limbaj orizontal: rolul său de comunicare.

Însă romanele de groază sunt însoțite de o mișcare de ironie care le dublează și le dedublează. Ironie care nu reprezintă o contralovitură istorică, un efect de saturatie. Fenomen destul de rar în istoria limbajului literar, satira este contemporană strict cu obiectul căruia îi redă imaginea derizorie<sup>1</sup>. Ca și cum împreună și din același punct central, s-ar fi născut două limbaje complementare și gemene: unul constând pe de-a-ntregul în naivitatea sa, celălalt în parodie; unul neexistând decât pentru privirea care-l citește, celălalt conducînd de la fascinația frustă a cititorului către şiretlicurile facile ale scriitorului. Dar, la drept vorbind, aceste două limbaje nu sunt doar contemporane; ele sunt interioare unul altuia, coabitează, se întrelapă neîncetat, alcătuind o tramă verbală unică și un fel de limbaj bifurcat, întors împotriva lui însuși în interiorul lui însuși, distrugîndu-se în propriul său corp, veninos în chiar greutatea sa.

Naiva subțirime a narării este, poate, solid legată de o aneantizare secretă, de o contestare lăuntrică ce reprezintă însăși legea dezvoltării, proliferării și inepuizabilei sale flori. Acest "prea mult"

<sup>1</sup> Un text precum acela al lui Bellin de la Liborlière (*La Nuit anglaise*, Paris, Lemarchand, 1800) își propune să fie pentru narăriile de groază ceea ce a fost *Don Quijote* pentru romanele cavaleresti; atâtă doar că le este strict contemporan.

funcționează, oarecum, ca excesul la Sade: însă acesta merge la acul nud al numirii și la acoperirea întregului limbaj, în vreme ce celălalt se sprijină pe două figuri diferite. Una este aceea a pletorei ornamentale, în care nimic nu e arătat decât sub indicarea expresă, simultană și contradictorie a tuturor atributelor sale în același timp: nuarma este cea care se arată sub cuvînt, străpungîndu-l, ci panopia inofensivă și completă (să numim această figură, după un episod deseori reluat, efectul "scheletului sîngeros": prezența morții este manifestată prin albeața oaselor zdrăngănităre și, totodată, pe acest schelet neted, prin șiroirea întunecată și imediat contradictorie a sîngelui). Celalătă figură este aceea a "vălurii la infinit": fiecare episod trebuie să-i urmeze celui precedent conform legii simple, dar absolut necesare, a creșterii. Trebuie să ne apropiem tot mai mult de momentul în care limbajul își va arăta puterea sa absolută, provocînd, din toate bietele sale cuvinte, teroarea; însă acest moment este tocmai acela cînd limbajul nu va mai putea nimic, cînd respirația va fi tăiată, cînd el va trebui să tacă fără măcar a spune că tace. Trebuie ca la infinit limbajul să împingă înapoi această limită pe care o poartă cu el, și care marchează în același timp împăratia și limita sa. De aici, în fiecare roman, o serie exponentială și fără sfîrșit de episoade; apoi, mai departe, o serie fără sfîrșit de romane... Limbajul terorii este sortit unei cheltuiiri infinite, cînd el nu-și propune să atingă altceva decât un efect. El se gonește singur din orice repaus posibil.

Sade și romanele de groază introduc în opera de limbaj un dezechilibru esențial: o aruncă în necesitatea de a fi mereu în exces sau în lipsă. În exces, dat fiind că limbajul nu mai poate evita să se multiplice prin el însuși – atins, parcă, de o maladie internă de proliferare; el nu vorbește decât ca supliment pornind de la un decalaj care face ca limbajul de care el se desparte și pe care îl acoperă să apară el însuși ca inutil, în plus, numai bun să fie tăiat; dar, prin același decalaj, el se ușurează de orice povară ontologică; este într-atît de excesiv și atît de puțin dens, încît se vede sortit să se prelungescă la infinit fără să dobîndească vreodată greutatea care să-l immobilizeze. Dar nu înseamnă, oare, astă și că limbajul lipsește sau, mai degrabă, că este atins de rana dublului? Că el contestă limbajul pentru a-l reproduce în spațiul virtual (în transgresarea reală) al oglinzi, și pentru a deschide în aceasta o nouă oglindă, și încă una, și tot aşa la nesfîrșit? Infinit actual al mirajului care constituie, în zădărmicia sa, densitatea operei – această absență în interiorul operei de unde aceasta, paradoxal, se înalță.

Poate că ceea ce se cuvine să numim, cu deplină rigoare, "literatură" își are pragul de existență tocmai aici, la acest sfîrșit de secol al XVIII-lea, în momentul cînd își face apariția un limbaj care reia și consumă în fulgerul său toate celelalte limbaje, provocînd apariția unei figuri obscure însă dominatoare în care se joacă moartea, oglinda și dublul, vălurile la infinit a cuvintelor.

În *Biblioteca Babel*, tot ce poate fi spus a fost deja spus: poți întîlni toate limbajele concepute și imaginate vreodată și chiar și limbajele care ar putea fi concepute și imaginate vreodată; totul a fost spus, chiar și ceea ce nu are sens, ceea ce face ca descoperirea celei mai mărunte coerențe formale să fie un hazard cu totul improbabil, de a căruia favoare atîtea existențe, încrîncenate totuși, nu se vor fi bucurat vreodată\*. Cu toate acestea însă, deasupra tuturor acestor cuvinte, un limbaj riguros, suveran le acoperă pe toate, el fiind cel care le povestește și care, la drept vorbind, le face să se nască: limbaj care se sprijină el însuși pe moarte, deoarece tocmai în clipa cînd se prăbușește în fintina Hexagonului infinit, cel mai lucid (ultimul, prin urmare) dintre bibliotecari dezvăluie faptul că pînă și infinitul limbajului se multiplică la infinit, repetîndu-se fără sfîrșit în figurile dedublate ale Identicului.

Este o configurație exact inversă față de cea a Retoricii clasice. Aceasta nu enunță legile și formele unui limbaj; punea în legătură două rostiri. Una mută, indescifrabilă, prezentă în întregime la ea însăși și absolut; cealaltă, guralivă, nu mai avea nimic altceva de făcut decît să-o rostească pe cea dintîi conform unor forme, jocuri, încrucișări al căror spațiu măsura îndepărtarea față de textul prim și inaudibil; Retorica repeta la nesfîrșit, pentru niște creaturi finite și pentru niște oameni care urmău să moară, cuvîntul Infinitului care nicicînd n-ar înceta. Însă orice figură a retoricii trăda, în spațiu sau propriu, o distanță făcînd semn către Cuvîntul prim, îi atribuia celui de-al doilea densitatea provizorie a revelației: acesta arăta. Astăzi, spațiu limbajului nu mai e definit de Retorică, ci de Bibliotecă: prin susținerea la infinit a limbajelor fragmentare, substituind lanțului

\* J. L. Borges, *La Bibliothèque de Babel* (trad. fr. N. Ibarra), in *Fictions*, Paris, Gallimard, coll. "La Croix du Sud", 1951, pp. 94-107. (trad. rom. de Cristina Hăulică, Andrei Ionescu și Darie Novăceanu, in *Opere*, vol. I, ed. Univers, București, pp. 304-311).

dublu al retoricii linia simplă, continuă, monotonă a unui limbaj lăsat în voia lui însuși, a unui limbaj sortit să fie infinit dat fiind că nu se mai poate sprijini pe cuvântul infinitului. El găsește, însă, în sine posibilitatea de a se dedubla, de a se repeta, de a duce la apariția sistemului vertical al oglinzilor, al imaginilor de sine, al analogiilor. Un limbaj care nu repetă nici un cuvânt, nici o Promisiune, ci împinge la nesfîrșit moartea în urmă, deschizînd neîncetat un spațiu în care este întotdeauna propriul său analogon.

Bibliotecile sunt locul vrăjit a două dificultăți majore. Matematicienii și tiranii, se știe, le-au rezolvat (dar poate că nu de tot). Există o dilemă: fie toate aceste cărți sunt deja în Cuvânt, și atunci trebuie arse; fie îi sunt opuse, și atunci tot trebuie arse. Retorica este mijlocul de a conjura, pentru o clipă, arderea bibliotecilor (ea o promite, însă, în curînd, adică la sfîrșitul timpurilor). Si iată paradoxul: dacă facem o carte care să povestească toate celelalte cărți, mai este ea o carte sau nu? Trebuie ea să se povestească pe sine, ca și cum ar fi o carte printre altele? Si dacă nu se povestește, ce poate ea să fie, ea, care proiectă să fie o carte, și de ce se omite pe sine în povestirea ei, dacă trebuie să spună toate cărțile? Literatura începe atunci cînd acest paradox ia locul acestei dileme; atunci cînd cartea nu mai e spațiu în care cuvântul capătă figură (figuri de stil, figuri retorice, figuri de limbaj), ci locul în care cărțile au fost, toate, reluate și arse, consumate: loc fără loc, dat fiind că adăpostește toate cărțile trecutului în acest imposibil “volum” care tocmai și-a așezat murmurul în rînd cu atîtea altele – după toate celelalte, înaintea tuturor celoralte.

## LIMBAJUL SPAȚIULUI

Vreme de secole, scrisul s-a ordonat în funcție de timp. Narațiunea (reală sau fictivă) nu era singura formă a acestei apartenențe și nici cea mai apropiată de esențial; este chiar probabil că ea i-a ascuns profunzimea și legea, în mișcarea care părea a-l manifesta cel mai bine. Până acolo încât, eliberind actul de a scrie de narațiune, de ordinea lineară a acesteia, de marele joc sintactic al concordanței timpurilor, s-a crezut că s-a reușit scoaterea acestuia de sub vechea sa obediенță temporală. În fapt însă, rigoarea timpului nu se exercita asupra scrierii prin intermediul a ceea ce aceasta scria, ci în chiar consistența acesteia, în ceea ce constituia ființa sa singulară – acest element incorporal. Adresându-se sau nu trecutului, supunîndu-se ordinii cronologilor sau preocupîndu-se s-o descompună, scrierea era prinsă într-o curbă fundamentală care era atât aceea a întoarcerii homerice, cât și aceea a împlinirii profețiilor iudaice. Alexandria, care este locul nostru de naștere, a prescris acest cerc întregului limbaj occidental: a scrie însemna a reveni, a te întoarce la origini, a surprinde momentul prim; însemna a te situa din nou în zori. De aici, funcția mitică, până la noi, a literaturii; de aici, modul său de raportare la vechi; de aici, privilegiul acordat de ea analogiei, identicului, minunilor toate ale identității. De aici, mai cu seamă, o structură de repetiție care îi desemna ființa.

Secoul XX e, poate, epoca în care astfel de relații de rudenie se rup. Reîntoarcerea nietzscheană a închis o dată pentru totdeauna curba memoriei platoniciene, în vreme ce Joyce a închis-o pe cea a narațiunii homerice. Fapt care nu are darul de a ne reduce la spațiu ca la singura posibilitate rămasă, ci ne dezvăluie că limbajul este (sau, poate, a devenit) ceva ce ține de spațiu. Nici faptul că el îl descrie și îl parcurge nu este esențial. Iar dacă spațiu constituie, în limbajul de azi, cea mai obsedantă dintre metafore, nu este pentru că el oferă, acum, unicul recurs; în spațiu, însă, se desfășoară, din capul locului, limbajul, aici alunecă pe el însuși, își determină opțiunile, își

desenează figurile și translațiile. În spațiu se transportă el, aici se "metaforizează" ființa sa.

Îndepărțarea, distanța, intermedianul, dispersia, fractura, diferența nu reprezintă temele literaturii de azi; ci elementul în care limbajul ne e, astăzi, dat și vine pînă la noi: ceea ce face ca el să vorbească. Aceste dimensiuni, el nu le-a extras din lucruri pentru a le restituî acestora *analogon*-ul și modelul lor verbal. Ele sunt comune lucrurilor și lui însuși: e punctul orb din care ne vin lucrurile și cuvintele atunci cînd merg spre punctul lor de întîlnire. Această "curbă" paradoxală, atât de diferită de întoarcerea homerică și de împlinirea Promisiunii, constituie, fără îndoială, pentru moment, de negînditul Literaturii. Adică ceea ce o face posibilă în textele în care noi putem, azi, s-o citim.

\*

*Veghea*, de Roger Laporte<sup>1</sup>, se menține în imediata apropiere a acestei "regiuni" în același timp vagi și redutabile. Aceasta e desemnată ca o probă: pericol și punere la încercare, deschidere care instaurează rămînind însă larg deschisă, apropiere și îndepărțare. Însă nu limbajul e cel care-și impune iminența, deturnîndu-se deopotrivă și de îndată. Ci un subiect neutră, un "el" fără chip, grație căruia întregul limbaj e posibil. A scrie nu e dat decît dacă *el* nu se retrage în absolutul distanței; devine, însă, imposibil cînd *el* începe să amenințe cu toată greutatea extreamei sale proximități. În această distanță plină de pericole nu poate să existe (nu într-o mai mare măsură decît în *Empedocle* de Hölderlin<sup>2</sup>) nici Mijloc, nici Lege și nici Măsură. Căci nimic nu e dat în afara distanței și a veghii celui care pîndește deschizînd ochii asupra zilei care nu a venit încă. Într-un mod luminos, și absolut rezervat, acest *el* spune măsura fără de măsură a distanței în stare de veghe în care vorbește limbajul. Experiența povestită de Laporte ca trecutul unei încercări, tocmai acesta e elementul în care e dat limbajul care o povestește; este pliul în care limbajul dubleză distanța goală de unde ne vine și se separă de sine în apropierea acestei distanțe în care propriu, doar lui, este faptul de a veghea.

În acest sens, opera lui Laporte, în vecinătatea lui Blanchot,

<sup>1</sup> R. Laporte, *La Veille*, Paris, Gallimard, col. "Le Chemin", 1963.

<sup>2</sup> F. Hölderlin, *Der Tod des Empedokles*, 1798 (*La Mort d'Empédocle*, trad. fr. R. Rovini, in *Œuvres*, Paris, Gallimard, col. "Bibliothèque de la Pléiade", 1967, pp. 467-538). (Trad. rom. Ștefan Aug. Doinaș, *Moartea lui Empedocle*)

gîndește negînditul Literaturii și se apropie de ființa acesteia prin transparenta unui limbaj care nu caută atît s-o atingă, cît s-o întîmpine.

\*

Roman adamit, *Procesul verbal*<sup>2</sup> reprezintă și el o veghe, dar în lumina deplină a sudului. Întins pe "diagonala cerului", Adam Pollo se află în punctul în care fețele timpului se repliază unele peste altele. Poate că, la începutul romanului, el este un evadat din închisoarea în care îl vedem închis la sfîrșit; poate că vine din spitalul în care își regăsește, în ultimele pagini, refugiu de sidef, vopsea albă și metal. Iar bătrîna cu respirația tăiată care urcă spre el, cu întreg pămîntul ca aureolă în jurul capului, este fără doar și poate, în discursul nebuniei, fata care, la începutul romanului, se cățărase pînă la casa lui părăsită. și în această retragere a timpului ia naștere un spațiu gol, o distanță încă nenumită în care limbajul se precipită. În vîrful acestei distanțe care e *pantă*, Adam Pollo este asemenei lui Zarathustra: el coboară spre lume, spre mare, spre oraș. Iar atunci când urcă la loc spre peștera sa, nu vulturul și șarpele, dușmani de nedespărțit, cerc solar, sunt cei ce-l aşteaptă; ci murdarul șobolan alb pe care el îl sfîrtează cu lovitură de cuțit, azvîrlindu-l să putrezească pe un soare de spini. Adam Pollo este un profet într-un sens aparte; el nu prevăzeste Timpul; vorbește despre distanță care-l desparte de lume (de lumea care "i-a ieșit din cap fiind atît de mult privită"), și, prin torrentul discursului său dement, lumea va urca pînă la el, asemenei unui pește de mari dimensiuni înținând împotriva curentului, îl va înghiți și-l va ține închis pentru un timp nedeterminat și imobil în camera cu zăbrele a unui azil. Închis în el însuși, timpul se distribuie acum pe acest eșichier din gratii și soare. Grilaj care este, poate, grila limbajului.

\*

Întreaga operă a lui Claude Ollier este o investigare a spațiului comun limbajului și lucurilor, aparent, un exercițiu de ajustare la spațiile complicate ale peisajelor și orașelor a unor fraze lungi, răbdătoare, desfăcute, reluante și încheiate în chiar mișcările unei priviri sau ale unui mers. La drept vorbind, deja primul roman al lui Ollier, *Punerea în scenă*, dezvăluia existența, între limbaj și spațiu, a unui raport mai profund decât al unei descrieri sau al unui relevu: în

<sup>2</sup> J.-M.G. Le Clézio, *Le Procés-Verbal*, Paris, Gallimard, col. "Le Chemin", 1963.

cercul lăsat alb al unei regiuni necartografiate, narațiunea provoacă apariția unui spațiu precis, populat, brâzdat de evenimente, în care cel care le descria (făcindu-le, astfel, să se nască) se afla prinși și parcă pierdut; căci naratorul avusese un "dublu" care, în același loc inexistent pînă la el, fusese ucis printr-o înlănțuire de fapte identice cu cele ce se țeseau în jurul lui: astfel încît acest spațiu niciodată încă descris nu era numit, relatat, măsurat de-a lungul și de-a latul decît cu prețul unei reduplicări ucigăse; spațiul ajungea la limbaj printr-o "bîlbîială" ce abolea timpul. Spațiul și limbajul se nășteau, ambele, în *Menținerea ordinii*<sup>\*\*</sup>, dintr-o oscilație între o privire care se privea pe ca însăși cum este supravegheată și o dublă privire încăpăținată și mută care o supraveghea și era surprinsă supraveghind-o printr-un joc constant de retroviziune.

*Vară indiană*<sup>\*\*\*</sup> se supune unei structuri octogonale. Axa absciselor o reprezintă mașina care, cu vîrful capotei sale, taie în două întinderea unui peisaj, este apoi plimbarea pe jos sau cu mașina prin oraș; sunt tramvaiele și trenurile. Verticala ordonatelor este reprezentată de urcarea pe flancul piramidei, de ascensorul din zgîrieni, de belvederea care domină orașul. Iar în spațiul deschis de aceste perpendiculare se desfășoară toate mișările compuse: privirea care se rotește, cea care plonjează peste întinderea orașului ca peste un plan; curba trenului aerian ce se avîntă deasupra golfului coborînd, apoi, către periferii. În plus, unele dintre aceste mișări sunt prelungite, repercutate, decalate sau fixate de fotografii, vederi fixe, fragmente de film. Toate sunt, însă, dedublate de ochiul care le urmărește, le relatează sau, cu de la sine putere, le împlinește. Căci privirea aceasta nu este una neutră; pare că lasă lucrurile acolo unde sunt; în fapt, le "prelevează", le desprinde virtual de ele însеле în propria lor densitate, pentru a le face să intre în compoziția unui film ce nu există încă și căruia nici măcar scenariul nu i-a fost încă ales. Tocmai aceste "vederi" neselectate dar aflate "la dispoziție" sunt cele care, între lucrurile cu care ele deja nu se mai identifică și filmul care încă nu există, formează, împreună cu limbajul, trama cărții.

În acest loc nou, ceea ce e perceput își abandonează consistența, se desprinde de sine, plutește într-un spațiu și conform unor combinații improbabile, ajunge la privirea care le desprinde și le leagă pătrunzînd, astfel, în ele, strecurîndu-se în această stranie distanță

<sup>\*\*</sup> *Id., Le Maintien de l'ordre*, Paris, Éd. de Minuit, 1961.

<sup>\*\*\*</sup> *Id., Été indien*, Paris, Éd. de Minuit, 1963.

impalpabilă care desparte și unește locul de naștere și ecranul final. Intrat în avionul care îl reduce spre realitatea filmului (producătorii și autorii), ca și cum ar fi intrat în acest spațiu infim, naratorul dispare odată cu el – odată cu fragila distanță instaurată de privirea sa: avionul se prăbușește într-o mlaștină care se închide deasupra tuturor acestor lucruri văzute în cuprinsul acestui spațiu „prelevat”, nelăsind deasupra perfectei suprafețe acum liniștite decât niște flori roșii „sub nici o privire”, și textul pe care îl citim noi – limbaj plutitor al umui spațiu care a fost înghițit împreună cu demisigur său, dar care continuă să rămînă încă prezent, pentru totdeauna, în toate aceste cuvinte lipsite, acum, de o voce care să le rostească.

\*

Aceasta este puterea limbajului: el, care este urzit din spațiu, îl suscitană, și-l dă sieși printr-o deschidere originară și îl prelevă pentru a-l recuprinde în sine. Dar este din nou sortit spațiului: unde ar putea el, aşadar, să plutească și să se așeze dacă nu în acest loc care e pagina, cu suprafața și rîndurile ei, dacă nu în acest *volum* care e cartea? Michel Butor a formulat, în mai multe rînduri, legile și paradoxurile acestui spațiu atât de vizibil pe care limbajul îl acoperă, de obicei, fără a-l manifesta. *Descrierea lui San Marco*<sup>3</sup> nu caută să redea în limbaj modelul arhitectural a ceea ce poate să parcurgă privirea. Ci utilizează sistematic și în propriul său beneficiu, toate spațiile de limbaj care sunt conexe edificiului din piatră: spații anterioare pe care acesta le restituie (textele sacre ilustrate de fresce), spații imediate și suprapuse, material, suprafețelor pictate (inscripțiile și legendele), spații ulterioare care analizează și descriu elementele bisericii (comentariile din cărți și ghiduri turistice), spații învecinate și corelativ care se agăță oarecum la întîmplare, întuită de cuvinte (reflecții ale turiștilor care privesc), spații apropiate, dar de la care privirile sunt întoarse parcă pe celalătă parte (frânturi de dialoguri). Toate aceste spații au propriul lor loc de înscrisiere: sulurile manuscriselor, suprafața zidurilor, cărți, benzi de magnetofon care sunt tăiate cu foarfeca. Iar acest triplu joc (bazilica, spațiile verbale, locul lor de scriere) își repartizează elementele conform unui sistem dublu: sensul vizitei (care este el însuși rezultanta încîlcită dintre spațiul bazilicii, plimbarea vizitatorului și mișcarea privirii acestuia) și acela care este

<sup>3</sup> M. Butor, *Description de San Marco*, Paris, Gallimard, „Collection blanche”, 1963.

prescris de marile pagini albe pe care Michel Butor și-a tipărit textul, cu benzi de cuvinte decupate după singura lege a marginilor, altele dispuse în versete, altele în coloane. Iar această organizare trimite, poate, la acel alt spațiu, încă, al fotografiei... Imensă arhitectură ascultând de ordinele bazilicii, dar diferită de spațiul din piatră și picturi al acesteia – îndreptat către el, lipindu-se de el, străpungîndu-i zidurile, deschizînd întinderea cuvintelor îngropate în el, readucîndu-i un întreg murmur care îi scapă sau îl ocolește, făcînd să izvorască cu o rigoare metodică jocurile spațiului verbal în încleștarea lui cu lucrurile.

“Descrierea” nu este aici reproducere, ci mai degrabă descifrare: întreprindere meticuloasă pentru descîlcirea grămezii de limbaje diferite care sunt lucrurile, pentru readucerea fiecărui la locul său natural și pentru a face din carte amplasamentul alb în care toate aceste limbaje, după de-scriere, își pot afla un spațiu universal de înscriere. Tocmai în aceasta constă, fără îndoială, ființa cărții, obiect și loc al literaturii.

# NEBUNIA, ABSENȚA OPEREI

Într-o bună zi, poate, nu se va mai ști ce anume a putut fi nebunia. Figura ei se va fi închis, la loc, asupra sieși, nemaiîngăduind descifrarea urmelor pe care le va fi lăsat. Vor fi aceste urme, pentru o privire necunoscătoare, altceva decât niște simple amprente negre? Vor face, cel mult, parte din niște configurații pe care noi, cei de azi, nu putem să le desenăm, dar care, în viitor, vor constitui grilele indispensabile pentru a deveni lizibili, noi și cultura noastră. Artaud va apărea solului limbajului nostru, și nu rupturii sale; nevrosele, formelor constitutive (și nu deviațiilor) societății noastre. Tot ceea ce noi, astăzi, resimțim după modelul liimitei, al stranietății sau al insuportabilului își va fi regăsit serenitatea pozitivului. Iar ceea ce, pentru noi, desemnează, acum, acest Exterior riscă să ne desemneze, într-o bună zi, pe noi însine.

Nu va mai persista decât enigma acestei Exteriorități. În ce constă, se va pune atunci întrebarea, acea stranie delimitare care a funcționat din adîncul Evului Mediu și pînă în secolul XX, și chiar mai departe? De ce a aruncat cultura occidentală la margini tocmai lucrul în care ar fi putut, la fel de bine, să se recunoască – și în care, de fapt, s-a și recunoscut indirect? De ce a formulat ea atît de clar, începînd din secolul al XIX-lea, dar și încă din epoca clasică, ideea că nebunia reprezintă adevărul despuriat al omului, și a plasat-o, totuși, într-un spațiu neutralizat și palid în care era ca și anulată? De ce a adunat cuvintele lui Nerval și Artaud și s-a regăsit în ele, dar nu și în ei?

Așa se va veșteji imaginea cea vie a rațiunii în flăcări. Jocul atît de familiar nouă de a ne oglindi, la polul opus al proprietiei noastre ființe, în nebunie și de a trage cu urechea la niște voci care, venite de foarte departe, ne spun în imediata noastră apropiere ceea ce sănsem, acest joc, cu regulile, tacticile, invențiile, şiretlicurile și ilegalitățile sale tolerate nu va mai fi, pe vecie, decât un ritual complicat ale cărei semnificații vor fi fost prefăcute în scrum. Ceva de felul marilor ceremonii de schimb și de rivalitate din societățile arhaice. Ceva

apropiat de atenția ambiguă pe care rățiunea greacă o arăta oracolelor sale. Sau de instituirea geamănă, cu începere din secolul al XIV-lea creștin, a practicilor și proceselor de vrăjitorie. În mîinile culturilor istoriografice nu vor mai rămîne decît măsurile codificate ale internăii, tehniciile medicinei și, de partea opusă, includerea bruscă, eruptivă, în limbajul nostru, a cuvîntului celor excluși.

\*

Care va fi suportul tehnic al acestei mutații? Posibilitatea, pentru medicină, de a domina maladia mentală asemeni oricărei alte afecțiuni organice? Controlul farmacologic precis al tuturor simptomelor psihice? Sau o definire suficient de riguroasă a devierilor de comportament pentru ca societatea să aibă răgazul de a prevedea pentru fiecare în parte modul de neutralizare cel mai potrivit? – Sau alte modificări încă, dintre care nici una nu va suprima cu adevărat maladia mentală, dar care vor avea, toate, ca sens ștergerea din cultura noastră a chipului nebuniei?

Știu prea bine că, avansind această din urmă ipoteză, contest ceea ce se admite în mod curent: că progresele medicinei vor putea duce la dispariția maladiei mentale, asemeni leprei și tuberculozei; dar un lucru va rămîne, totuși, și anume raportul omului cu fantasmele sale, cu imposibilul său, cu durerea sa fără corp, cu carcasa lui de întuneric; că patologicul, odată scos din circuit, întunecata apartenență a omului la nebunie va constitui memoria fără vîrstă a unui rău dispărut în forma sa de boală, dar care se încăpătînează să persiste ca nefericire. La drept vorbind, această idee presupune ca inalterabil ceea ce este, fără îndoială, cel mai precar, cu mult mai precar decît constanțele patologicului: raportul umui culturi cu ceea ce ea exclude, mai exact raportul culturii noastre cu acest adevăr al ei, îndepărtat și invers, pe care ea îl descoperă și acoperă în nebunie.

Ceea ce nu va întîrzi să moară, ceea ce moare deja în noi (și a cărui moarte poartă, tocmai, limbajul nostru actual) este *homo dialecticus* – ființa plecării, a întoarcerii și a timpului, animalul care își pierde adevărul și-l regăsește iluminat, străimul de sine care își redevine familiar. Acest om a fost subiectul suveran și ancilarul obiect al tuturor discursurilor despre om care au fost rostite de astă de mult timp, și mai cu seamă despre omul alienat. Din fericire, el moare, acum, sub vorbăria acestor discursuri.

Astfel încât nu se va mai ști cum a putut omul să țină la distanță această figură a lui însuși, cum a reușit el să treacă de cealaltă parte a limitei tocmai lucrul care ținea de el și în care el însuși era ținut. Nici

o gîndire nu va mai putea să gîndească această mișcare prin care, pînă foarte curînd încă, omul occidental își lăua latitudinea. Raportul cu nebunia (și nu o cunoaștere anume cu privire la maladia mentală sau o anumită atitudine față de omul alienat) va fi, pentru totdeauna, pierdut. Nu se va mai ști decît că noi, occidentali, vechi de cinci secole, am fost, pe suprafața Pămîntului, acei oameni care, printre atîtea alte trăsături fundamentale, am avut-o și pe aceasta, cea mai ciudată dintre toate: am păstrat cu maladia mentală un raport profund, patetic, dificil de formulat, poate, pentru noi însine, dar impenetrabil față de oricare altul, și în care am simțit cel mai de temut dintre pericolele noastre, ca și adevărul nostru poate cel mai apropiat. Se va spune nu că am fost *la distanță* de nebunie, ci *în distanță* nebuniei. La fel, grecii nu erau departe de *hybris* pentru că o condamnau, ci mai degrabă în îndepărțarea acestei lipse de măsură, în miezul acestui departe în care îl întrețineau.

Pentru cei care nu vor mai fi asemenei nouă, va rămîne de gîndit această enigmă (așa cum ne rămîne nouă însine, oarecum, atunci cînd încercăm să înțelegem astăzi cum a putut Atena să se îndrăgostească și să se elibereze de sminteala lui Alcibiade): cum au putut niște oameni să-și caute adevărul, rostirea esențială și semnele tocmai în riscul care îi făcea să tremure și de la care nu se puteau împiedica să-și întoarcă privirea imediat ce-l întrezăreau? Si aceasta li se va părea încă și mai straniu decît să cauți adevărul omului în moarte; căci aceasta spune ceea ce vom fi. Nebunia, în schimb, este pericolul rar, o șansă ce cîntărește puțin din punctul de vedere al obsesiilor pe care le provoacă și al întrebărilor ce i se pun. Cum se poate că, într-o cultură, o eventualitate atât de infimă să dețină o asemenea putere de înspăimîntare revelatoare?

Pentru a găsi un răspuns la această întrebare, cei care ne vor privi peste umăr nu vor dispune, desigur, de prea multe elemente. Doar de cîteva semne carbonizate: teama, prelungită vreme de secole, de a vedea nivelul nebuniei crescînd și acoperind lumea; ritualurile de excludere și de includere a nebunului; ascultarea atentă, cu începere din secolul al XIX-lea, pentru a surprinde în nebunie ceva care să poate spune care e adevărul omului; egala nerăbdare cu care să intre în culese vorbele nebuniei, ezitarea în a le recunoaște inanitatea sau hotărîrea.

Tot restul: mișcarea unică cu care venim la înfilzirea cu nebunia de care ne îndepărtem, recunoașterea înspăimîntată, voînța de a-i fixa o limită și de a o compensa cât mai repede prin fabricarea unui sens unitar, toate acestea vor fi reduse la tăcere, așa cum mută e azi, pentru noi,

Trilogia greacă *mania*, *hybris*, *alogia* sau postura deviației șamanice în cutare societate primitivă.

Ne aflăm în punctul, în acea repliere a timpului, în care un anumit control tehnic al maladiei acoperă mai mult decât desennează mișcarea ce încide în sine experiența nebuniei. Dar tocmai acest pliu este cel care ne permite să desfășurăm ceea ce, vreme de secole, a rămas implicat: maladia mentală și nebunia – două configurații diferite, care s-au reunit și s-au confundat începând cu secolul al XVII-lea, și care acum se separă sub ochii noștri sau, mai curind, în limbajul nostru.

\*

A spune că nebunia dispare astăzi înseamnă să spune că se desface acea implicare care o includea atât în cunoașterea psihiatrică, cât și într-o reflecție de tip antropologic. Nu înseamnă, însă, să spune că dispare și forma generală de transgresiune al cărei chip vizibil 1-a constituit, vreme de secole, nebunia. Și nici că această transgresiune nu este pe cale, în chiar clipa când noi ne întrebăm ce este nebunia, să dea naștere unei experiențe noi.

Nu există pe lume nici o cultură în care să fie permis să faci totul. Și știm prea bine, nu de azi de ieri, că omul nu începe cu libertatea, ci cu limita și cu linia interzisului. Se cunosc sistemele de care ascultă actele interzise; pentru fiecare cultură, a fost distins regimul de prohíbiții al incestului. Dar se cunoaște imperfect încă organizarea interdicțiilor legate de limbaj. Și aceasta pentru că cele două sisteme nu se suprapun, ca și cum unul n-ar decât versiunea verbală a celuilalt: ceea ce nu trebuie să apară la nivel verbal nu este în chip necesar ceea ce e proscris în ordinea gestului. Populația Zuni, de pildă, care interzice incestul, îl povestește pe acela dintre frate și soră; iar grecii povestesc istoria lui Oedip. Invers, Codul penal din 1808 a abolid vechile legi penale împotriva sodomiei; însă limbajului secolului al XIX-lea a fost mult mai intolerant cu homosexualitatea (cel puțin în forma ei masculină) decât au fost epocile anterioare. Și este foarte posibil ca niște concepții psihologice precum cel de compensație sau cel de expresie simbolică să nu poată cătuși de puțin da seama de un asemenea fenomen.

Acest domeniu al interdicțiilor de limbaj va trebui, într-o bună zi, studiat în autonomia sa. Este, fără îndoială, încă mult prea devreme pentru a ști cu precizie cum ar trebui să-l analizăm. Vom putea să utilizăm actualele diviziuni ale limbajului? Și să recunoaștem, mai întâi, la limita dintre interdicție și imposibilitate, legile care privesc

codul lingvistic (ceea ce numim, atât de clar, *greșeli de limbă*); apoi, în interiorul codului și printre cuvintele și expresiile existente, pe cele atinse de o interdicție de articulare (întreaga serie religioasă, sexuală, magică a *cuvintelor blasfematorii*); apoi enunțurile autorizate de cod, permise în actul de vorbire, dar cu semnificație intolerabilă, pentru cultura în cheștiune, la un moment dat; aici, ocolul metaforic nu mai este posibil, dat fiind că sensul însuși face obiectul *cenzurii*. Există, în sfîrșit, și o patra formă de limbaj exclus: acesta constă în supunerea unei expresii, conformă în aparență codului recunoscut, unui alt cod, a căruia cheie e dată prin chiar expresia cu pricina; astfel încât aceasta e dedublată înăuntrul ei însăși: ea spune ceea ce spune, dar adaugă și un surplus mut care enunță în tacere atât ceea ce spune, cât și codul în care o spune. Nu este vorba, în acest caz, de un limbaj cifrat, ci de un limbaj structural esoteric. El nu comunică, ascunzând-o, o semnificație interzisă, ci se instalează din capul locului într-o repliere esențială a rostirii. Repliere care o sapă din interior, și aceasta, poate, pînă la infinit. Puțin mai contează, atunci, ce anume se spune într-un asemenea limbaj și semnificațiile pe care el le pune în circulație. Tocmai această eliberare obscură și centrală a rostirii în miezul ei încești, tocmai fuga sa incontrolabilă spre un focar constant lipsit de lumină este cea pe care nici o cultură nu poate să o accepte în mod imediat. O astfel de rostire e transgresivă nu prin sensul sau prin materia sa verbală, ci prin *jocul* său.

Este foarte probabil că orice cultură, oricare ar fi ea, cunoaște, practică și tolerează (într-o anumită măsură), dar totodată reprimă și exclude aceste patru forme de rostire interzisă.

În istoria occidentală, experiența nebuniei s-a deplasat de-a lungul acestei scări. La drept vorbind, ea a ocupat multă vreme o zonă indecisă, dificil, pentru noi, de precizat, între interdicția privind acțiunea și interdicția de limbaj: de unde exemplara importanță a cuplului *furor-inanitas*, care a organizat, practic, pe registrul gestului și al vorbirii, întreaga lume a nebuniei pînă la sfîrșitul Renașterii. Epoca Închiderii (spitalele generale – Charenton, Saint-Lazare –, organizate în secolul al XVII-lea) marchează o migrare a nebuniei spre regiunea demenței (*l'insensé*): nebunia nu mai păstrează cu actele interzise decît o înrudire morală (ea rămîne legată în mod esențial de interdicțiile sexuale), însă este inclusă în universul interdicțiilor de limbaj; internarea clasică înglobează, alături de nebunie, libertinajul de gîndire și exprimare, obstinația în impietate și heterodoxie, blasfemia, vrăjitoria, alchimia – pe scurt, tot ceea ce caracterizează

lumea vorbită și interzisă a nerațiunii (*déraison*); nebunia este limbajul exclus –, cel care, împotriva codului limbii, rostește cuvinte fără semnificație (“smintiții”, “imbecilii”, “demenții”), sau cel care rostește cuvinte sacralizate (“violentii”, “furioșii”), sau, în sfîrșit, cel care pune în circulație semnificații interzise (“libertinii”, “încăpăținații”). Pentru această reprimare a nebuniei ca vorbire interzisă, reforma lui Pinel reprezentă mult mai mult o culme vizibilă decât o modificare.

O astfel de modificare nu s-a produs cu adevărat decât odată cu Freud, atunci când experiența nebuniei s-a deplasat spre cea din urmă formă de interdicție de limbaj despre care vorbeam adineauri. Ea a încetat, atunci, să mai fie greșeală de limbaj, blasfemie proferată sau semnificație intolerabilă (din acest punct de vedere, psihanaliza fiind efectiv marea ridicare a interdicțiilor definită de Freud însuși); ea a apărut ca o rostire ce se învăluie pe ea însăși, spunând dedesubtul a ceea ce spune altceva, pentru care ea constituie în același timp singurul cod posibil: limbaj esoteric, dacă vrem, dat fiind că își deține propria limbă în interiorul unei rostiri care nu spune, până la urmă, nimic altceva decât tocmai această implicare.

Trebuie, prin urmare, să luăm opera lui Freud drept ceea ce e; ea nu descoperă că nebunia e prinsă într-o rețea de semnificații comune cu limbajul de zi cu zi, îngăduind, astfel, să se vorbească despre ea în plătitudinea cotidiană a vocabularului psihologic. Ea decalează experiența europeană a nebuniei pentru a o situa în acea regiune periculoasă, întotdeauna transgresivă (deci în continuare interzisă, dar într-un mod special), a limbajelor ce se implică pe ele însle, care enunță, adică, în enunțul lor limba în care se enunță. Freud nu a descoperit identitatea pierdută a unui sens; a circumscris figura eruptivă a unui semnificant care nu este *absolut deloc* asemenei celorlalți. Ceea ce ar fi trebuit să fie de ajuns pentru a-i apăra opera de toate interpretările psihologizante cu care jumătatea noastră de secol a acoperit-o, în numele (derizoriu) al “științelor umaniste” și al unității lor asexuate.

Și, prin chiar acest fapt, nebunia a apărut nu ca viclenia unei semnificații ascunse, ci ca o prodigioasă rezervă de sens. Trebuie doar să înțelegem aşa cum se cuvine cuvântul “rezervă”: mai mult decât de o provizie, este vorba de o figură care reține și suspendă sensul, amenajează un gol în care nu se propune decât posibilitatea, încă nerealizată, ca un sens să-și facă aici apariția, un sens sau altul, sau un al treilea, și tot aşa, poate, la infinit. Nebunia deschide o rezervă

lacunară care desemnează și face vizibil golul în care limba și vorbirea se presupun reciproc, se formează pornind una de la alta și nu enunță nimic altceva decât acest raport al lor încă mut. De la Freud înceoace, nebunia occidentală a devenit un non-limbaj, și aceasta pentru că a devenit un limbaj dublu (limbă ce nu există decât în această vorbire, vorbire care nu spune decât propria sa limbă) –, adică o matrice a limbajului care, în înțeles strict, nu spune nimic. Pliu al vorbitului care este o absență a operei.

Va trebui, într-o bună zi, să-i mulțumim aşa cum se cuvine lui Freud pentru faptul că nu a făcut să vorbească o nebunie care, de secole, chiar constituia un limbaj (limbaj exclus, inanitate guralivă, vorbire curgînd la nesfîrșit în afara tăcerii calculate a rațiunii); dimpotrivă, el redus la tăcere Logosul dement; l-a stors; i-a readus cuvintele la sursă – pînă în acea zonă albă a autoimplicării în care nu se spune nimic.

\*

Ceea ce se petrece actualmente se află încă într-o lumină incertă pentru noi; putem vedea, cu toate acestea, cum se desenează, în limbajul nostru, o mișcare ciudată. Literatura (și asta, desigur, de la Mallarmé înceoace) este pe cale să devină și ea, puțin câte puțin, un limbaj a cărui vorbire enunță, în același timp cu ceea ce spune și în aceeași mișcare, limba care s-o facă descifrabilă ca vorbire. Înainte de Mallarmé, a scrie constă în a-ți stabili vorbirea înăuntrul unei limbi date, astfel încît opera de limbaj era de aceeași natură cu oricare alt limbaj, cu excepția semnelor (maiestuoase, nu începe îndoială) Retoricii, Subiectului sau Imagineilor. La sfîrșitul secolului al XIX-lea (în epoca descoperirii psihanalizei, sau aproape), ea a devenit o vorbire care înscria în ea însăși propriul său principiu de descifrare; sau, în tot cazul, ea presupunea, sub fiecare dintre frazele și cuvintele sale, puterea de a modifica în chip suveran valorile și semnificațiile limbii căreia, cu toate acestea (și de fapt), ea apartinea; ea suspenda domnia limbii printr-un gest actual de scriere.

De aici, necesitatea acestor limbaje secunde (ceea ce numim, pe scurt, critică): acestea nu mai funcționează acum ca niște adaosuri exterioare literaturii (judecăți, medieri, relații care erau considerate util a fi stabilite între o operă trimisă la enigma psihologică a facerii sale și actul consumator al lecturii); ele participă, de acum înainte, în miezul literaturii, la golul pe care aceasta îl instaurează în propriul ei limbaj; constituie mișcarea necesară, dar necesarmente neîmplinită prin care vorbirea este readusă la limba sa și prin care limba este

întemeiată pe vorbire.

De aici, totodată, și strania vecinătate dintre nebunie și literatură, vecinătate căreia nu trebuie să-i atribuim sensul unei înrudiri psihologice scoase, în sfîrșit, la lumina zilei. Descoperită ca un limbaj tăcind în suprapunerea cu el însuși, nebunia nu manifestă și nici nu povestește nașterea unei opere (sau a ceva care, cu geniu și șansă, ar fi putut să devină o operă); ea desemnează forma vidă de unde vine această operă, adică locul de unde aceasta nu încetează să fie absentă, unde n-o vom găsi niciodată pentru că nu s-a aflat acolo vreodată. Aici, în această regiune pală, în acest ascunzis esențial, se dezvăluie incompatibilitatea gemelară dintre operă și nebunie; este punctul orb al posibilității fiecăreia dintre ele și al excluderii lor reciproce.

Însă de la Raymond Roussel și de la Artaud încocace, acesta este și locul de unde limbajul se apropie de literatură. Dar nu se apropie de ea ca de ceva pe care ar avea misiunea să-l enunțe. A venit timpul să ne dăm seama că limbajul literaturii nu se definește prin ceea ce spune și nici prin structurile care-l fac să fie semnificant, ci că el are o ființă și că asupra acestei ființe se cuvine să-l interroagăm. Care este, actualmente, această ființă? Ceva care are, fără îndoială, de-a face cu auto-implicarea, cu dublul și cu golul care se sapă în el. Din acest punct de vedere, ființa literaturii, aşa cum se produce ea începând cu Mallarmé și cum vine pînă la noi, se apropie de regiunea în care are loc, de la Freud încocace, experiența nebuniei.

În ochii nu știu cărei culturi viitoare – și care este deja, poate, foarte apropiată –, noi vom fi cei care ne-am apropiat cel mai mult de aceste două propoziții niciodată cu adevărat rostite, de aceste două propoziții la fel de contradictorii și de imposibile ca și celebrul "eu mint", și care desemnează, amîndouă, aceeași autoreferință vidă: "scriu" și "delirez". Vom figura, astfel, alături de alte mii de culturi care l-au apropiat pe "sînt nebun" de un "sînt un animal", sau de "sînt *z*eu", "sînt un semn", "sînt un adevăr", aşa cum a fost cazul pentru întregul secol al XIX-lea, pînă la Freud. Si dacă această cultură va avea gustul istoriei, ea își va aminti într-adevăr că Nietzsche, ajuns nebun, a proclamat (era în 1887) că el era adevărul (de ce sînt eu atât de înțelept, de ce știu atât de multe lucruri, de ce scriu cărti atât de bune, de ce sînt o fatalitate); și că, mai puțin de cincizeci de mai tîrziu, Roussel, în ajunul sinuciderii, a scris, în *Cum am scris unele dintre cărțile mele*, relatarea, sistematic îngemănată, a nebuniei sale și a

\* R. Roussel, *Comment j'ai écrit certains de mes livres*, Paris, Jean-Jacques

procedeelor sale de scriere. Și nu va exista, fără doar și poate, nici cea mai mică îndoială asupra faptului că am putut să recunoaștem o atit de stranie înrudire între ceea ce, vreme îndelungată, a fost temut ca un tipăt și ceea ce, vreme îndelungată, a fost auzit ca un cînt.

\*

Dar poate că tocmai această mutație nu va părea că merită vreo mirare. Noi, astăzi, suntem cei care ne mirăm văzind cum comunică două limbaje (al nebuniei și al literaturii) a căror incompatibilitate a fost edificată de propria noastră istorie. Din secolul al XVII-lea, nebunia și maladia mentală au ocupat același spațiu în cîmpul limbajelor excluse (în mare, acela al smintelii). Intrînd într-un alt domeniu al limbajului exclus (în acela conturat, sacralizat, temut, ridicat pe verticală deasupra lui însuși, raportîndu-se la sine într-un Pliu inutil și transgresiv pe care-l numim literatură), nebunia rupe relația sa de rudenie, veche sau recentă în funcție de scara pe care o alegem, cu maladia mentală.

Aceasta, nu mai începe îndoială, va intra într-un spațiu tehnic din ce în ce mai bine controlat: în spitale, farmacologia a transformat deja saloanele pentru agitați în mari acvarii călduțe. Însă mai presus de aceste transformări și din motive care le par străine (cel puțin pentru privirea noastră actuală), un *deznodămînt* este pe cale să se producă: nebunia și maladia mentală își rup apartenența la aceeași unitate antropologică. Această unitate dispare ea însăși, o dată cu omul ca postulat pasager. Nebunia, halou liric al maladiei, nu încetează a se stinge. Și departe de patologic, pe latura limbajului, acolo unde acesta se repliază asupra lui însuși fără a spune încă nimic, o experiență în care este vorba despre gîndirea noastră este pe cale să-și facă apariția; iminența ei, deja vizibilă dar absolut vidă, nu poate fi încă numită.

# GÎNDIREA EXTERIORULUI

## **Eu mint, eu vorbesc**

Adevărul grecilor a tremurat, cîndva, în această simplă afirmație: "Eu mint". "Eu vorbesc" pune la încercare întreaga ficțiune modernă.

Acetea două afirmații nu au, lă drept vorbind, aceeași putere. Știm foarte bine că argumentul lui Epimenide poate fi stăpînit dacă distingem, în interiorul unui discurs artificial pliat asupra lui însuși, două propoziții diferite, dintre care una este obiectul celeilalte. Degeaba eschivează configurația esențială a paradoxului (cu atât mai mult dacă acesta e expus în forma simplă a lui "Eu mint") această dualitate esențială, ea nu poate s-o suprime. Orice propoziție trebuie să fie de un "tip" superior celei care îi servește drept obiect. Că există recurență între propoziția-obiect și cea care o desemnază, că sinceritatea cretanului, în momentul în care vorbește, e compromisă de însuși conținutul afirmației sale, că el ar putea foarte bine să mintă atunci cînd vorbește de minciună, toate acestea constituie mai puțin un obstacol logic de nesurinontat, cît urmarea unui fapt pur și simplu: subiectul vorbitor este același cu cel despre care se vorbește.

În clipa cînd spun, pe față, că "eu vorbesc", nu sint amenințat de nici unul dintre aceste pericole; iar cele două propoziții ce se ascund în acest unic enunț ("eu vorbesc" și "eu spun că vorbesc") nu se compromit cîtuși de puțin una pe celalătă. Iată-mă, prin urmare, la adăpost în fortarea inexpugnabilă în care afirmația se afirmă, ajustîndu-se exact la ea însăși, nedînd nicăieri pe din afară, reușind să conjure orice pericol de eroare dat fiind că eu nu spun nimic altceva decît faptul că vorbesc. Propoziția-obiect și cea care o enunță comunică fără obstacole sau retinențe, nu numai pe latura vorbirii despre care e vorba, ci și pe aceea a subiectului care articulează această vorbire. Este, prin urmare, adevărat, invincibil de adevărat că vorbesc atunci cînd spun că vorbesc.

S-ar putea însă ca lucrurile să nu fie atât de simple. Dacă poziția

formală a lui "eu vorbesc" nu ridică probleme speciale, sensul ei, în ciuda aparentei sale clarități, deschide un domeniu de întrebări poate nelimitat. "Eu vorbesc" se referă, într-adevăr, la un discurs care, oferindu-i un obiect, i-ar servi de suport. Numai că acest discurs lipsește; "eu vorbesc" nu-și instaurează suveranitatea decât în absența oricărui alt limbaj; discursul despre care vorbesc nu preexistă nudității enunțate în clipa cînd spun "eu vorbesc" și dispare în chiar momentul cînd tac. Orice posibilitate de limbaj e suprmată, aici, de tranzitivitatea în care se realizează. Pustiul o înconjoară. În ce extremă finețe, în ce vîrf singular și minuscul ar putea să se strîngă un limbaj care ar vrea să se surprindă pe sine în forma despiciată a lui "eu vorbesc"? Dacă nu cumva vidul în care se manifestă micimea fără de conținut a lui "vorbesc" este o deschidere absolută prin care limbajul poate, tocmai, să se răspîndească la infinit, în vreme ce subiectul – "eu"-l care vorbește – se rupe în bucăți, se împrăștie și se risipește pînă la dispariție în acest spațiu gol. Dacă, într-adevăr, limbajul nu-și are locul decât în suveranitatea solitară a lui "eu vorbesc", nimic nu poate, de drept, să-l limiteze – nici cel căruia i adresează, nici adevarul a ceea ce spune și nici valorile sau sistemele reprezentative pe care le utilizează; pe scurt, el nu mai este discurs și comunicare a unui sens, ci etalare a limbajului în ființă sa brută, pură exterioritate desfășurată; iar subiectul care vorbește nu mai este atât responsabilul de discurs (cel care-l ține, care afirmă și judecă prin el, care se reprezintă uneori, în el, sub o formă gramaticală anume pregătită), cât inexistența în vidul căreia se petrece scurgerea neîncetată a limbajului.

Ne-am obișnuit să credem că literatura modernă se caracterizează printr-o redublare care i-ar permite să se desemneze pe ea însăși; în această autoreferință, ea își va fi găsit mijlocul prin care în același timp să se interiorizeze pînă la extrem (să nu mai fie decât propria ei enunțare) și să se manifeste în semnul pîlpîitor al îndepărtării sale existențe. De fapt însă, evenimentul care a dus la naștere a ceea ce, în sens strict, înțelegem prin "literatură" nu este de ordinul interiorizării decât pentru o privire de suprafață; este vorba, mai curînd, de o trecere la "exterior": limbajul scapă modului de a fi al discursului – adică dinastiei reprezentării –, iar rostirea literară se dezvoltă pornind de la ea însăși formînd o rețea în care fiecare punct, distinct de celealte, aflat la distanță chiar și de cele mai apropiate, se situează, față de toate, într-un spațiu care deopotrivă le include și le separă. Literatura nu este limbajul apropiindu-se de sine pînă în punctul arzătoarei sale manifestări, ci limbajul îndepărtîndu-se cît mai

mult de el însuși; și dacă, în această “ieșire din sine”, el își dezvăluie ființa sa proprie, această claritate bruscă dezvăluie mai degrabă o distanțare decât o reipliere, o dispersie mai curând decât o revenire a semnelor asupra lor însile. “Subiectul” literaturii (ceea ce vorbește în ea și despre ceea ce ea vorbește) nu va fi fiind atât limbajul în pozitivitatea sa, cât vidul în care el își află spațiul propriu atunci cînd se enunță în nuditatea lui “eu vorbesc”.

Acest spațiu neutru caracterizează, în zilele noastre, ficțiunea occidentală (și de aceea ea nu mai este nici o mitologie și nici o retorică). Însă ceea ce face atât de necesar să gîndim această ficțiune – cînd odinioară era vorba de a gîndi adevărul – este faptul că “eu vorbesc” funcționează parcă în răspărul lui “eu gîndesc”. Aceasta conducea, într-adevăr, la obținerea certitudinii indubitabile cu privire la Eu și la existența acestuia; “eu vorbesc”, dimpotrivă, împinge înapoi, împrăștie, șterge această existență, nelăsind să apară decât amplasamentul său gol. Gîndirea gîndirii, o întreagă tradiție mai cuprînzoare, încă, decât filosofia ne-a învățat că ducea spre interioritatea cea mai profundă. Vorbirea vorbirii ne conduce, prin literatură, dar poate că și pe alte căi, spre acel exterior în care subiectul care vorbește dispără. Aceasta este, fără doar și poate, motivul pentru care reflecția occidentală a ezitat atât de multă vreme să gîndească ființa limbajului: de parcă ar fi presimțit pericolul la care experiența nudă a limbajului ar fi putut să expună evidența lui “Eu sună”.

## Experiența exteriorului

Străpungerea în direcția unui limbaj din care subiectul este eliminat, scoaterea la lumină a unei incompatibilități poate fără recurs între apariția limbajului în ființa sa și conștiința de sine în propria identitate constituie, astăzi, o experiență care se anunță în puncte foarte diferite ale culturii: în simplul gest de a scrie ca și în încercările de formalizare a limbajului, în studierea miturilor ca și în psihanaliză, totodată, de asemenea, în căutarea Logosului care să constituie un fel de loc de naștere al întregii rațiuni occidentale\*. Iată-ne, prin urmare, trezindu-ne în fața unui abis care ne-a rămas, vreme îndelungată, invizibil: ființa limbajului nu apare pentru ea însăși decât în dispariția

\* Noul Roman și Noul Nou Roman (dar nu numai), structuralismul lingvistic, Claude Lévi-Strauss, Jacques Lacan, Heidegger... (N.T.)

subiectului. Cum să obținem un acces la acest straniu raport? Poate printr-o formă de gîndire căreia cultura occidentală i-a schițat, la marginile sale, posibilitatea încă incertă. Această gîndire, care se menține în afara oricărei subiectivități pentru a face să-i apară ca din exterior limitele, pentru a-i enunța sfîrșitul, a-i face să pîlpie disparația și a nu-i păstra decît invincibila absență, și care în același timp nu trece mai departe de pragul oricărei pozitivități, nu atît pentru a-i surprinde temeiul și justificarea, ci pentru a regăsi spațiul în care ea se desfășoară, golul care-i servește drept loc, distanța în care ea se constituie și în care se eschivează, deîndată ce privim înspre ele, certitudinile sale imediate, această gîndire, în raport cu interioritatea reflecției noastre filosofice și cu pozitivitatea cunoașterii noastre, constituie ceea ce am putea să numim "gîndirea exteriorului".

Va trebui, într-o bună zi, să încercăm să definim formele și categoriile fundamentale ale acestei "gîndiri a exteriorului". Va mai trebui, de asemenea, să ne străduim să regăsim drumul parcurs de ea, să căutăm de unde ne vine și încotro se îndreaptă. Putem să presupunem că ea s-a născut din acea gîndire mistică ce, de la textele lui Dionisie Pseudoareopagitul încocace, n-a încetat să dea tîrcoale creștinismului; poate că, vreme de un mileniu sau aproape, ea s-a păstrat sub formele unei teologii negative. Nimic, însă, nu e mai puțin sigur: căci, dacă într-o astfel de experiență este într-adevăr vorba de a "ieși din sine", e numai pentru a te regăsi pînă la urmă, pentru a te îngloba și a te reculege în interioritatea orbitoare a unei gîndiri care este, cu deplină justificare, Ființă și Cuvînt. Discurs deci, chiar dacă, mai presus de orice limbaj, ea este tăcere și, mai presus de orice ființă, neant.

Mai puțin aventuros este să presupunem că cea dintîi ruptură prin care gîndirea exteriorului s-a arătat pentru noi a fost, într-un mod paradoxal, în monologul neîncetat al lui Sade. În epoca lui Kant și Hegel, în momentul în care niciodată interiorizarea legii istoriei și a lumii n-a fost, cu siguranță, mai imperios cerută de conștiință occidentală, Sade nu lasă să vorbească, ca lege fără lege a lumii, decît goliciunea dorinței. Este și epoca în care în poezia lui Hölderlin se manifestă absența scînteietoare a zeilor și se enunță, asemeni unei legi noi, obligația de a aștepta, la infinit desigur, ajutorul enigmatic venit de la "absența lui Dumnezeu". Am putea oare să afirmăm, fără a comite un abuz, că în același moment, unul prin denudarea dorinței în murmurul infinit al discursului, celălalt prin descoperirea îndepărtării zeilor în falia unui limbaj pe care de a se pierde, Sade și Hölderlin au

depus în gîndirea noastră, pentru secolul următor, încrucișata cifrată însă, experiența exteriorului? Experiență care trebuia să rămînă, atunci, nu atât îngropată, dat fiind că nu pătrunse în masa culturii noastre, ci flotantă, străină, exterioară interiorității noastre, cât timp a durat formularea, în modul cel mai imperios cu puțință, a exigenței de a interioriza lumea, de a șterge alienările, de a surmonta momentul falacios al lui *Entäusserung*, de a umaniza natura, de a naturaliza omul și de a recupera pe pămînt comorile care fuseseră cheltuite în ceruri.

Însă tocmai această experiență reapare în cea de-a două jumătate a secolului al XIX-lea, în chiar miezul limbajului, devenit scînteierea însăși a exteriorului, chiar dacă cultura noastră mai încearcă și azi să se oglindească în el de parcă ar conține secretul interiorității sale: la Nietzsche, atunci cînd el descoperă că întreaga metafizică a Occidentului este legată nu doar de gramatica sa (ceea ce se bănuia, în mare, încă de la Schlegel), ci și de cei care, ținînd discursul, dețin și dreptul de a vorbi; la Mallarmé, atunci cînd limbajul apare drept concedierea a ceea ce el numește, dar și mai mult – de la *Igitur*<sup>\*</sup> și pînă la teatralitatea autonomă și aleatorie a *Cărții*<sup>\*\*</sup> – ca mișcarea prin care dispărce cel care vorbește; la Artaud, atunci cînd întregul limbaj discursiv este chemat să se dizolve în violența corpului și a țipătului, iar gîndirea, părăsind interioritatea guralivă a conștiinței, să devină energie materială, suferință a căruii, persecutare și sfîșiere a subiectului însuși; la Bataille, atunci cînd gîndirea, în loc să fie discurs al contradicției sau al inconștiului, devine discurs al limitei, al subiectivității rupte, al transgresiunii; la Klossowski, prin experiența dublului, a exteriorității simulacrelor, a multiplicării teatrale și demente a Eului.

Pentru această gîndire, Blanchot nu este, poate, doar unul dintre martori. Cînd se retrage în manifestarea operei sale, cînd este nu atât ascuns de textele sale, ci absent din existența lor și absent prin forța miraculoasă a existenței lor, el este mai curînd, pentru noi, însăși această gîndire – prezența reală, absolut îndepărtată, scînteietoare, invizibilă, soarta necesară, legea inevitabilă, vigoarea calmă, infinită, măsura tocmai a acestei gîndiri însesi.

---

\* S. Mallarmé, *Igitur, ou La Folie d'Elbehnon*, Paris, Gallimard, "Collection blanche", 1925.

\*\* *Le "Livre" de Mallarmé. Premières recherches sur les documents inédits*, Jacques Scherer éd., Paris, Gallimard, 1957.

Extrem de greu să dai acestei gîndiri un limbaj care să-i fie fidel. Orice discurs pur reflexiv riscă, într-adevăr, să readucă experiența exteriorului la dimensiunea interiorității; inevitabil, reflecția tinde să repatrieze pe latura conștiinței și să-o dezvolte într-o descriere a trăitului în care "exteriorul" ar fi schițat ca experiență a corpului, a spațiului, a limitelor vîrterii, a prezenței de neșters a celuilalt (*autrui*). Limbajul ficțiunii este la fel de periculos: în corporalitatea imaginilor, uneori chiar și în transparența figurilor cele mai neutre sau mai grăbite, el riscă să depună semnificații gata făcute, care, sub speciile unui afară imaginat, țes din nou vechea tramă a interiorității.

De aici, nevoia de a converti limbajul reflexiv. Acesta nu mai trebuie să fie orientat spre o confirmare interioară – către un soi de certitudine centrală de unde n-ar mai putea fi dat afară –, ci mai degrabă spre o extremitate unde trebuie întotdeauna să se conteste: ajuns la marginea lui însuși, el nu mai vede apărînd pozitivitatea care îl contrazice, ci vidul în care urmează să piară; și tocmai spre acest vid trebuie el să meargă, acceptînd să dispară în rumoare, în imediata negare a ceea ce spune, într-o tacere care nu este intimitatea unui secret, ci purul afară în care cuvintele se rostogolesc la nesfîrșit. Iată de ce limbajul lui Blanchot nu se slujește dialectic de negație. A nega dialectic înseamnă a introduce ceea ce negi în interioritatea neliniștită a spiritului. A-ți nega propriul discurs, aşa cum face Blanchot, înseamnă a-l face să iasă neîncetat în afara lui însuși, a-l deposedă clipă de clipă nu numai de ceea ce el tocmai a spus, ci de însăși puterea de a enunța; înseamnă a-l lăsa acolo unde e, mult înapoia lui însuși, pentru a fi liber pentru un început – care este o pură origine, deoarece nu-l are decît pe el și vidul ca principiu, dar care este și un reînceput, deoarece limbajul trecut este cel care, săpîndu-se pe sine, a eliberat acest vid. Nu reflecție, ci uitare; nu contradicție, ci contestare ce șterge; nu reconciliere, ci repetare nesfîrșită; nu spiritul pornit la cucerirea laborioasă a unității sale, ci eroziunea nesfîrșită a exteriorului; nu adevăr iluminîndu-se în sfîrșit, ci șiroirea și disperarea unui limbaj care întotdeauna a început deja. 'Nu o vorbire, ci de-abia un murmur, un frison, mai puțin decît tacerea, mai puțin decît abisul vidului; plenitudinea vidului, ceva ce nu poate fi făcut să tacă, care ocupă întregul spațiu, neîntreruptul, neîncetatul, un frison și deja un murmur, nu un murmur ci o vorbire, și nu o vorbire oarecare, ci una

distinctă, justă, la îndemâna mea”<sup>1</sup>.

O conversie simetrică se cere și limbajului ficțiunii. Aceasta nu mai trebuie să fie puterea care produce și face să strălucească, neobosită, imagini, ci forța care, din contră, le dizolvă, le ușurează de toate poverile inutile, le locuiește cu o transparență interioară care încetul cu încetul le iluminează pînă le face să explodeze și să se împrăștie în ușurință inimagineabilului. Mai mult decît niște imagini, ficțiunile lui Blanchot vor fi transformarea, deplasarea, intermediarul neutru, interstîiuł imaginilor. Ele sunt precise, nu conțin decît figuri desenate în cenușiul cotidianului și al anonimului; iar atunci cînd fac loc minunării, aceasta nu se întîmplă niciodată în ele însеле, ci în golul care le îinconjoară, în spațiul în care ele sunt așezate fără soclu sau rădăcină. Fictivul nu e niciodată în lucruri sau în oameni, ci în imposibila asemănare a ceea ce se află între ele: înfîlniri, proximitate a departelui maxim, disimulare absolută acolo unde ne aflăm. Ficțiunea nu constă, aşadar, în a face văzut invizibilul, ci în a ne face să vedem cît de invizibilă este invizibilitatea vizibilului. De aici, profunda sa în nudire cu spațiul care, înțeles astfel, este pentru ficțiune ceea ce negativul este pentru reflecție (în vreme ce negația dialectică este legată de fabula timpului). Acesta este, fără îndoială, rolul pe care îl joacă, în aproape toate povestirile lui Blanchot, casele, culoarele, ușile și camerele: locuri fără de loc, praguri care atrag, spații închise, interzise dar, cu toate acestea, deschise în calea tuturor vînturilor, culoare pe care bat uși ce deschid cămăre pentru înfîlniri insuportabile, care le separă prin abisuri peste care glasurile nu răzbesc, strigătele însese asurzesc; coridoare ce sfîrșesc în alte coridoare în care, noaptea, răsună, mai presus de somn, vocea sugrumată a celor ce vorbesc, tusea bolnavilor, horcațul muribunzilor; răsuflarea suspendată a celui care nu încetează a înceta să trăiască; cameră mai lungă decît largă, îngustă precum un tunel, în care distanța și apropierea – apropierea uitării, distanța așteptării – se apropie una de celalătă și se îndepărtează la nesfîrșit.

Astfel, răbdarea reflexivă, întoarsă neîncetat în afara ei însăși, și ficțiunea care se anulează pe sine în vidul în care ea își denunță propriile forme se întrelăie pentru a forma un discurs care apare fără concluzii și fără imagini, fără adevar și fără teatru, fără dovezi, fără mască, fără afirmație, liber de orice centru, eliberat de patrie și care constituie propriul său spațiu asemenei exteriorului către care și în afara căruia se

<sup>1</sup> M. Blanchot, *Celui qui ne m'accompagnait pas* (Cel care nu mă însoțea), Paris, Gallimard, “Collection blanche”, 1953, p. 125.

rostește. Ca rostire a exteriorului, adăpostind în cuvintele sale exteriorul căruia î se adresează, acest discurs va avea deschiderea unui comentariu: repetare a ceea ce, în afară, n-a încetat să murmură. Ca vorbire, însă, care rămâne neîncetat în afara a ceea ce spune, acest discurs va constitui o înaintare neîntreruptă spre lucrul a căruia lumină, absolut fină, n-a primit niciodată limbaj. Acest singular mod de a fi al discursului – reîntoarcere în golul echivoc al deznodământului și originii – definește, fără îndoială, locul comun al “romanelor”, “povestirilor” și “criticii” lui Blanchot. Într-adevăr, din clipa în care discursul încețează să mai urmeze panta unei gîndiri care se interiorizează și, adresîndu-se ființei însăși a limbajului, întoarce gîndirea spre afară, el este în același timp și deopotrivă: relataremeticuloasă a unor experiențe, înțîlniri, semne improbabile – limbaj despre exteriorul oricărui limbaj, cuvinte despre versantul invizibil al cuvintelor, și atenția îndreptată spre ceea ce, din limbaj, există deja, a fost deja spus, imprimat, manifestat – ascultare nu atât a ceea ce a fost, în el, spus, ci a vidului care circulă printre cuvintele sale, a murmurului care nu încețează să-l dizolve, discurs despre non-discursul întregului limbaj, ficțiune a spațiului invizibil în care acesta apare. Tocmai de aceea distincția dintre “romane”, “povestiri” și “critică” nu încețează să se atenuze la Blanchot, pentru a nu mai lăsa să vorbească, în *Așteptarea Uitarea*, decît limbajul însuși – acela care nu este al nimănui, care nu este nici al reflecției, nici al ficțiunii, nici al deja-spus-ului nici al încă-nespus-ului, ci “între ele, asemeni aceluia loc cu marea său aer fix, reținerea lucrurilor în starea lor latentă”<sup>2</sup>.

### A fi atras și neglijent

Atracția este, pentru Blanchot, ceea ce e, desigur, dorința pentru Sade, forța pentru Nietzsche, materialitatea gîndirii pentru Artaud și transgresiunea pentru Bataille: experiența pură a exteriorului, și cea mai nudă. Mai trebuie doar să înțelegem așa cum se cuvine la ce amume se referă acest cuvînt: atracția, așa cum o înțelege Blanchot, nu se sprijină pe nici un farmec, nu întrerupe nici o solitudine, nu întemeiază nici o comunicare pozitivă. A fi atras nu înseamnă a fi invitat de atracția exteriorului, ci mai degrabă a resimți, în gol și lipsă, prezența exteriorului, și, legat de această prezență, faptul că te află

<sup>2</sup> M. Blanchot, *L'Attente l'Oubli*, Paris, Gallimard, “Collection blanche”, 1962, p. 162.

iremediabil în afara exteriorului. De parte de a chema interioritatea să se apropie de altă interioritate, atracția manifestă în mod imperios saptul că exteriorul este aici, deschis, fără intimitate, fără protecție și fără reținere (și cum ar putea el să aibă aşa ceva, el, care nu are interioritate, ci se desfășoară la infinit dincolo de orice închidere?); dar că tocmai la această deschidere este cu neputință să ai acces, dat fiind că exteriorul nu-și livrează niciodată esența; el nu poate să se ofere asemenei unei prezente pozitive – lucru iluminat din interior de certitudinea propriei sale existențe –, ci numai asemenei absenței ce se retrage cât mai departe de ea însăși și se sapă în semnul pe care-l face ca să înaintăm către ea, ca și cum ar fi cu putință s-o ajungem. Minunată simplitate a deschiderii, atracția nu are nimic de oferit decât vidul care se cască la nesfîrșit sub pașii celui atras, decât indiferența care-l întâmpină ca și cum n-ar fi acolo, decât mutismul prea inconsistent ca să-i putem rezista, prea echivoc ca să-l putem descifra și să-i dăm o interpretare definitivă – nimic altceva de oferit decât gestul unei femei la fereastră, o ușă întredeschisă, zîmbetele unui paznic pe un prag ilicit, o privire hărăzită morții.

Atracția are drept corelativ necesar neglijența. Raporturile dintre cele două sunt complexe. Pentru a putea să fie atras, omul trebuie să fie neglijent – cu o neglijență esențială, care desconsideră complet ceea ce el e pe cale să facă (Thomas, în *Aminadab*<sup>\*</sup>, nu intră pe ușa fabuloasei pensiuni decât neglijînd să intre în casa de vizavi) și îi consideră inexistente trecutul, apropiatii, întreaga sa altă viață care e astfel azvîrlită în afară (nici în pensiunea din *Aminadab*, nici în orașul din *Preainaltul*<sup>\*\*</sup>, nici în "sanatoriul" din *Ultimul Om*<sup>\*\*\*</sup> și nici în apartamentul din *Momentul voit*<sup>\*\*\*\*</sup> nu se știe ce se întâmplă în exterior și numeni nu se preocupă de asta: ne aflăm în afara acestui afară niciodată figurat, ci indicat, doar, fără încetare de albeața absenței sale, de paloarea unui suveran abstract sau, în cel mai bun caz, de scînteierea zăpezii printr-o fereastră). O astfel de neglijență nu este, la drept vorbind, altceva decât cealaltă față a unui zel – a acelei hotărîri mute, nejustificate, încăpășinate, în ciuda tuturor piedicilor, de a te lăsa atras de atracție sau, mai exact (dat fiind că atracția este lipsită de pozitivitate), de a fi în vidul mișcării fără scop și mobil a atracției

\* M. Blanchot, *Aminadab*, Paris, Gallimard, "Collection blanche", 1942.

\*\* Id., *Le Très-Haut*, Paris, Gallimard, "Collection blanche", 1948.

\*\*\* Id., *Le Dernier Homme*, Paris, Gallimard, "Collection blanche", 1957.

\*\*\*\* Id., *Au moment voulu*, Paris, Gallimard, "Collection blanche", 1951.

înseși. Klossowski a avut infinită dreptate atrăgînd atenția asupra faptului că Henri, personajul din *Preaînaltul*, se numește "Sorge" (Grijă), cu un nume care nu este citat decît de două sau trei ori în text.

Însă acest zel este el oare tot timpul treaz, nu comite el o uitare – mai neînsemnată, în aparență, dar cu atât mai decisivă decît uitarea masivă a întregii vieți, a tuturor afecțiunilor anterioare, a tuturor înrudirilor? Mersul care îl face să înainteze fără odihnă pe omul atras nu constituie, oare, tocmai distragerea și eroarea? N-ar fi trebuit oare "să rămînem acolo, să nu plecăm de acolo", aşa cum se sugerează în mai multe rînduri în *Cel care nu mă însoțea și în Momentul voit?* Propriu zelului nu este oare să se încurce în propria sa grijă de a face prea mult, de a multiplica demersurile, de a se lăsa furat de propria-i încăpăținare, de a ieși în întîmpinarea atracției, cînd atracția nu-i vorbește în mod imperios, din adîncul retragerii sale, decît celui care este retras? Ține de esența zelului faptul de a fi neglijent, de a crede că ceea ce e disimulat se află în altă parte, că trecutul va reveni, că legea te privește, că ești așteptat, supravegheat și pîndit. Cine va putea ști vreodată dacă Thomas – și poate că trebuie să ne gîndim, aici, la "Necredinciosul" – a avut mai multă credință decît ceilalți, neliniștindu-și propria credință, cerînd să vadă și să atingă? Oare ceea ce a atins el pe un corp de carne era tocmai ceea ce căuta atunci cînd cerea o prezență resuscitată? Iar iluminarea care-l pătrunde nu este oare deopotrivă întuneric și lumină? Lucie nu este, poate, cea pe care o căutase; poate că ar fi trebuit să-l întrebe pe cel care-i fusese impus ca însoțitor; poate că, în loc să dorească să urce la etajele superioare pentru a o regăsi pe femeia improbabilă care-i surisește, ar fi trebuit să urmeze calea simplă, panta cea mai blîndă, și să se lase în voia puterilor vegetale de jos. Poate că nu el era cel chemat, poate că un altul era cel așteptat.

Atîta incertitudine care face din zel și din neglijență două figuri infinit reversibile își are, fără îndoială, principiul în "delăsarea care domnește în casă"<sup>3</sup>. Neglijență mai vizibilă, mai disimulată, mai echivocă dar și mai fundamentală decît toate celelalte. Totul, în această neglijență, poate fi descifrat ca semn intentional, aplicație secretă, spionaj sau capcană: servitorii lenesi sunt poate niște forțe secrete, poate că roata hazardului împarte sorti scrise de multă vreme în cărti. Aici însă, nu zelul înglobează neglijența ca indispensabilă sa parte de umbră, ci neglijența e cea care rămîne atît de indiferentă față

<sup>3</sup> *Aminadab, op. cit.*, p. 220.

de tot ce poate să-o manifeste sau să-o disimuleze, încit orice gest în raport cu ea dobîndește valoare de semn. Thomas a fost chemat din neglijență: deschiderea atracției e una cu neglijența care-l întîmpină pe cel pe care ea l-a chemat; constrângerea pe care ea o exercită (și de aceea este ea absolută și absolut nereciprocă) nu este pur și simplu oarbă; e iluzorie; nu leagă pe nimeni, căci ar fi ea însăși legată de această legătură și n-ar mai putea fi pură atracție deschisă. Și cum ar putea ea să nu fie esențialmente neglijență – lăsând lucrurile să fie ceea ce sunt, lăsând timpul să treacă și să revină, lăsându-i pe oameni să înainteze spre ea –, din moment ce este exteriorul infinit, din moment ce nu există nimic care să nu cadă în afara ei, din moment ce ea dizolvă în dispersia pură toate figurile interiorității?

Ești atras exact în măsura în care ești neglijent; și tocmai de aceea trebuia ca zelul să consteă în a neglijă această neglijență, în a deveni tu însuți grija curajos neglijență, în a înainta spre lumină prin neglijență umbrei, pînă în clipa când se descoperă că lumina nu e decît neglijență, pur afară echivalent întunericului care împrăștie, asemenei unei luminări pe care o stingi suflind ușor, zelul neglijent care fusese atras de ea.

### Unde e legea, cine face legea?

A fi neglijent, a fi atras este o modalitate de a manifesta și de a disimula legea – de a manifesta retragerea în care ea se disimulează, de a o atrage, prin urmare, într-o lumină care să o ascundă.

Evidentă pentru inimă, legea n-ar mai fi lege, ci interioritatea blindă a conștiinței. Dacă, însă, ea ar fi prezentă într-un text, dacă ar fi posibil să-o descifrezi între rîndurile unei cărți, dacă registrul i-ar putea fi consultat, ea ar avea soliditatea lucrurilor exterioare; ai putea să-o urmezi sau să nu îți supui: unde ar mai fi atunci puterea ei, ce forță sau ce prestigiu ar mai face-o să fie venerabilă? În fapt, prezența legii e disimularea ei. Legea, în chip suveran, bîntuie cetățile, instituțiile, comportamentele și gesturile; orice am face, oricât de mari ar fi dezordinea și delăsarea, ea și-a desfășurat deja forță: “Casa este întotdeauna, clipă de clipă, în starea în care trebuie să fie”<sup>4</sup>. Libertățile pe care ni le permitem nu sunt în stare să-o întrenupă; putem foarte bine să credem că ne desprindem de ea, că îi privim aplicarea din afară; în

<sup>4</sup> Aminadab, op. cit., p. 115.

clipă în care ni se pare că citim de departe decretele care nu sînt valabile decît pentru ceilalți sănătem cel mai aproape de lege, o facem să circule, “contribuim la aplicarea unui decret public”<sup>5</sup>. Totuși, această neîncetată manifestare nu luminează niciodată ce spune sau ce vrea legea: mai mult decît principiul sau prescrierea internă a conduitelor, ea este exteriorul care le cuprinde și care, în felul acesta, le face să scape oricărei interiorități; ea este noaptea care le mărginește, vidul care le circumscrive, întorcîndu-le singularitatea, fără știrea nimănui, în cenușia monotonie a universalului și deschizînd în jurul lor un spațiu al frâmîntării, al insatisfacției, al zelului înmulțit.

Și al transgresiunii. Căci cum am putea noi să cunoaștem legea și s-o simțim cu adevărat, cum am putea s-o conștrîngem să devină vizibilă, să-și exercite cu claritate puterile, să vorbească, dacă n-am provoca-o, dacă n-am sili-o să iasă din retranșările sale, dacă n-am merge cu hotărîre mereu mai departe către exteriorul în care se află tot mai retrasă? Cum i-am putea vedea invizibilitatea altfel decît răsucită în reversul pedepsei, care nu este, la urma urmei, decît legea depășită, iritată, ieșită din sine? Dar dacă pedeapsa ar putea fi provocată prin simplul arbitrariu al celor ce violeză legea, aceasta s-ar afla la dispoziția lor: ei ar putea să-i aducă atingere și s-o facă să apară după voie; ar fi stăpîni peste umbra și lumina ei. Iată de ce transgresiunea poate soarte bine să încalce interdicția încercînd să atragă legea pînă la sine; de fapt însă, ea se lasă întotdeauna atrasă de retragerea esențială a legii; înaintează cu încăpăținare în deschiderea unei invizibilități pe care niciodată nu reușește s-o învingă; nebunește, ea încearcă să facă legea să apară pentru a putea s-o uimească și s-o venereze cu chipul său luminos; nu face nimic altceva decît s-o întărească în slăbiciunea ei – în acea lejeritate de întuneric care constituie invincibila, impalpabilă ei substanță. Legea este tocmai această umbră către care cu necesitate înaintează fiecare gest, în măsura în care ea este însăși umbra gestului care înaintează.

De o parte și de alta a invizibilității legii, *Aminadab* și *Preainaltul* alcătuiesc un diptic. În primul dintre aceste romane, ciudata pensiune în care Thomas a pătruns (atras, chemat, ales poate, nu însă fără să fie constrîns să treacă peste atîtea praguri interzise) pare a asculta de o lege care nu e cunoscută: proximitatea și absența acesteia sănătății neîncetă reamintite de uși ilicite și deschise, de marea roată care împarte sorți indescifrabile sau lăsate în alb, de apăsarea

<sup>5</sup> *Le Très-Haut, op. cit.*, p. 81.

unui etaj superior de unde a venit chemarea, de unde cad porunci anonime, dar unde nimeni nu a putut să pătrundă; în ziua în care unii au vrut să forțeze legea în adăpostul său, au întâlnit în același timp monotonia locului în care se aflau deja, violență, sănge, moarte, prăbușire și, în sfîrșit, resemnare, disperare și dispariția voluntară, fatală, în exterior: căci exteriorul legii este într-o atitudine de inaccesibil încât a voi să-l învingi și să pătrunzi în el te condamnă nu doar la pedeapsa care ar fi legea în sfîrșit constrinsă, ci la însuși exteriorul acestui exterior – la o uitare mai adâncă decât toate. Cît privește “domesticii” – cei care, spre deosebire de “pensionari”, sunt “ai casei” și care, *paznici și servitori*, trebuie să reprezinte legea pentru a o aplica și a i se supune în tacere –, nimeni nu știe, nici măcar ei, ce anume slujesc (legea casei sau voința oaspeților); nu se știe nici măcar dacă nu sunt cumva pensionari deveniți servitori; ei întruchipează în același timp zelul și nepăsarea, beția și atenția, somnul și activitatea neîncetată, figura îngemănată a răutății și a solicitărilor: instanța în care se disimulează disimularea și ceea ce o manifestă.

În *Preainălțul*, legea însăși (intrucîtva etajul superior din *Aminadab*, în monotonă să asemănare, în exactă să identitate cu celelalte) este cea care se manifestă în esențiala ei disimulare. Sorge (“grija” legii: aceea pe care o simțim față de lege și aceea arătată de lege față de cei pe care se aplică, chiar și atunci, și mai cu seamă atunci când vor să-i scape), Henri Sorge e funcționar: lucrează la primărie, în birourile stării civile; nu este decât o rotită, măruntă desigur, în interiorul aceluia organism ciudat care face din existențele individuale o instituție; e forma primă a legii, deoarece transformă orice naștere în arhivă. Or, iată-l abandonându-și slujba (dar este oare un abandon? Beneficiază de un concediu, pe care și-l prelungește, fără autorizație, desigur, dar cu complicitatea Administrației care îi menajează, implicit, această lene esențială); este suficientă această cvasi-pensionare – să fie o cauză, să fie un efect? – pentru ca toate existențele să intre în derută și pentru ca moartea să instaureze o domnie care nu mai este aceea, clasificatoare, a stării civile, ci aceea dezordonată, contagioasă, anonimă a epidemiei; nu este o moarte adevărată, cu deces și constatare a decesului, ci un carnagiu confuz în care nu se știe cine-i bolnav și cine-i medic, paznic sau victimă, ce e închisoare și ce e spital, zonă protejată sau fortăreață a răului. Barierele sunt rupte, totul dă peste margini: e dinastia apelor care cresc, împărația umidității suspecte, a scurgerilor, abceselor, vomismentelor; individualitățile se dizolvă; corpurile scăldate în

sudoare se topesc în pereți; strigăte infinite urlă prin degetele care le sufocă. Și totuși, atunci cînd părăsește serviciul pentru statul în slujba căruia trebuia să pună existența celorlalți, Sorge nu ieșe în afara legii; ci o constrînge, dimpotrivă, să se manifeste în locul gol pe care tocmai l-a abandonat; în mișcarea prin care el își șterge existența singulară și o sustrage universalității legii, el nu face decît să-o exalte, să-o slujească, să-i arate perfecțiunea, să-o "oblige" legind-o, însă, de propria sa dispariție (ceea ce constituie, într-un anumit sens, contrarul existenței transgresive exemplificate de Bouxx sau Dorte); el nu mai este, prin urmare, nimic altceva decît legea însăși.

Dar legea nu poate să răspundă la această provocare decît prin propria ei retragere: nu pentru că s-ar replia într-o tacere încă și mai profundă, ci pentru că rămîne în imobilitatea sa identică. Putem foarte bine să ne repezim în golul ce s-a deschis: se pot forma comploturi, zvonuri de sabotaj pot să se răspîndească, incendiile și omorurile pot foarte bine să ia locul ordinii celei mai ceremonioase; dar nicicînd ordinea legii n-a fost mai suverană, pentru că înglobează acum și ceea ce vrea să-o răstoarne. Acela care, împotriva ei, vrea să întemeieze o nouă ordine, să organizeze o a doua poliție, să instituie un alt stat nu va întîlni niciodată decît întîmpinarea tacută și infinit complezentă a legii. Aceasta, la drept vorbind, nu se schimbă: a coborât o dată pentru totdeauna în mormînt și fiecare dintre formele sale nu va fi altceva decît o metamorfoză a acestei morți ce nu se mai sfîrșește. Sub o mască împrumutată din tragedia greacă – cu o mamă amenințătoare și demnă de milă asemenei Clitemnestrei, un tată dispărut, o soră ce se agață de doliul său și un socru atotputernic și insidios –, Sorge este un Oreste supus, un Oreste preocupat să se sustragă legii pentru a î se supune cu atît mai bine. Încăpăținîndu-se să trăiască în cartierul pestiferat, el este, totodată, și zeul care acceptă să moară printre oameni, dar care, nereușind să moară, lasă vacanță promisiunea legii, eliberînd o tacere care sfîșie strigătul cel mai profund: unde e legea, cine face legea? Iar atunci cînd, printr-o nouă metamorfoză sau printr-o nouă adîncire în propria-i identitate, el este, de către femeia care seamănă, straniu, cu sora sa, recunoscut, numit, denunțat, venerat și călcat în picioare, iată-l, pe el, deținătorul tuturor numelor, transformîndu-se într-un lucru de nenumit, într-o absență absentă, în prezență informă a vidului și în oroarea mută a acestei prezente. Dar poate că această moarte a lui Dumnezeu este opusul morții (infamia unui lucru flasc și vîscos care palpită veșnic); și gestul care se întinde ca să ucidă acest lucru îi liberează, în sfîrșit, limbajul; însă acest

limbaj nu mai are nimic altceva de spus decât acel "Vorbesc, acum vorbesc" al legii, care continuă la nesfîrșit, prin simpla proclamare a acestui limbaj în exteriorul mutismului său.

## Euridice și Sirenele

De îndată ce o privești, fața legii se întoarce și reintră în umbră; dacă vrei să-i auzi vorbele, nu surprinzi decât un cîntec care nu-i nimic altceva decât mortală promisiune a unui cîntec viitor.

Sirenele sunt forma insesizabilă și interzisă a vocii atrăgătoare. Ele nu sunt, în întregime, decât cîntec. Simplă dîră argintată pe suprafața mării, gol al valului, grotă deschisă între stînci, plajă de alb, ce altceva sunt ele, în însăși ființa lor, decât chemarea pură, vidul fericit al ascultării, al atenției, al invitației la pauză? Muzica lor este opusul unui imn: nici o prezență nu pîlpîie în cuvintele lor nemuritoare; numai promisiunea unui cîntec viitor le străbate melodia. Ele seduc nu atât prin ceea ce fac să se audă, cât prin ceea ce strălucește în îndepărțarea cuvintelor lor, prin viitorul a ceea ce ele sunt pe cale să spună. Fascinația pe care o provoacă nu se naște din cîntecul lor actual, ci din ceea ce promite el să fie. Ceea ce Sirenele îi promit lui Ulise că vor cânta este trecutul faptelor sale de vîtejie, transformate, pentru viitor, în poem: "Cunoaștem necazurile, toate necazurile pe care zeii, pe cîmpurile Troadei, le-au trimis celor din Argos și celor din Troia". Oferit parcă în gol, în negativ, cîntecul nu este decât atracția cîntecului, dar el nu-i promite decât dublul a ceea ce acesta a trăit, cunoscut, îndurat, nimic altceva decât ceea ce este el însuși. Promisiune deopotrivă amăgitoare și verdică. Ea minte, deoarece toți cei care se vor lăsa seduși de ea și-și vor îndrepta navele către plajă nu vor întîlni decât moartea. Dar ea spune, totuși, adevarul, deoarece numai prin moarte va putea cîntecul să se înalte și să povestească la infinit aventura eroului. Si totuși, acest cîntec pur – atât de pur încît nu spune nimic altceva decât propria sa retragere devoratoare –, trebuie să renunți a-l asculta, trebuie să îți astupi urechile, să-l traversezi ca și cum ai fi surd, pentru a continua să trăiești și a începe, deci, să cînți; sau, mai exact, pentru ca povestea ce nu va muri să se nască, trebuie să asculti, dar să rămînă la picioarele catargului, legat de mîini și de picioare, trebuie să învingi dorința printr-un vicleșug ce se violentează pe el însuși, să suferi orice suferință răminînd pe pragul abisului atrăgător și să te regăsești, pînă la urmă, dincolo de cîntec, ca și cum ai fi traversat de viu moartea, pentru a o restituî, însă,

într-un limbaj secund.

Față în față, figura lui Euridice. În aparență, ea este perfect opusă, deoarece trebuie chemată din regatul umbrei prin melodia unui cântec capabil să seducă și să adoarmă moartea, deoarece eroul n-a știut să opună rezistență puterii ei de a vrăji căreia chiar ea îi va fi victimă cea mai tristă. Cu toate acestea, ea e o rudă apropiată a Sirenelor, aşa cum acestea nu cintă decât viitorul unui cint, Euridice nu lasă să se vadă decât promisiunea unui chip. Degeaba a potolit Orfeu lătratul cîinilor și a sedus puterile nefaste: el ar fi trebuit, pe drumul de întoarcere, să fie la fel de înlănțuit ca Ulise sau la fel de insensibil ca mateloșii acestuia; în fapt, el a fost, într-o singură persoană, eroul și echipajul său: a fost cuprins de dorința interzisă și s-a dezlegat cu propriile sale mîini, lăsînd chipul invizibil să se piardă în noapte, aşa cum Ulise lasă să se piardă în valuri cîntecul pe care nu l-a auzit. În acel moment, atît pentru unul cît și pentru celălalt, vocea este eliberată: pentru Ulise, o dată cu salvarea, cu povestirea posibilă a minunatei aventuri; pentru Orfeu însă, este pierderea absolută, este jalea fără sfîrșit. Se poate, însă, ca sub povestirea triumfătoare a lui Ulise să domnească, tăcută, părerea de rău de a nu fi ascultat mai bine și timp mai îndelungat, de a nu se fi aruncat în valuri cît mai aproape de vocea minunată în care cîntecul avea, probabil, să se împlinească. Iar sub tînguirea lui Orfeu izbucnește gloria de a fi văzut, mai puțin de o clipă, chipul inaccesibil, în chiar momentul în care acesta își intorcea față și reintra în noapte: imm adus limpezimii fără nume și fără loc.

Aceste două figuri se îmbină profund în opera lui Blanchot<sup>6</sup>. Există povestiri dedicate, precum *Condamnarea la moarte*<sup>\*</sup>, privirii lui Orfeu: acelei priviri care, pe pragul oscilant al morții, merge să caute prezența îngropată, încearcă să-o aducă, imagine, pînă la lumina zilei, dar nu-i păstrează decât neantul, în care poemul poată să apară. Cu toate acestea, Orfeu n-a văzut, aici, chipul lui Euridice în mișcarea care-l sustrage și-l face invizibil: el a putut să-l contemple în față, a văzut cu ochii lui privirea deschisă a morții, "cea mai teribilă privire care poate fi aruncată unei ființe umane". Si tocmai această privire, sau mai curînd privirea naratorului asupra acestei priviri este cea care emană o extraordinară putere de atracție; ea este cea care, în mijlocul nopții, provoacă apariția unei a doua femei într-o stupefacție deja

<sup>6</sup> Cf. *L'Espace littéraire*, Paris, Gallimard, "Collection blanche", 1955, pp. 179-184; *Le Livre à venir*, op. cit., pp. 9-17.

\* M. Blanchot, *L'Arrêt de mort*, Paris, Gallimard, "Collection blanche", 1948.

captivă și-i va impune, pînă la urmă, masca de gips în care se poate contempla "față în față ceea ce-i viu pentru eternitate". Privirea lui Orfeu a primit puterea mortală care căntă în vocea Sirenelor. În mod asemănător, naratorul din *Momentul voit* o caută pe Judith în locul interzis unde aceasta este închisă; împotriva tuturor aşteptărilor, o găsește fără dificultate, asemenei unei prea apropiate Euridice care ar veni să se ofere într-o întoarcere imposibilă și fericită. În spatele ei însă, figura care o păzește și de sub paza căreia o smulge nu este atât zeița inflexibilă și întunecată, cît o pură voce "indiferentă și neutră, retrasă într-o regiune vocală în care ea se despoiae pînă într-atât de toate perfecțiunile inutile încît pare privată de ea însăși: justă, dar într-un fel care reamintește justiția atunci când aceasta este lăsată în voia tuturor fatalităților negative"<sup>7</sup>. Vocea aceasta care "cîntă în alb" și care oferă atât de puțin de auzit nu este, oare, aceea a Sirenelor a căror întreagă seducție constă în vidul pe care-l deschid, în imobilitatea fascinată cu care ele-i ating pe cei care le ascultă?

## Însoțitorul

Încă de la primele semne ale atracției, în momentul în care de-abia se schițează retragerea chipului dorit, în care de-abia se audе, în ÎNCĂLECAREA murmurului, fermitatea vocii solitaire, există un fel de mișcare blîndă și violentă care pătrunde în interioritate, o face să iasă afară din sine întorcînd-o pe dos și provoacă apariția, alături de aceasta – sau mai curînd dincoace de ea – figura de fundal a unui însoțitor întotdeauna ascuns, dar care se impune de fiecare dată cu o evidență nici o clipă neliniștită; un dublu la distanță, o asemănare ce opune rezistență. În momentul în care interioritatea e atrasă afară din sine, un exterior sapă tocmai locul unde interioritatea obișnuiește să-și găsească retragerea și posibilitatea de a se replia: o formă își face apariția – mai puțin decît o formă, un fel de anonimat inform și încăpăținat –, deposedînd subiectul de identitatea sa simplă, golidu-l pe dinăuntru și rupîndu-l în două figuri gemene dar nu și superpozabile, deposedîndu-l de dreptul său imediat de a spune *Eu* și înălțînd împotriva discursului său o vorbire care este, în chip indisociabil, ecou și tăgadă. A ciuli urechea spre vocea argintată a Sirenelor, a te întoarce spre chipul interzis care deja s-a sustras nu

<sup>7</sup> *Au moment voulu, op. cit.*, pp. 68-69.

înseamnă doar a încălca legea pentru a înfrunta moartea, nu înseamnă doar a abandona lumea și distrația aparenței, ci a simți cum crește, brusc, în tine însuți pustiul la celălalt capăt al căruia (distanța această fără măsură e, însă, la fel de neînsemnată ca o linie) scîntiază un limbaj fără subiect determinabil, o lege fără zeu, un pronume personal fără personaj, un chip fără expresie și fără ochi, un altul care este același. În această sfîșiere și în această legătură să rezide oare, în secret, principiul atracției? În clipa în care te credeai purtat în afara ta însuți de un departe inaccesibil, nu era vorba cumva doar de această prezență surdă ce apăsa, din umbră, cu inevitabilul său puseu? Exteriorul gol al atracției e, poate, identic cu acela, foarte apropiat, al dublului. Însoțitorul ar fi, atunci, atracția ajunsă în culmea disimulării: disimulată pentru că se oferă ca o pură prezență apropiată, obstinată, redundantă, ca o figură în plus; dar disimulată, totodată, și pentru că mai mult respinge decît atrage, pentru că trebuie ținută la distanță, pentru că ești tot timpul amenințat să fii absorbit de ea și compromis o dată cu ea într-o confuzie lipsită de măsură. De aici, faptul că însoțitorul apare în același timp ca o exigență față de care ești întotdeauna inegal și ca o apăsare de care ai vrea să te eliberezi; ești legat de el în mod indestructibil printr-o familiaritate greu de suportat, dar trebuie, totuși, să te apropii și mai mult, să găsești, cu el, o legătură care să nu fie această absență de legătură prin care ești legat de el sub forma fără de chip a absenței.

Reversibilitate nesfîrșită a acestei figuri. Și, în primul rînd, însoțitorul este o călăuză nemărturisită, o lege manifestă, dar invizibilă ca lege; sau nu cumva este el o masă apăsătoare, o inerie care împiedică, un somn care amenință să adoarmă orice vigilență? Abia intrat în casa în care l-a atras un gest de-abia schițat, un surîs echivoc, Thomas capătă un dublu straniu (acesta să fie, conform semnificației titlului, cel "dat de Domnul"?); chipul său în aparență rănit nu este decît desenul unei figuri tatuate chiar pe față sa și care, în ciuda unor erori grosolane, păstrează parcă "reflexul unei frumuseți trecute". Cunoaște el cumva, mai bine ca toți, secretele casei, aşa cum va afirma la sfîrșitul romanului, iar neghiozia lui aparență să nu fie decît aşteptarea mută a întrebării? E călăuză sau prizonier? Aparține el forțelor inaccesibile care stăpînesc casa, nu e decît un servitor? Îl cheamă *Dom*. Invizibil și tăcut ori de câte ori Thomas vorbește cu terți, dispare în cufind cu totul; dar brusc, atunci când, în sfîrșit, Thomas pare a fi intrat în casă, când crede că a regăsit chipul și vocea pe care le căuta, când este tratat ca un servitor, Dom reapare, deținând, pretinzând că deține legea și cuvîntul:

Thomas a greșit că nu i-a arătat încredere, că nu l-a întrebat nimic tocmai pe el, care era acolo ca să răspundă, că și-a cheltuit inutil zelul încercând să ajungă la etajele superioare cînd ar fi fost de ajuns să coboare. Și pe măsură ce vocea lui Thomas e tot mai sugrumată, Dom vorbește, revendicînd dreptul de a vorbi și de a vorbi pentru el. Întregul limbaj basculează și, în momentul cînd Dom folosește persoana însii, însuși limbajul lui Thomas începe să vorbească fără el, deasupra golului lăsat, în bezna unei nopți ce comunică cu lumina zilei strălucitoare, despre dîra absenței sale vizibile.

Însoțitorul este, totodată, în chip indisociabil, foarte aproape și foarte departe; în *Preainaltul*, el este reprezentat de Dorte, omul de "acolo"; străin de lege, exterior ordinii cetăii, el e boala în stare sălбatică, moartea însăși împrăștiată în cuprinsul și prin intermediul vieii; în opoziție cu Preainaltul, el este Preajosul; se află, cu toate acestea, în cea mai obsedantă proximitate; e familiar fără rețineri, debordează de confidențe, prezent cu o prezență multiplicată și inepuizabilă; este vecinul veșnic; tusea sa străbate ușile și peretii, agonia sa răsună în întreaga casă, și, în această lume care transpiră umiditate, în care apă urcă de pretutindeni, iată că însăși carnea lui Dorte, febra și sudoarea sa străpung peretele despărțitor și formează o pată de cealaltă parte, în odaia lui Sorge. Iar atunci cînd, în sfîrșit, moare, urlînd, într-o ultimă transgresiune, că nu e mort, strigătul său trece în mîna care-l sufocă și va vibra la nesfîrșit în degetele lui Sorge; carnea acestuia, oasele și corpul său vor fi, pentru multă vreme, această moarte împreună cu strigătul care o contestă și o afirmă.

Tocmai în această mișcare prin care pivotează limbajul se manifestă, desigur, în modul cel mai adecvat, esența însoțitorului obstinat. Acesta nu este, într-adevăr, un interlocutor privilegiat, vreun alt subiect vorbitor, ci limita fără nume de care se ciocnește limbajul. Această limită nu are, însă, nimic pozitiv; ea constituie, mai curînd, fondul lipsit de măsură în direcția căruia limbajul nu încețează a se pierde dar pentru a reveni identic la sine, ca ecoul unui alt discurs spunînd același lucru, al aceluiași discurs spunînd altceva. "Cel care nu mă însoțea" nu are nume (și vrea să fie ținut în acest anonimat esențial); este un *El* fără chip și fără privire, nu poate să vadă decît prin limbajul altcuiva pe care îl supune ordinii propriei sale nopți; el se apropie, astfel, cel mai mult de acel *Eu* care vorbește la persoana însii și căruia îi reia cuvintele și frazele într-un vid fără limite; și totuși nu are legătură cu acesta, o distanță infinită îi desparte. De aceea cel care spune *Eu* trebuie să se apropie neîncetat de el pentru a-l întîlni în

sfîrșit pe acest însoțitor care nu-l însoțește sau pentru a lega cu el o relație suficient de pozitivă pentru a putea să o manifeste dezlegînd-o. Nu există nici un pact între ei, dar ei sînt totuși puternic legați de o interogație constantă (descrieți ce vedeați; scrieți acum?) și prin discursul neîntrerupt ce manifestă imposibilitatea de a răspunde. E ca și cum, în golul acesta care nu este, poate, decît erodarea de neînfrînt a persoanei care vorbește, am asista la eliberarea spațiului unui limbaj neutru; între narator și acest însoțitor indisociabil care nu-l însoțește, de-a lungul liniei subțiri care-i separă aşa cum separă pe *Eu*-ul vorbitor de *El*-ul care e în ființă să vorbită, se precipită întreaga narătire, desfășurînd un loc fără loc care este exteriorul întregii vorbiri și al întregii scriituri, și care le face să apară, le deposedează, le impune propria sa lege, manifestă în derularea sa infinită sclipirea lor de o clipă, scînteietoarea lor dispariție.

### Nici una, nici alta

În ciuda anumitor consonanțe, ne aflăm, aici, foarte departe de experiența în care unii obișnuiesc să se piardă pentru a se regăsi. În mișcarea care-i e proprie, mistica încearcă să atingă – chiar dacă va trebui să treacă prin beznă – pozitivitatea unei existențe deschizînd spre ea o comunicare dificilă. Si chiar și atunci cînd această existență se contestă pe sine, se sapă în travaliul proprietății negativități pentru a se retrage la nesfîrșit într-o zi fără lumină, într-o noapte fără umbră, într-o puritate fără nume, într-o vizibilitate liberă de orice figură, ea constituie, totuși, un adăpost în care experiența își poate afla odihna. Adăpost pe care îl protejează atât legea unui Cuvînt, cît și întinderea deschisă a tăcerii; căci, în funcție de forma experienței, tăcerea este sufului inaudibil, prim, nemăsurat de unde poate să vină orice discurs manifest, sau cuvîntul este domnia care are puterea să se rețină în suspansul unei tăceri.

Dar în experiența exteriorului nu este cîtuși de puțin vorba de așa ceva. Mișcarea atracției, retragerea însoțitorului scot la iveală ceea ce există înainte de orice cuvînt, dedesubtul oricărui mutism: șiroirea continuă a limbajului. Limbaj care nu este vorbit de nimeni: orice subiect nu desenează în cuprinsul său decît un pliu gramatical. Limbaj ce nu se rezolvă în nici o tăcere: orice întrerupere nu formează decît o pată albă pe această pînză fără cusături. El deschide un spațiu neutru în care nici o existență nu poate prinde rădăcini: știam, încă de la

Mallarmé, că cuvîntul este inexistența manifestă a ceea ce desemnează; știm, acum, că ființa limbajului este vizibila ștergere a celui care vorbește: "A spune că aud aceste cuvinte nu ar însemna să-mi explic periculoasa stranietate a relațiilor mele cu ele... Aceste cuvinte nu vorbesc, nu sunt interioare, ele sunt, dimpotrivă, lipsite de intimitate, fiind pe de-a-ntregul în afară, și ceea ce ele desemnează mă angajează în acest afară al întregii vorbiri, aparent mai secret și mai lăuntric decât vorbirea forului interior, însă aici exteriorul e gol, secretul nu are profunzime, ceea ce e repetat este vidul repetiției, aşa ceva nu vorbește și, totuși, întotdeauna a fost spus<sup>8</sup>". Tocmai spre acest anonimat al limbajului eliberat și deschis asupra propriei sale absențe de limită conduc experiențele narate de Blanchot; în acest spațiu murmurant ele își află nu atât capătul, cât locul fără geografie al posibilului lor reînceput: de exemplu, întrebarea în sfîrșit senină, luminosă și directă pe care Thomas o pune la sfîrșitul lui *Aminadab*, în momentul în care orice cuvînt pare a-i fi retras; pura izbucnire a promisiunii goale – "acum vorbesc" – din *Praelanțul*; sau, în ultimele pagini din *Cel care nu mă însoțea*, apariția unui surîs care nu are chip, dar care poartă, în sfîrșit, un nume tăcut; sau primul contact cu cuvintele ulteriorului reînceput de la sfîrșitul *Ultimului Om*.

Limbajul se descoperă, atunci, eliberat de toate vechile mituri prin care s-a format conștiința noastră cu privire la cuvinte, la discurs, în literatură. S-a crezut, multă vreme, că limbajul stăpînea timpul, că funcționa atât ca legătură viitoare în cuvîntul dat, cât și ca memorie și povestire; s-a considerat că este profeție și istorie; s-a crezut, de asemenea, că în această suveranitate a lui, el deținea puterea de a provoca apariția corpului vizibil și etern al adevărului; s-a crezut că cunoașterea sa constă în forma cuvintelor sau în suful care le făcea să vibreze. Dar el nu este decât șiroire și rumoare informă, forță sa stă în diușimulare; de aceea el face corp comun cu eroziunea timpului; este uitare fără profunzime și vid transparent al așteptării.

În fiecare dintre cuvintele sale, limbajul se îndreaptă, într-o devăr, spre conținuturi care îi sunt prealabile; însă în ființa sa, și dacă ne reține cât mai aproape de ființa sa, el nu se desfășoară decât în puritatea așteptării. Așteptarea nu este îndreaptă spre nimic: căci obiectul care ar veni să o satisfacă n-ar face decât să-o anuleze. Și totuși, ea nu este, pe loc, împietrirea resemnată; are puterea de îndurare a unei mișcări fără capăt și care nu își promite nicicind răsplata unui

<sup>8</sup> *Celui qui ne m'accompagnait pas*, op. cit., pp. 135-136.

repaus; nu se înfășoară în nici o interioritate; fiecare dintre cele mai neînsemnate parcele ale sale cade într-un iremediabil afară. Așteptarea nu poate să se aștepte pe sine la capătul propriului său trecut, să se încînte cu răbdarea sa și nici să se sprijine o dată pentru totdeauna pe curajul care niciodată nu i-a lipsit. Ceea ce o adună nu este memoria, ci uitarea. Această uitare nu trebuie, totuși, confundată nici cu împrăștierea proprie distracției, nici cu somnul în care ar cădea vigilența; ea se compune dintr-o veghe atât de trează, atât de lucidă, atât de matinală, încît constituie mai degrabă o condesciere a nopții și o pură deschidere către o zi care nu a venit încă. În acest sens, uitarea este extremă atenție – atenție atât de extremă încât șterge orice chip singular ce poate să i se ofere; de îndată ce e determinată, o formă este în același timp prea veche și prea nouă, prea străină și prea familiară pentru a nu fi imediat recuzată de puritatea așteptării și sortită, astfel, imediatului uitării. Doar în uitare așteptarea se menține ca așteptare: atenție trează la ceea ce ar fi radical nou, fără vreo legătură de asemănare și de continuitate cu ceva (noutate a așteptării însăși, întinsă în afara sieși și liberă de orice trecut), și atenție față de ceea ce ar fi, în chipul cel mai profund cu puțință, vechi (deoarece din adîncul ei însăși, așteptarea n-a încetat niciodată să aștepte).

Prin ființa sa care așteaptă și uită, prin această putere de disimulare care șterge orice semnificație determinată și însăși existența celui care vorbește, prin această neutralitate cenușie care formează ascunzătoarea esențială a oricărei ființe și care eliberează, astfel, spațiul imaginii, limbajul nu este nici adevărul și nici timpul, nici eternitatea și nici omul, ci forma, întotdeauna descompusă, a exteriorului; el face să comunice, sau lasă, mai curând, să se vadă, în fulgerul neîncetării lor oscilații, originea și moartea – contactul lor de o clipă menținut într-un spațiu nemăsurat. Purul afară al originii, dacă spre el, într-adevăr, își atingește atenția limbajul ca să-l întâmpine, nu se fixează niciodată într-o pozitivitate imobilă și penetrabilă; iar exteriorul mereu reînceput al morții, chiar dacă este purtat spre lumină de uitarea esențială limbajului, nu impune niciodată limita pornind de la care s-ar schița, în sfîrșit, adevărul. Ele basculează imediat una în celalătă; originea are transparență a ceea ce nu are sfîrșit, în vreme ce moartea deschide la nesfîrșit asupra repetiției începutului. Iar ceea ce este limbajul (nu ceea ce vrea el să spună, nu forma în care o spune), ceea ce el este în ființă să este tocmai această voce atât de fină, acest recul atât de imperceptibil, această slăbiciune din miezul și din jurul fiecarui lucru, fiecarui chip, care scaldă în aceeași limpezime neutră –

ziuă și noapte deopotrivă – efortul tardiv al originii, eroziunea matinală a morții. Uitarea ucigătoare a lui Orfeu, aşteptarea lui Ulise înlănțuit sănășeală ființă limbajului.

Pe vremea cînd limbajul se definea ca loc al adevărului și ca legătură a timpului, pentru el era absolut periculos faptul că Epimenide Cretanul afirmase că toți cretanii erau mincinoși: legătura acestui discurs cu el însuși îl dezlegă de orice adevăr posibil. Dar dacă limbajul se dezvăluie ca transparență reciprocă a originii și a morții, nu există existență care, prin simpla afirmare a lui “Eu vorbesc”, să nu capete promisiunea amenințătoare a propriei sale dispariții, a viitoarei sale apariții.

# NIETZSCHE, FREUD, MARX

Acest proiect de "masă rotundă" mi s-a părut foarte interesant, atunci cînd mi-a fost propus, dar, desigur, și foarte incomod. Propun o abordare indirectă: cîteva teme privind *tehniciile de interpretare* la Marx, Nietzsche și Freud.

De fapt, în spatele acestor teme se ascunde un vis; acela de a putea realiza, într-o bună zi, un soi de Corpus general, de Enciclopedie a tuturor tehniciilor de interpretare pe care le-am cunoscut de la gramaticienii greci și pînă în zilele noastre. Din acest mare corpus al tuturor tehniciilor de interpretare puține capitole, cred, au fost redactate pînă în prezent.

Mi se pare că am putea să spunem următoarele, ca introducere generală la ideea unei istorii a tehniciilor de interpretare: că limbajul, cel puțin în culturile indoeuropene, a trezit întotdeauna două feluri de bănuieri:

– în primul rînd, bănuiala că limbajul nu spune exact ceea ce spune. Sensul pe care îl surprindem și care este imediat manifestat nu este poate, în realitate, decît un sens minor, care protejează, concentrează și, totuși, transmite un alt sens; acesta din urmă fiind deopotrivă sensul cel mai puternic și sensul "de dedesubt". E ceea ce grecii numeau *alegoria* și *hyponoia*;

– pe de altă parte, limbajul mai trezește și altă bănuială: că el debordează, oarecum, forma sa propriu-zis verbală și că există multe alte lucruri pe lume care vorbesc și care nu sunt limbaj. Este foarte posibil, la urma urmelor, ca natura, marea, foșnetul copacilor, animalele, chipurile, măștile, cuptitele încrucișate să vorbească; există, poate, limbaj care se articulează într-un mod care nu este verbal. Aceasta ar fi, în mare, *semainon*-ul grecilor.

Acste două bănuieri, pe care le vedem apărînd încă de la greci, nu au dispărut și continuă să ne fie și azi contemporane, din moment ce tocmai am reînceput să credem, din secolul al XIX-lea încocace, că gesturile mute, bolile, întregul tumult din jurul nostru ar putea și el să

vorbească; mai mult ca niciodată, noi ajințim, azi, auzul la tot acest limbaj posibil, încercând să surprindem sub cuvinte un discurs mai esențial.

Părerea mea este că fiecare cultură, vreau să spun fiecare formă culturală a civilizației europene a avut sistemul său de interpretare, tehniciile, metodele și modalitățile sale proprii de a bănuī limbajul care vrea să spună altceva decât ceea ce spune și de a bănuī că există limbaj și în afara limbajului. Se pare, deci, că ar fi o întreprindere de inaugurat pentru a stabili sistemul sau tabloul, cum se spunea în secolul al XVII-lea, tuturor acestor sisteme de interpretare.

Pentru a înțelege care este sistemul de interpretare întemeiat de secolul al XIX-lea și, prin urmare, căruia noi continuăm să-i aparținem și azi, mi se pare că ar trebui să pornim de la o referință îndepărtată în timp, de la un tip de tehnică ce a putut, de pildă, să existe în secolul al XVI-lea. În acea epocă, ceea ce dădea *loc* interpretării, deopotrivă poziția sa generală și unitatea minimală pe care interpretarea le avea de tratat, era *asemănarea*. Acolo unde lucrurile se asemănau, acolo unde era asemănare, ceva voia să fie spus și putea fi descifrat; e cunoscut rolul important pe care l-au jucat în cosmologia, botanica, zoologia și filosofia veacului al XVI-lea asemănarea și toate noțiunile care pivotează ca niște sateliți în jurul ei. La drept vorbind, pentru ochii noștri de oameni ai secolului XX, toată această rețea de similitudini este destul de confuză și de încilcită. În realitate însă, acest corpus al asemănării din secolul al XVI-lea era perfect organizat. Existau cel puțin cinci noțiuni perfect definite:

– noțiunea de conveniență, *convenientia*, care înseamnă potrivire (de exemplu a sufletului la corp sau a seriei animale la seria vegetală);

– noțiunea de *sympatheia*, simpatia, care este identitatea accidentelor în substanțe distințe;

– noțiunea de *emulatio*, care este foarte curiosul paralelism al atributelor în substanțe sau ființe distințe, astfel încât atributele sănt un fel de oglindire a unora de către altele într-o substanță și în alta. (Astfel, Porta explică faptul că fața umană, cu cele șapte părți pe care cl le deosebește, este emulația cerului cu cele șapte planete ale sale.);

– noțiunea de *signatura*, semnătura, care constituie, printre proprietățile vizibile ale unui individ, imaginea unei proprietăți invizibile și ascunse;

– și, în sfîrșit, firește, noțiunea de *analogie*, care este identitatea raporturilor între două sau mai multe substanțe diferite.

Teoria semnului și tehniciile de interpretare se bazau, prin urmare, în acea epocă, pe o definiție cît se poate de clară a tuturor

tipurilor posibile de asemănare, și se aflau la temelia a două tipuri perfect opuse de cunoaștere: *cognitio*, care era trecerea, oarecum laterală, de la o asemănare la alta; și *divinatio*, care era cunoașterea în profunzime, mergînd de la o asemănare de suprafață spre o asemănare mai profundă. Toate aceste asemănări manifestă *consensus-ul lumii* care le întemeiază; ele se opun lui *simulacrum*, asemănarea rea, care are la bază disensiunea dintre Dumnezeu și Diavol.

\*

Dacă aceste tehnici de interpretare ale secolului al XVI-lea au fost lăsate în suspensie de evoluția gîndirii occidentale din secolele al XVII-lea și al XVIII-lea, dacă critica baconiană și cea carteziană a asemănării au jucat cu siguranță un rol important pentru punerea lor între paranteze, secolul al XIX-lea și în special Marx, Nietzsche și Freud ne-au readus în prezență unei noi posibilități de interpretare, au întemeiat din nou posibilitatea unei hermeneutici.

Cartea întâi a *Capitalului*<sup>\*</sup>, texte precum *Nașterea tragediei*<sup>\*\*</sup> și *Genealogia moralei*<sup>\*\*\*</sup> sau *Traumdeutung*<sup>\*\*\*\*</sup> ne readuc în prezență unor tehnici interpretative. Si efectul de soc, soiul de rană provocată în gîndirea occidentală de aceste opere se datorează, probabil, faptului că ele au reconstituit, sub privirile noastre, ceva ce Marx însuși, de altfel,

---

\* K. Marx, *Das Kapital. Kritik der politischen Oekonomie*, Buch I: *Der Produktionsprozess des Kapitals*, Hamburg, O. Meissner, 1867 (*Le Capital. Critique de l'économie politique*, livre I: *Le Développement de la production capitaliste*, trad. fr. J. Roy, revue par M. Rubel, in *Œuvres*, t. I: *Économie*, Paris, Gallimard, coll. "Bibliothèque de la Pléiade", 1965, pp. 630-690). (ED. ROM.)

\*\* F. Nietzsche, *Die Geburt der Tragödie. Oder: Griechenthum und Pessimismus*, Leipzig, E.W. Fritzsch, 1872 (*La Naissance de la tragédie. Ou Hellénité et Pessimisme*, trad. fr. P. Lacoue-Labarthe, in *Œuvres philosophiques complètes*, Paris, Gallimard, t. I, 1977, pp. 23-156). (*Nașterea tragediei*, trad. rom. Simion Dănilă, in Fr. Nietzsche, *Opere complete*, vol. 2, Timișoara, Ed. Hestia, 1998. Cf. și trad. rom. Ion Dobrogeanu-Gherea și Ion Herdan, in vol. *De la Apollo la Faust*, București, Ed. Meridiane, 1978.)

\*\*\* F. Nietzsche, *Zur Genealogie der Moral*, Leipzig, C.G. Naumann, 1887 (*La Généalogie de la morale*, trad. fr. I. Hildenbrand et J. Gratien, in *Œuvres philosophiques complètes*, Paris, Gallimard, t. VII, 1971, pp. 213-347). (*Genealogia moralei*, trad. rom. Liana Micescu, in vol. Fr. Nietzsche, *Ştiința voioasă. Genealogia moralei. Amurgul idolilor*, București, Ed. Humanitas, 1994.)

\*\*\*\* S. Freud, *Die Traumdeutung*, Viena, Franz Deuticke, 1900 (*L'Interprétation des rêves*, trad. fr. D. Berger, Paris, P.U.F., 1967).

numea "hieroglife". Lucrul acesta ne-a pus într-o postură inconfortabilă, deoarece tehniciile acestea de interpretare ne privesc pe noi însine, deoarece noi însine, interpreții, am început să ne interpretăm cu ajutorul acestor tehnici. Cu aceste tehnici de interpretare va trebui să-i interrogăm, retroactiv, și pe interpreții care au fost Freud, Nietzsche și Marx, ceea ce face să simă mereu plimbăți într-un perpetuu joc de oglinzi.

Freud spune undeva că există trei mari răni narcisiace în cultura occidentală: rana impusă de Copernic; aceea provocată de Darwin, atunci cînd a descoperit că Omul se trage din maimuță; și rana făcută de Freud însuși, atunci cînd și el, la rîndul său, a descoperit că conștiința se întemeiază pe inconștiență\*. Stau și mă întreb dacă nu am putea, cumva, spune că Freud, Nietzsche și Marx, cuprinzîndu-ne într-o misiune de interpretare ce se oglindește mereu pe ea însăși, n-au constituit în jurul nostru, și pentru noi, aceste oglinzi de unde ne sînt trimise înapoi niște imagini ale căror răni nevindecabile formează narcissismul nostru de azi. Mi se pare, în orice caz, și în această direcție aş dori să fac anumite sugestii, că Marx, Nietzsche și Freud nu multiplicat, oarecum, semnele în lumea occidentală. Ei n-au dat un sens nou unor lucruri care nu aveau sens. Ei au schimbat, de fapt, natura semnului și au modificat modul în care semnul în general putea fi interpretat.

Cea dintîi întrebare pe care aş vrea să o pun e următoarea: nu au modificat oare Marx, Freud și Nietzsche în profunzime spațiul de repartiție în care semnele pot fi semne?

În epoca pe care am luat-o ca punct de reper, secolul al XVI-lea, semnele erau dispuse în mod omogen într-un spațiu care era și el omogen, și asta în toate direcțiile. Semnele pămîntului trimiteau la cer, dar trimiteau și la lumea subterană, trimiteau de la om la animal, de la animal la plantă, și reciproc. Începînd cu secolul al XIX-lea, cu Freud, Marx și Nietzsche, semnele s-au etajat într-un spațiu mult mai diferențiat, pe o dimensiune pe care am putea-o numi a profunzimii, cu condiția de a nu înțelege prin aceasta interioritatea, ci, dimpotrivă, exterioritatea.

---

\* Aluzie la tripla umilire la care a fost supus narcissmul uman de către Nicolaus Copernic ("umilirea cosmologică"), Charles Darwin ("umilirea biologică") și Sigmund Freud ("umilirea psihologică") despre care vorbește Freud în *Eine Schwierigkeit der Psychoanalyse*, 1917 (*Une difficulté de la psychanalyse*, trad. fr. M. Bonaparte et E. Marty, în *Essais de psychanalyse appliquée*, Paris, Gallimard, coll. "Les Essais", nr. 61, 1933, pp. 141-147).

Mă gîndesc mai cu seamă la îndelungata dezbatere pe care Nietzsche n-a încetat s-o întrețină cu profunzimea. Există la Nietzsche o critică a profunzimii ideale, a profunzimii de conștiință, pe care el o denunță ca inventie a filosofilor; această profunzime ar fi căutare pură și lăuntrică a adevărului. Nietzsche arată cît de mult presupune ea resemnarea, ipocrizia, masca; astfel încât interpretul e obligat, atunci cînd parurge semnele profunzimii pentru a le denunța, să coboare pe linia verticală și să arate că această profunzime a interiorității este, în realitate, altceva decît ceea ce spune că e. Trebuie, prin urmare, ca interpretul să coboare, să fie, cum spune Nietzsche, "scormonitorul în drojdia societății"<sup>1</sup>.

Această linie descendentală nu poate fi, de fapt, trasată atunci cînd interpretezi, decît pentru a restituire exterioritatea scînteietoare care a fost acoperită și îngropată. Si aceasta pentru că, dacă interpretul trebuie să meargă el însuși pînă la fund, asemeni unui scormonitor, mișcarea interpretării este, dimpotrivă, aceea a unei înălțări, a unei înălțări din ce în ce mai sus, care să lase întotdeauna să se etaleze în urma ei, într-un mod din ce în ce mai vizibil, profunzimea; și profunzimea este restituită, acum, ca secret absolut superficial, astfel încît zborul vulturului, urcarea muntelui, toată această verticalitate atât de importantă din *Zarathustra* reprezentă, în sens strict, răsturnarea profunzimii, descoperirea faptului că profunzimea nu era decît un joc, o cută a suprafeței. Pe măsură ce lumea devine tot mai profundă sub privire, ne dăm seama că tot ce a exersat profunzimea omului nu a fost decît un joc de copii.

Mă întreb dacă această spațialitate, acest joc al lui Nietzsche cu profunzimea, nu pot fi comparate cu jocul, aparent diferit, pe care Marx l-a jucat cu plătitudinea. Conceptul de plătitudine, la Marx, este deosebit de important; la începutul *Capitalului*, el explică felul în care, spre deosebire de Perseu, el trebuie să se afunde în ceață pentru a demonstra că, de fapt, nu există nici monștri și nici enigme profunde, pentru că tot ce e profunzime în concepția burgheziei cu privire la monedă, capital, valoare etc. nu este, în realitate, decît plătitudine.

Și, firește, trebuie să reamintim și spațiul de interpretare pe care Freud l-a constituit nu numai prin faimoasa topologie a Conștiinței și Inconștientului, ci și prin regulile pe care el le-a formulat pentru

<sup>1</sup> F. Nietzsche, *Morgenröthe*, Leipzig, C.G. Naumann, 1880. *Aurore. Pensées sur les préjugés moraux*, § 446: "Hiérarchie" (trad. fr. Julien Hervier, *Œuvres philosophiques complètes*, Paris, Gallimard, t. IV, 1980, p. 238 (N. ed. fr.)

atenția psihanalitică, și descifrarea de către analist a ceea ce se spune de-a lungul întregului "lanț" vorbit. Ar trebui să reamintim spațialitatea, la urma urmelor că se poate de materială, căreia Freud i-a atribuit atâtă importanță, și care îl etalează pe bolnav sub privirea de sus a psihanalistului.

\*

Cea de-a doua temă pe care aş vrea să v-o propun, și care, de altfel, se leagă oarecum de aceasta, ar fi de a indica, pornind de la cei trei oameni despre care tocmai vorbim, că interpretarea a devenit, în sfîrșit, o sarcină infinită.

Ea era deja o sarcină infinită, la drept vorbind, încă din veacul al XVI-lea, numai că semnele trimiteau de la unele la altele, și aceasta pur și simplu pentru că asemănarea nu poate fi decât limitată. Începând cu secolul al XIX-lea, semnele se înlăntuie într-o rețea inepuizabilă, la sfîndul ei infinită, și nu pentru că s-ar sprijini pe o asemănare fără margini, ci pentru că există abis și deschidere ireductibile.

Neîmplinirea interpretării, faptul că este întotdeauna fărîmitată și că rămîne în suspensie la marginea ei însăși se regăsește, cred, într-un mod destul de asemănător, la Marx, Nietzsche și Freud, sub forma unui refuz al începutului. Refuz al "robinsonadei", spunea Marx; distincția, astăzi de importantă la Nietzsche, dintre început și origine; și caracterul mereu neterminat al demersului regresiv și analitic la Freud. Mai cu seamă la Nietzsche și Freud, de altfel, și într-o mai mică măsură la Marx, vedem desenîndu-se această experiență, atât de importantă, cred, pentru hermeneutica modernă, conform căreia cu cît mergem mai departe în interpretare, cu atât ne apropiem de o regiune absolut periculoasă, unde interpretarea nu numai că își va afla punctul de unde va trebui să se întoarcă înapoi, dar și unde va dispărea ea însăși ca interpretare, atrăgînd, poate, după sine dispariția interpretului însuși. Existența mereu mai apropiată a punctului absolut al interpretării ar fi, în același timp, aceea a unui punct de ruptură.

La Freud, știm foarte bine cum a avut loc, progresiv, descoperirea acestui caracter esențialmente deschis al interpretării, structural abisal. Ea a fost făcută mai întîi într-un mod foarte aluziv, foarte voalat față de ea însăși, în *Tramdeutung*, atunci cînd Freud își analizează propriile vise și invocă motive de pudoare și de nedivulgare a unui secret personal pentru a se întrerupe.

În analiza cazului Dora, vedem apărînd ideea că interpretarea trebuie să se opreasă, nu poate să meargă pînă la capăt din pricina a

ceva care, cîțiva ani mai tîrziu, va fi numit *transfer*. După care se afirmă, prin întregul studiu al transferului, inefuizabilitatea analizei, în caracterul infinit și infinit problematic al raportului dintre analizat și analist, raport care este, firește, constitutiv pentru psihanaliză, și care deschide spațiul în care aceasta nu începează să se desfășura, fără a putea să ajungă la un sfîrșit.

Și la Nietzsche este evident că interpretarea este întotdeauna neterminată. Căci ce este pentru el filosofia dacă nu un fel de filologie mereu în suspensie, o filologie fără sfîrșit, derulată mereu mai departe, o filologie care nu va fi niciodată fixată în mod absolut? De ce? Pentru că, aşa cum spune el însuși în *Dincolo de bine și de rău*, "nu-i exclus ca însăși constituția fundamentală a existenței să implice faptul că deplina cunoaștere atrage după sine pieirea". Și totuși, în *Ecce homo* \*\*, el a demonstrat cît de aproape se află de această cunoaștere absolută care face parte din fundamentalul Ființei. La fel, în cursul toamnei anului 1888, la Torino.

Dacă descifrăm în corespondența lui Freud neîncetatele sale griji din clipa în care a descoperit psihanaliza, ne putem întreba dacă experiența lui Freud nu este, în fond, destul de asemănătoare cu cea a lui Nietzsche. Ceea ce se află în chestiune în punctul de ruptură al interpretării, în această convergență a interpretării către un punct care o face imposibilă, ar putea fi ceva precum experiența nebuniei.

Experiență împotriva căreia Nietzsche s-a zbătut și de care a fost fascinat; experiență împotriva căreia Freud însuși, întreaga sa viață, a luptat, nu fără angoasă. Această experiență a nebuniei ar constitui sancțiunea unei mișcări a interpretării, care se apropierează infinit de centrul său și care se prăbușește, calcinată.

\*

---

\* F. Nietzsche, *Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft*, Leipzig, C.G. Naumann, 1886. (*Par-delà le bien et le mal. Prélude d'une philosophie de l'avenir*, trad. fr. C. Heim, in *Oeuvres philosophiques complètes*, Paris, Gallimard, t. VII, 1971, § 39, p. 56. (N. ed. fr.) (Fr. Nietzsche, *Dincolo de bine și de rău. Preludiul la o filosofie a viitorului*, trad. rom. Francisc Grünberg, București, Ed. Humanitas, 1991, p. 49.)

\*\* F. Nietzsche, *Ecce homo. Wie man wird, was man ist*, Leipzig, C.G. Naumann, 1889 (*Ecce homo. Comment on devient ce que l'on est*, trad. fr. J.-C. Hémery, in *Oeuvres philosophiques complètes*, Paris, Gallimard, t. VIII, 1974, pp. 237-341). (*Ecce homo*, trad. rom. Mircea Ivănescu, Cluj, Ed. Dacia, 1994.)

Această neterminare esențială a interpretării cred că este legată de alte două principii, și ele fundamentale, și care constituie, împreună cu primele două despre care tocmai am vorbit, postulatele hermeneuticii moderne. Mai întii, acesta: dacă interpretarea nu se poate niciodată încheia este pur și simplu pentru că nu există nimic de interpretat. Nu există nimic absolut prim de interpretat, deoarece, în fond, totul este deja interpretare, fiecare semn este, în sine, nu lucrul ce se oferă interpretării, ci interpretarea altor semne.

Nu există niciodată, dacă vreți, un *interpretandum* care să nu fie deja *interpretans*, astfel încât raportul care se stabilește prin interpretare este în egală măsură de elucidare și de violență. Într-adevăr, interpretarea nu clarifică o materie de interpretat care ar veni să i se ofere în mod pasiv; ea nu poate decât să se înstăpînească asupra unei interpretări deja existente, pe care trebuie să-o răstoarne, să-o întoarcă pe dos, să-o distrugă cu lovitură de ciocan.

Putem observa acest lucru deja la Marx, care nu interpretează istoria raporturilor de producție, ci un raport care se prezintă el însuși ca o interpretare, deoarece se prezintă ca natură. La fel, Freud nu interpretează semne, ci interpretări. Căci ce descoperă el sub simptome? El nu descoperă, așa cum se spune, "traumatisme", ci scoate la lumină *fantasme*, cu încărcătura lor de angoasă, adică un nucleu care este deja el însuși, în ființă sa proprie, o interpretare. Anorexia, de pildă, nu trimită la sevraj, așa cum semnificantul ar trimită la semnificant; anorexia ca semn, ca simptom de interpretat trimită la fantasmele sănului matern deficitar, care este el însuși o interpretare, care este deja, în el însuși, un corp vorbitor. Iată de ce Freud nu are de interpretat altfel decât în limbajul bolnavilor săi ceea ce chiar aceștia îi oferă ca simptome; interpretarea să este interpretarea unei interpretări, în termenii prin care această interpretare se oferă. E cunoscut faptul că Freud a inventat Suprareul în ziua când un bolnav i-a spus: "Sunt un cîine pe mine".

În același fel se înstăpînește și Nietzsche asupra interpretărilor care s-au înstăpînit, deja, unele asupra altora. Pentru Nietzsche nu există un semnificant originar. Cuvintele însele nu sunt altceva decât interpretări, de-a lungul întregii lor istorii ele interpretează mai înainte de a fi semne, și nu semnifică, pînă la urmă, decât tocmai pentru că nu sunt decât niște interpretări esențiale. Dovadă, faimoasa etimologie a lui *agathos*<sup>2</sup>. Este și ceea ce Nietzsche spune atunci când afirmă că întotdeauna cuvintele au fost inventate de clasele superioare; ele nu

<sup>2</sup> Cf. *Genealogia moralei*, op. cit., Prima disertație, §§ 4 și 5.

indică un semnificat, ci impun o interpretare. Drept urmare, nu pentru că există semne prime și enigmatische ne-am dedicat noi, acum, sarcinii de a interpreta, ci tocmai pentru că există interpretări, pentru că nu încetează să existe, sub tot ce vorbește, marea urzeală de interpretări violente. Tocmai de aceea există semne, semne ce ne prescriu interpretarea propriei lor interpretări, ce ne prescriu să le răsturnăm ca semne. Din acest punct de vedere, se poate spune că *allegoria* și *hyponoia* sunt în adîncul limbajului și înaintea lui, nu ceea ce s-a strecut ulterior sub cuvinte, pentru a le deplasa și a le face să vibreze, ci ceea ce a determinat nașterea cuvintelor, ceea ce le face să pilipe cu o strălucire ce nu se fixează niciodată. Din aceeași pricina, interpretul, la Nietzsche, este "veridicul"; el este "veritabilul", și nu pentru că s-ar întări asupra unui adevăr adormit pentru a-l profera, ci pentru că rostește interpretarea pe care orice adevăr are funcția de a-l acoperi. Și poate că tocmai această întărietate a interpretării față de semne constituie elementul cu adevărat decisiv în hermeneutica modernă.

Ideea că interpretarea precede semnul implică faptul că semnul nu este o ființă simplă și binevoitoare (*bienveillant*), așa cum mai era cazul pînă în secolul al XVI-lea, când pletora semnelor, faptul că lucrurile se asemănau dovedeau, pur și simplu, bunăvoița (*la bienveillance*) lui Dumnezeu, și nu îndepărtau decît prinț-un vîl transparent semnul de semnificat. Începînd din secolul al XIX-lea, o dată cu Freud, Marx și Nietzsche, am impresia că semnul începe să devină, dimpotrivă, răuvoitor (*malveillant*); vreau să spun că există în semn un mod ambiguu și oarecum suspect de a vrea rău (*mal vouloir*) și de a "veghea rău" ("malveiller"). Și aceasta exact în măsura în care semnul este deja o interpretare care nu se arată ca atare. Semnele sunt niște interpretări care încearcă să se justifice, nu invers.

Acesta este modul de funcționare a monedei așa e definită în *Critica economiei politice* și mai cu seamă în cartea întâi a *Capitalului*. Așa funcționează și simptomele la Freud. Iar la Nietzsche, cuvintele, justiția, clasificările binare ale Binelui și Răului, semnele deci, sunt niște măști. Dobîndind această nouă funcție de acoperire a interpretării, semnul își pierde ființa sa simplă de semnificant pe care o mai avea, încă, în epoca Renașterii, opacitatea sa ajunge, parcă, să se deschidă, iar în această deschizătură pot, atunci, să pătrundă toate conceptele negative care rămăseseră, pînă atunci, străine de teoria semnului. Acesta nu cunoștea decît momentul transparent și abia negativ al vîlului. Acum devine posibilă organizarea, în interiorul

semnului, a unui întreg joc al conceptelor negative, de contradicții și opoziții, pe scurt, a întregului ansamblu al jocului forțelor reactive astă de bine analizate de Deleuze în cartea sa despre Nietzsche<sup>a</sup>.

“A repune dialectica pe picioare”: dacă această expresie trebuie să aibă un sens, acesta n-ar putea, cumva, fi tocmai reintroducerea în înăsa semnului, în acest spațiu deschis, nesfîrșit, abisal, în acest spațiu fără un conținut real și fără reconciliere, a acestui joc al negativității pe care dialectica, până la urmă, îl dezamorsase conferindu-i un sens pozitiv?

\*

Ultima caracteristică, în sfîrșit, a hermeneuticii: interpretarea se vede obligată să se interpreteze pe sine însăși la infinit; să se reia mereu pe ea însăși. De unde două consecințe importante. Prima este aceea că interpretarea va fi întotdeauna o interpretare prin întrebarea “cine?”, nu ce interpretează ce se află în semnificat, ci, în fond: cine a pus interpretarea. Principiul interpretării nu este altceva decât interpretul, și acesta e, poate, sensul dat de Nietzsche cuvîntului “psihologie”. A doua consecință este că interpretarea trebuie să se interpreteze întotdeauna pe ea însăși și nu poate evita să revină asupra ei însăși. În opoziție cu timpul semnelor, care este un timp al scadenței, și în opoziție cu timpul dialecticii, care e, totuși, linear, avem, prin urmare, un timp al interpretării care e circular. Acest timp e obligat să treacă din nou pe unde a mai trecut deja, ceea ce face ca, în total, singurul pericol care amenință cu adevărat interpretarea, un pericol suprem însă, să fie acela la care, paradoxal, tocmai semnele o expun. Moartea interpretării constă în a crede că există semne, semne care există prim, originar, real, ca niște mărci coerente, pertinente și sistematice.

Viața interpretării, din contră, constă în a crede că nu există decât interpretări. Cred că trebuie să înțelegem foarte bine acest lucru, pe care prea mulți contemporani de-ai noștri îl uită, și anume că hermeneutica și semiologia sunt dușmani de moarte. O hermeneutică ce se repliază, într-adevăr, pe o semiologie crede în existența absolută a semnelor: ea părăsește violența, neterminarea, infinitatea interpretărilor pentru a instaura teroarea indicelui și a suspecta limbajul. Recunoaștem, aici, marxismul de după Marx. Dimpotrivă, o hermeneutică ce se cuprinde în ea însăși intră în domeniul limbajelor

<sup>a</sup> G. Deleuze, *Nietzsche et la philosophie*, Paris, Presses Universitaires de France, 1962.

care nu încetează a se implica pe ele însese, în acea regiune mediană a nebuniei și a limbajului pur. Aici îl recunoaștem pe Nietzsche.

## DISCUȚII

*Dl. Boehm:* Ați arătat foarte bine că interpretarea nu se oprește niciodată la Nietzsche și constituie însăși țesătura realității. Mai mult decât atât: a interpreta lumea și a o schimba nu sînt, pentru Nietzsche, două lucruri diferite. Dar la fel stau lucrurile și în cazul lui Marx? Într-un text celebru, el opune schimbarea lumii transformării ei...

*Dl. Foucault:* Mă așteptam să-mi opuneti această frază a lui Marx. Cu toate acestea, dacă vă gîndiți la economia politică, o să remarcăți că Marx o tratează întotdeauna ca pe un mod de interpretare. Textul despre interpretare se referă la filosofie și la sfîrșitul filosofiei. Însă economia politică aşa cum o înțelege Marx n-ar putea oare să constituie o interpretare care să nu fie condamnată, dat fiind că ar putea să țină seama de schimbarea lumii și, într-un fel, ar interioriza-o?

*Dl. Boehm:* Altă întrebare: esențială, pentru Marx, Nietzsche și Freud, nu este cumva ideea unei automistificări a conștiinței? Nu aceasta este ideea cu adevărat nouă, care nu apare înainte de secolul al XIX-lea și care își are sursa la Hegel?

*Dl. Foucault:* Ar fi o lașitate din partea mea dacă v-aș spune că tocmai aceasta nu este problema pe care am dorit să o pun. Am vrut să tratez interpretarea ca atare. De ce am reînceput să interpretăm? Să fie sub influența lui Hegel?

Un lucru e sigur, și anume că importanța semnului, o anumită schimbare, oricum, în importanță și creditul acordat semnului s-a produs la sfîrșitul secolului al XVIII-lea sau începutul celui de-al XIX-lea; din motive foarte numeroase. De pildă, descoperirea filologiei în sensul clasic al termenului, organizarea rețelei limbilor indoeuropene, faptul că metodele de clasificare și-au pierdut utilitatea, toate acestea au reorganizat, probabil, în întregime lumea culturală a semnelor. Anumite lucruri precum filosofia naturii, înțeleasă în sens foarte larg, și nu doar la Hegel, dar și la toți contemporanii germani ai lui Hegel, constituie fără îndoială dovada acestei alterări în regimul semnelor, care s-a produs în acel moment în cultură.

Părerea mea este că ar fi mai fertil, să spunem, în momentul de față, pentru genul de probleme care se pun, să vedem în ideea mistificării conștiinței mai curind o temă născută din modificarea

regimului fundamental al semnelor în loc să aflăm, invers, în ea originea preocupării de a interpreta.

Dl. Taubes: Analiza d-lui Foucault nu este oare incompletă? Domnia sa mu a ținut cont de tehnicele exegzei religioase, care au avut un rol decisiv. Si n-a urmărit adevărata articulare istorică. În ciuda celor spuse de Dl. Foucault, părerea mea este că interpretarea începe, în secolul al XIX-lea, o dată cu Hegel.

Dl. Foucault: Nu am spus nimic despre interpretarea religioasă, care a avut într-adevăr o importanță extremă, pentru că în foarte scurta istorie pe care am schițat-o m-am plasat pe latura semnelor și nu pe aceea a sensului. Cît privește ruptura petrecută în secolul al XIX-lea, o putem foarte bine pune sub numele lui Hegel. Dar în istoria semnelor, luate în extensia lor cea mai mare, descoperirea limbilor indo-europene, dispariția gramaticii generale, înlocuirea conceptului de caracter cu cel de organism nu sunt cu nimic mai puțin "importante" decît filosofia hegeliană. Nu trebuie să confundăm istoria filosofiei cu arheologia gîndirii.

Dl. Vattimo: Dacă v-am înțeles bine, Marx ar trebui introdus printre gînditorii care, asemeni lui Nietzsche, descoperă infinitatea interpretării. Sunt întru totul de acord cu dumneavoastră în privința lui Nietzsche. La Marx, însă, nu există oare, în mod obligatoriu, un punct de sosire? Ce vrea să însemne infrastructură dacă nu ceva ce trebuie considerat ca bază?

Dl. Foucault: În ceea ce-l privește pe Marx, nu mi-am dezvoltat deloc ideea; mă tem chiar că n-ăs putea încă s-o demonstrez. Gîndițăvă însă la *18 Brumă*<sup>\*</sup>, de pildă: Marx nu-și prezintă nici o clipă interpretarea ca fiind interpretarea finală. Știe foarte bine, și o spune, că s-ar putea interpreta la un nivel mai profund, sau la un nivel mai general, și că nu există o explicație la nivelul faptelor.

Dl. Wahl: Eu cred că există un război între Nietzsche și Marx, și între Nietzsche și Freud, chiar dacă există analogii. Dacă Marx are dreptate, atunci Nietzsche ar trebui interpretat ca un fenomen al burgheziei dintr-o anume epocă. Dacă Freud are dreptate, trebuie să ne aplecăm asupra inconștientului lui Nietzsche. Văd, prin urmare, un fel de război între Nietzsche și ceilalți doi.

---

\* K. Marx, *Der Achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte*, in *Die Revolution. Eine Zeitschrift in zwanglosen Heftern*, ed. J. Weydemeyer, Erstes Heft, New York, 1852 (*Le Dix-Huit Brumaire de Louis Bonaparte*, Paris, Éditions sociales, 1962).

Nu este adevărat că, în materie de interpretări, avem prea multe? Sîntem "bolnavi de interpretare". Întotdeauna trebuie, desigur, să interpretăm. Nu există însă și ceva de interpretat? Și mă întreb: cine interpretează? Și, în fine: sănsem mistificați, dar de cine anume? Există cineva care ne trage pe sfoară, dar cine este acesta? Întotdeauna există o pluralitate de interpretări: Marx, Freud, Nietzsche, dar și Gobineau... Există marxism, psihanaliză, există și, să spunem, interpretări rasiale...

*Dl. Foucault:* Problema pluralității interpretărilor, a războiului interpretărilor este făcută, cred eu, structural posibilă tocmai de definiția dată interpretării, care se face la infinit, fără să existe un punct absolut pe baza căruia ea să se judece și să fie decisă. Astfel încât *asta*, faptul că noi sănsem sortiți a fi interpretați chiar în momentul când interpretăm, trebuie să fie cunoscut fiecărui interpret. Această pleoră de interpretări reprezintă, fără îndoială, o trăsătură ce caracterizează în profunzime cultura occidentală acum.

*Dl. Wahl:* Există, totuși, și oameni care nu sănse interpreți.

*Dl. Foucault:* Aceștia nu fac decit să repete, să repete limbajul însuși.

*Dl. Wahl:* De ce? De ce să spunem asta? Pe Claudel, firește, vrem să-l interpretăm în nenumărate feluri, din punct de vedere marxist, din punct de vedere freudian, dar cu toate acestea cea mai importantă este, oricum, opera lui Claudel. Despre opera lui Nietzsche este mai greu de afirmat acest lucru. Interpretată marxist sau freudian, ea riscă să sucombeze...

*Dl. Foucault:* Oh, n-aș spune că a sucombat! Este însă adevărat că există, în tehniciile de interpretare ale lui Nietzsche, ceva radical diferit și care face să nu-l putem, dacă vreți, înscrie în corporile constituite pe care le reprezintă astăzi comuniștii, pe de o parte, și psihanalista, pe de altă parte. Nietzscheenii nu au în raport cu ceea ce interpretează...

*Dl. Wahl:* Există nietzscheeni? Azi-dimineață existau îndoieți în această privință!

*Dl. Baroni:* Aș vrea să vă întreb dacă nu credeți că între Nietzsche, Freud și Marx paralela ar putea fi următoarea: Nietzsche, în interpretarea sa, caută să analizeze sentimentele frumoase și să arate ce ascund ele în realitate (în *Genealogia moralei*, de pildă). Freud, în psihanaliză, va dezvăluia ce este conținutul latent; și aici, interpretarea va fi destul de catastrofală pentru sentimentele frumoase. În sfîrșit, Marx va ataca conștiința liniștită a burgheziei și va arăta cum stau lucrurile în fond. Astfel încât aceste trei interpretări apar dominate de

ideea că există semne care trebuie traduse, cărora trebuie să li se descopere semnificația, chiar dacă această traducere nu e simplă, și trebuie să se desfășoare pe etape, poate la infinit.

Mai există însă și un alt fel de interpretare în psihologie, total opusă acestora, și care ne reduce la secolul al XVI-lea despre care vorbeați. Este interpretarea lui Jung, care denunță în tipul freudian de interpretare tocmai otrava depreciativă. Jung opune semnului simbolul, semnul fiind ceea ce trebuie tradus în conținutul său latent, în vreme ce simbolul vorbește prin el însuși. Chiar dacă adineauri am spus că Nietzsche mi se pare a se alătura lui Freud și lui Marx, părerea mea este, de fapt, că Nietzsche poate fi apropiat și de Jung. Pentru Nietzsche ca și pentru Jung, există o opozitie între "eu" și "sine", între mica și marea rațiune. Nietzsche este un interpret extrem de ascuțit, crud chiar, însă există la el un anumit mod de a asculta "marea rațiune" care-l apropie de Jung.

*Dl. Foucault: Aveți dreptate, fără îndoială.*

*D-ra Ramnoux:* Aș dori să revin asupra unui punct: de ce nu ați vorbit despre rolul exegzei religioase? Mi se pare că nu se poate neglija poate chiar nici măcar istoria traducerilor: pentru că, în fond, fiecare traducător al Bibliei își spune că spune sensul lui Dumnezeu, și prin urmare trebuie să pună în acesta o conștiință infinită. Până la urmă, traducerile evoluează în timp, și ceva se dezvăluie prin această istorie a traducerilor. Este un lucru foarte complicat...

De asemenea, înainte de a vă asculta meditam la relațiile posibile dintre Nietzsche și Freud. Dacă vă uitați la indexul operelor complete ale lui Freud, și în plus la cartea lui Jones, veți găsi prea puține lucruri. Dar deodată mi-am spus: problema e inversă. De ce a tăcut Freud în privința lui Nietzsche?

Există aici două puncte. Primul e că, în 1908 cred, elevii lui Freud, adică Rank și Adler, au luat ca subiect al unuia dintre micile lor congrese asemănările sau analogiile dintre tezele lui Nietzsche (în special din *Genealogia moralei*) și tezele lui Freud. Freud i-a lăsat să-și vadă de treabă păstrând o extremă rezervă, și cred că ceea ce a spus, în acel moment, este, cu aproximație: Nietzsche vine cu prea multe idei deodată.

Celălalt punct este că, începând din 1910, Freud a intrat în relații cu Lou Salomé; a făcut chiar o schiță, sau o analiză didactică a acesteia\*. A existat deci, probabil, prin intermediul lui Lou Salomé, un

\* Trimitere la corespondența între Lou Andreas-Salomé și Freud, care se

fel de relație medicală între Freud și Nietzsche. Or, Freud nu putea să vorbească despre această relație. Atâtă doar, ceea ce-i sigur e că tot ce Lou Salomé a publicat ulterior face parte, în fond, din analiza sa interminabilă. El ar trebui citit din această perspectivă. Avem, apoi, cartea lui Freud, *Moise și monoteismul*<sup>\*\*</sup>, în care există un soi de dialog al lui Freud cu Nietzsche din *Genealogia moralei* – vedetă, vă supun diferite probleme, știți cumva mai mult?

Dl. Foucault: Nu, nă știu cu precizie mai mult. Am fost într-adevăr frapat de ciudata tăcere, cu excepția a două sau trei fraze, a lui Freud despre Nietzsche, chiar și în corespondență. Este, într-adevăr, destul de misterios. Explicația prin analiza lui Lou Salomé, faptul că nu putea să spună mai mult...

D-ra Ramnoux: Nu voia să spună mai mult...

Dl. Demonbynes: În legătură cu Nietzsche, ați spus că experiența nebuniei era punctul cel mai apropiat de cunoașterea absolută. Pot să vă întreb în ce măsură, după părerea dumneavoastră, Nietzsche a avut experiența nebuniei? Dacă ați avea, firește, timp, ar fi foarte interesant să ne punem această întrebare și cu privire la alte mari spirite, fie ei poeți și scriitori precum Hölderlin, Nerval sau Maupassant, fie chiar muzicieni precum Schumann, Henri Duparc sau Maurice Ravel. Să rămînem, însă, pe planul lui Nietzsche. Am înțeles bine? Căci ați vorbit efectiv despre această experiență a nebuniei. Este într-adevăr ceea ce ați vrut să spuneți?

Dl. Foucault: Da.

Dl. Demonbynes: N-ați vrut să spuneți "conștiință", sau "preștiință", sau presentiment al nebuniei? Chiar credeți că putem să avem... că niște mari spirite precum Nietzsche pot să aibă "experiența nebuniei"?

Dl. Foucault: Am să vă spun: da, da.

Dl. Demonbynes: Nu înțeleg ce înseamnă acest lucru, pentru că nu sunt un mare spirit!

---

întinde pe un sfert de veac. Lou Andreas-Salomé, *Correspondance avec Sigmund Freud (1912-1936)*. Următoră de *Journal d'une année (1912-1913)*, trad. fr. L. Jumel, Paris, Gallimard, coll. "Connaissance de l'inconscient", 1970.

\*\* S. Freud, *Der Mann Moses und die Monotheistische Religion. Drei Abhandlungen*, Amsterdam, Allert de Lange, 1939 (*L'Homme Moïse et la Religion monothéiste. Trois essais*, trad. fr. C. Heim, Paris, Gallimard, coll. "Connaissance de l'inconscient", 1986).

*Dl. Foucault:* Eu nu spun asta.

*Dl. Kelkel:* Întrebarea mea va fi foarte scurtă: ea va fi de fond, se va referi la ceea ce dumneavoastră ați numit “tehnici de interpretare”, în care dumneavoastră păreți a vedea n-aș spune un substitut, dar oricum un succesor, o succesiune posibilă a filosofiei. Nu credeți că aceste tehnici de interpretare a lumii sunt, mai presus de orice, niște tehnici “terapeutice”, niște tehnici de “vindecare”, în sensul cel mai larg al termenului: a societății la Marx, a individului la Freud, a umanității la Nietzsche?

*Dl. Foucault:* Cred, într-adăvăr, că sensul interpretării, în secolul al XIX-lea, s-a apropiat cu siguranță de ceea ce dumneavoastră înțelegeți prin terapeutică. În secolul al XVI-lea, interpretarea își afla sensul mai degrabă în zona revelației, a mîntuirii. Am să vă citez numai o frază dintr-un istoric pe care îl cheamă Garcia: “În zilele noastre – spune el în 1860 –, sănătatea a luat locul mîntuirii”.

# GÎNDIRE ȘI DISCURS: RĂSPUNS LA O ÎNTRERBARE

Le mulțumesc cititorilor revistei *Esprit* pentru că au binevoit să-mi pună întrebări și lui J.-M. Domenach pentru că mi-a dat posibilitatea să le răspund. Aceste întrebări erau atât de numeroase – și fiecare în parte atât de interesantă – încât îmi era cu neputință să mă aplec asupra tuturor. Am ales-o pe ultima\* (nu fără regretul de a fi fost nevoie să le abandonez pe celelalte):

- 1) pentru că la o primă privire m-a surprins, convingîndu-mă însă imediat că privește însăși esența lucrării mele;
- 2) pentru că îmi permite să plasez cel puțin cîteva dintre răspunsurile pe care aş fi vrut să le dau celorlalte întrebări;
- 3) pentru că formulează interogația pe care nici o lucrare teoretică nu poate, astăzi, să o evite.

\*

Cum să nu recunosc că ați caracterizat cît se poate de just ceea ce mă preocupă să întreprind? Și că ați atins, totodată, punctul de inevitabilă discordie: “A introduce constringerea sistemului și discontinuitatea în istoria spiritului”? Da, mă recunosc aproape total în această caracterizare. Da, recunosc că este vorba de un demers aproape de nejustificat. Pertinență diabolică: ați reușit să definiți munca mea într-un mod la care nu pot decât să subscriu, dar pe care

---

\* O gîndire care introduce constringerea sistemului și discontinuitatea în istoria spiritului nu elimină oare orice fel de bază pentru o intervenție politică progresistă? Nu ajunge ea la dilema următoare:

– fie acceptarea sistemului,  
– fie apelul la evenimentul sălbatic, la erupția unei violențe exterioare, singura capabilă să răstoarne sistemul?

nimeni, vreodată, n-ar vrea să-l asume. Sunt, dintr-o dată, întreaga mea bizarerie. Stranietațea mea atât de puțin legitimă. Și acest demers, care a fost oarecum solitar, desigur, însă întotdeauna răbdător, fără altă lege în afara lui însuși, suficient de aplicat, credeam eu, ca să poată să se apere singur, îmi dau seama brusc că este de deviant față de normele prestabile, că este de scandalos. Cu toate acestea, două sau trei detalii din definiția atât de justă pe care mi-o propuneți mă deranjează și mă fac să evit să ader la ea pe de-a-ntregul.

Mai întâi, folosiți cuvîntul *sistem* la singular. Or, eu sunt pluralist. Iată ce anume vreau să spun: (Îmi veți îngădui, sper, să nu vorbesc doar despre ultima mea carte, ci și despre cele care au precedat-o; și asta pentru că, împreună, ele alcătuiesc un mănușchi de cercetări ale căror teme și repere cronologice sunt suficient de apropiate; și, de asemenea, pentru că fiecare din ele constituie o experiență descriptivă care se opune și, deci, se referă la celealte două printr-un anumit număr de trăsături.) Sunt pluralist: problema pe care mi-am pus-o este aceea a *individualizării* discursurilor. Pentru individualizarea discursurilor, există criterii cunoscute și sigure (sau aproape): sistemul lingvistic căruia îi aparțin, identitatea subiectului care le-a articulat. Mai există, însă, și alte criterii, cu nimic mai puțin familiare, dar mult mai enigmatische. Atunci cînd vorbim despre psihatrie, despre medicină, despre gramatică, despre biologie sau despre economie, la singular, despre cîte anume vorbim? În ce anume constau aceste ciudate unități pe care credem că le putem recunoaște dintr-o primă privire, dar cărora ne-ar fi foarte greu să le definim limitele? Unele dintre aceste unități par a veni din adîncul istoriei noastre (medicina nu mai puțin decît matematicile), în vreme ce altele au apărut recent (economia, psihatria), iar altele, poate, în fine, au dispărut (cazuistica). Unități în care vin să se înscrie neîncetat noi enunțuri și care sunt neîncetat transformate de către acestea (stranie unitate a sociologiei sau a psihologiei, care, încă de la naștere, n-au încetat să ia de la capăt). Unități care se mențin cu încăpăținare după atîtea erori, uitări, noutăți, după atîtea metamorfoze, dar care au parte, uneori, de mutații atât de radicale încît ne-ar fi foarte greu să le considerăm identice cu ele însese (cum să afirmi că aceeași economie o regăsim, fără întreruperi, de la fiziocrați și pînă la Keynes?).

Există, poate, discursuri care pot să-și redefinăască în orice moment propria individualitate (matematicile, de pildă, pot să reinterpretze în orice moment totalitatea istoriei lor); însă în nici unul dintre cazurile amintite, discursul nu poate să restituie totalitatea

istoriei sale în unitatea unei arhitecturi formale. Rămîn două recursuri tradiționale. Recursul istorico-transcendental: să încerci să găsești, mai presus de orice manifestare și de orice naștere istorică, o întemeiere originară, deschiderea unui orizont inepuizabil, un proiect aflat în recul față de orice eveniment, și care să păstreze de-a lungul istoriei schița mereu deschisă a unei unități niciodată terminate. Și recursul empiric sau psihologic: să cauți întemeietorul, să interpretezi ce anume a vrut el să spună, să detectezi semnificațiile implicate care dorm tăcute în discursul său, să urmărești firul sau destinul acestor semnificații, să povestești tradițiile și influențele, să fixezi momentul trezirilor, al uitărilor, al conștientizărilor, al crizelor, al schimbărilor în spiritul, sensibilitatea sau interesul oamenilor. Mi se pare însă că primul dintre aceste recursuri este tautologic, iar cel de-al doilea extrinsec și neesențial. Reperind și sistematizând propriile lor caracteristici, aş dori să încerc să individualizez marile unități care scandează, în simultaneitate sau în succesiune, universul discursurilor noastre.

Am reținut trei grupe de criterii:

1) Criteriile de *formare*. Ceea ce permite individualizarea unui discurs precum economia politică sau gramatica generală nu este unitatea unui obiect sau o structură formală; nu este nici o arhitectură conceptuală coerentă; nu este o opțiune filosofică fundamentală; ci mai curînd existența unor reguli de formare pentru toate obiectele sale (oricărât de disperse ar fi acestea), pentru toate operațiunile sale (care pot, uneori, să nu se suprapună și să nu se înlănțue), pentru toate conceptele sale (care pot fi, foarte bine, incompatibile), pentru toate opțiunile sale teoretice (care, uneori, se exclud unele pe altele). Există o formăjire discursivă individualizată ori de câte ori un asemenea joc de reguli poate fi definit.

2) Criteriile de *transformare* sau de *prag*. Voi spune că istoria naturală sau psihopatologia sunt unități de discurs dacă voi putea defini condițiile care a fost nevoie să fie întrunate într-un moment foarte precis al timpului pentru ca obiectele, operațiunile, conceptele și opțiunile lor teoretice să se poată forma; dacă voi putea să definesc modificările interne de care au fost susceptibile; dacă voi putea să definesc, în sfîrșit, care este pragul de transformare dincolo de care noi reguli au fost puse în joc.

3) Criteriile de *corelare*. Voi spune că medicina clinică este o formăjire discursivă autonomă dacă voi putea să definesc ansamblul relațiilor care o definesc și care o situează printre celelalte tipuri de

discurs (precum biologia, chimia, teoria politică sau analiza societății) și în contextul non-discursiv în care ea funcționează (instituții, raporturi sociale, conjunctură economică și politică).

Aceste criterii permit înlocuirea temelor istoriei totalizante (indiferent că e vorba despre "progresul rațiunii" sau despre "spiritul unui veac") cu niște analize diferențiate. Ele permit descrierea, ca *épistémè*, a unei epoci, nu a sumei cunoștințelor acestei epoci sau a stilului general al cercetărilor ei, ci a abaterii, a distanțelor, a opozițiilor, a diferențelor, a relațiilor multiplelor sale discursuri științifice: *épistémè* nu este *un fel de mare teorie subiacentă*, ci un spațiu de *dispersie*, un *cîmp deschis și, fără îndoială, infinit descriptibil de relații*. Aceste criterii mai permit, în plus, și descrierea nu a marii istorii care ar trage după sine toate științele într-un același avînt, ci tipurile de istorii – adică de remanență și de transformare – ce caracterizează diferențele discursuri (istoria matematicilor nu ascultă de același model ca istoria biologiei, care nici ea nu ascultă de același model ca istoria psihopatologiei): *épistémè* nu este *o felie de istorie comună tuturor științelor*, este *un joc simultan de remanențe specifice*. În sfîrșit, ele permit situarea fiecărui la locul său, respectiv a diferențelor praguri: căci nimic nu dovedește dinainte (și nimic nu demonstrează după examinare) că cronologia lor este aceeași pentru toate tipurile de discurs; pragul ce poate fi descris pentru analiza limbajului la începutul secolului al XIX-lea nu cunoaște, desigur, un episod simetric în istoria matematicilor, și, fapt cu mult mai paradoxal, pragul de formare al economiei politice (marcat de Ricardo) nu coincide cu constituirea – de către Marx – a unei analize a societății și a istoriei<sup>1</sup>. *Épistémè* nu reprezintă un *stadiu general al rațiunii*; ci un *raport complex de decalaje succesive*.

Nimic, aşadar, cum se poate vedea, mai străin mie decât căutarea unei forme constrângătoare, suverane și unice. Eu nu caut să detectez, pornind de la semne diverse, spiritul unitar al unei epoci, forma generală a conștiinței sale: ceva de felul unei *Weltanschauung*. Nu am

<sup>1</sup> Faptul acesta, deja reperat așa cum se cuvine de către Oscar Lange, explică astăzi locul limitat, perfect circumscris, pe care îl ocupă conceptele lui Marx în cîmpul epistemologic ce se întinde de la Petty și pînă la econometria contemporană, cît și caracterul intemeietor al acestor concepte pentru o teorie a istoriei. Sper să am timpul de a analiza problemele discursului istoric într-o lucrare viitoare, care se va intitula, aproximativ, așa: *Trecutul și Prezentul: o altă arheologie a științelor umaniste*.

descriș nici emergență și eclipsa unei structuri formale care ar domni, o vreme, peste toate manifestările gîndirii: n-am făcut istoria unui transcendental sincopat. În sfîrșit, nu am descriș nici gîndiri sau sensibilități seculare născîndu-se, biliindu-se, luptînd, stingîndu-se asemenei unor mari suflete fantomatice jucîndu-și teatrul lor de umbre pe ariescena istoriei. Am studiat, rînd pe rînd, ansambluri de discursuri; le-am caracterizat; am definit jocuri de reguli, de transformări, de praguri, de remanențe; le-am compus între ele, am descriș fascicole de relații. Peste tot unde am considerat necesar, am făcut să prolifereze sistemele.

\*

O gîndire, spuneți dumneavoastră, care "subliniază discontinuitatea". Noțiune, într-adevăr, a cărei importanță, astăzi – atât pentru istorici cât și pentru lingviști –, nu poate fi subestimată. Însă utilizarea singularului nu mi se pare cu totul potrivită. Și aici, sunt pluralist. Problema mea: să substitui formei abstracte, generale și monotone a "schimbării", sub care de bunăvoie noi gîndim succesiunea, analiza unor *tipuri diferite de transformare*. Ceea ce implică două lucruri: a pune între paranteze toate vechile forme de continuitate moale cu ajutorul căror este atenuat, de obicei, faptul sălbatic al schimbării (tradiție, influență, obiceiuri de gîndire, mari forme mentale, conștrîngeri ale spiritului uman), și a face să izbucnească, din contră, cu obstinație, întreaga vivacitate a diferenței: a stabili, cu meticulozitate, abaterea. A pune, apoi, între paranteze toate explicațiile psihologice ale schimbării (geniul marilor inventatori, crizele de conștiință, apariția unei noi forme de spirit); și a defini cu cea mai mare grijă transformările care nu spun că au provocat, ci au *constituit* schimbarea. A înlătura, pe scurt, tema *devenirii* (formă generală, element abstract, cauză primă și efect universal, amestec confuz de identic și nou) cu analiza *transformărilor* în specificitatea lor.

1) În *interiorul* unei formațiuni discursive determinate, a detecta schimbările care afectează obiectele, operațiunile, conceptele, opțiunile teoretice. Pot fi, astfel, distinse (mă limitez la exemplul *Gramaticii generale*): schimbările prin deducție sau implicație (teoria verbului copulativ implica distincția între o rădăcină substantivală și o flexiune verbală); schimbările prin generalizare (extindere la verb a teoriei cuvîntului-desemnare și dispariția, prin urmare, a teoriei verbului copulativ); schimbările prin delimitare (conceptul de atribut

este specificat prin noțiunea de complement); schimbările prin trecere la complementar (din proiectul de a construi o limbă universală și transparentă derivă căutarea secretelor ascunse în limba cea mai primitivă); schimbările prin trecerea la celălalt termen al unei alternative (primatul vocalelor sau primatul consoanelor în constituirea rădăcinilor); schimbările prin permutarea dependențelor (teoria verbului poate fi întemeiată pe aceea a numelui și invers); schimbările prin excludere sau includere (analiza limbilor ca niște sisteme de semne reprezentative face să cadă în desuetudine căutarea înrudirii dintre ele, care este însă reintrodusă prin căutarea unei limbi primitive).

Acstea diferite tipuri de schimbare constituie prin ele însese ansamblul *derivațiilor* caracteristice ale unei formațiuni discursive.

2) A detecta schimbările care afectează formațiunile discursive *însele*:

– deplasarea liniilor ce definesc cîmpul obiectelor posibile (la începutul secolului al XIX-lea, obiectul medical încețează a mai fi prins într-o suprafață de clasificare și începe să fie reperat în spațiul tridimensional al corpului);

– noua poziție și noul rol al subiectului vorbitor în cadrul discursului (subiectul din discursul naturaliștilor din secolul al XVIII-lea devine în exclusivitate subiect *privitor* în conformitate cu o grilă și *notant* conform unui cod; încețează a fi ascultător, interpretant, descifrant);

– noua funcționare a limbajului în raport cu obiectele (începînd cu Tournefort, discursul naturaliștilor nu mai are rolul de a pătrunde în lucruri, de a surprinde în adîncul lor limbajul pe care acestea îl învăluie în secret și de a-l produce la lumina zilei; ci de a așterne o suprafață de transcriere pe care forma, numărul, mărimea și disponerea elementelor să poată fi traduse în mod univoc);

– noua formă de localizare și de circulație a discursului în societate (discursul clinic nu se formulează în același locuri, nu are aceleași procedee de înregistrare, nu se difuzează, nu se acumulează, nu se conservă și nici nu se contestă, în secolul al XVIII-lea, la fel ca discursul medical).

Toate aceste schimbări, de un tip superior celor dinainte, definesc transformările care afectează spațiile discursive însesi: sunt *mutații*.

3) În sfîrșit, al treilea tip de schimbări, cele care afectează simultan mai multe formațiuni discursive:

– schimbarea locului în cadrul diagramei ierarhice (analiza

limbajului a deținut, de-a lungul epocii clasice, un rol rector pe care l-a pierdut, în primii ani al secolului al XIX-lea, în beneficiul biologiei);

-- alterarea în natura recipiunii (gramatica clasică, în calitatea ei de teorie generală a semnelor, garanta, în alte domenii, transpunerea unui instrument de analiză; în secolul al XIX-lea, biologia asigură importarea "metamorfică" a unui anumit număr de concepte: organisme → organizare; funcție → funcție socială; viață → viață a cuvintelor sau a limbilor);

-- deplasări funcționale: teoria continuității ființelor, care, în secolul al XVIII-lea, ținea de discursul filosofic, este preluată, în secolul al XIX-lea, de discursul științific.

Toate aceste transformări, de un tip superior precedentelor două, caracterizează schimbările propriei epistemei însăși. Sunt *redistribuiriri*.

Iată un mic lot (cincisprezece, poate) de modificări diferite ce pot fi identificate cu privire la discursuri. Și iată de ce aş fi preferat să se spună că am subliniat nu discontinuitatea, ci discontinuitățile (adică diferențele transformării care este posibil a fi descrise cu privire la două stadii ale discursului). Importantă însă, pentru mine, acum, nu este constituirea unei tipologii exhaustive a acestor transformări.

1) Important este să atribui drept conținut conceptului monoton și gol de "schimbare" un joc de modificări specificate. Istoria "ideilor" și aceea a "științelor" nu mai trebuie să fie o relevare a inovațiilor, ci analiza descriptivă a diferențelor transformări efectuate<sup>2</sup>.

2) Ceea ce mă interesează este să nu amestec o astfel de analiză cu un diagnostic psihologic. Căci un lucru (legitim) este să te întrebi dacă a fost genial sau care au fost experiențele din prima copilărie ale celui a cărui operă prezintă un atare ansamblu de modificări. Și alt lucru să descrii cîmpul de posibilități, forma operațiunilor, tipurile de transformare ce caracterizează practica sa discursivă.

3) Ceea ce mă interesează este să arăt că nu există, pe de o parte, discursuri inerte, deja mai mult sau mai puțin moarte, și, pe de altă parte, un subiect atotputernic care le manipulează, le dă peste cap, le înnoiește; ci că subiecții producători de discursuri fac parte din cîmpul discursiv – în el își au locul (și posibilitățile de a se deplasa) și funcția (posibilitățile de mutație funcțională). Discursul nu este locul de erupție a subiectivității pure; este un spațiu de poziționări și de moduri de funcționare diferențiate pentru subiecți.

---

<sup>2</sup> Fapt prin care eu nu fac decît să urmez exemplele de metodă oferite în mai multe rînduri de către dl. Canguilhem.

4) Dar ceea ce mă interesează cel mai mult este să definesc jocul de dependențe dintre toate aceste transformări:

- dependențe *intradiscursive* (între obiectele, operațiunile, concepțele unei aceleiași formațiuni);
- dependențe *interdiscursive* (între formațiuni discursivee diferite: de pildă, corelațiile pe care le-am studiat în *Cuvintele și lucrurile* între istoria naturală, economie, gramatică și teoria reprezentării);
- dependențe *extradiscursive* (între transformări discursive și diferite transformări care s-au produs altundeva decât în discurs: de pildă, corelațiile, studiate în *Istoria nebuniei* și în *Nasterea clinicii*, între discursul medical și un întreg joc de schimbări economice, politice, sociale).

Tot acest joc de dependențe, eu aş vrea să-l aşez în locul simplității uniforme a atribuirilor de cauzalitate; și, prin înlăturarea privilegiului neîncetat reprodus al cauzei, să determin apariția mănușchiului polimorf al corelațiilor.

Vedeți, aşadar: nici vorbă să substitui o categorie, "discontinuu", celei nu mai puțin abstracte și generale de "continuu". Mă străduiesc, dimpotrivă, să demonstrez că discontinuitatea nu este, între evenimente, un vid monoton și de negindit, pe care ar trebui să ne grăbim a-l umple (două soluții perfect simetrice) cu plenitudinea mohorită a cauzei sau cu agila jucărie a spiritului; ci că ea este un joc de transformări specificate, diferite unele de altele (având fiecare condițiile, regulile și nivelul lor) și legate între ele conform schemelor de dependență. Istoria este analiza descriptivă și teoria acestor transformări.

\*

Un ultim punct, asupra căruia sper să pot fi mai scurt. Folosiți expresia "istoria spiritului". La drept vorbind, înțelegeam să fac mai degrabă o istorie a discursului. Și care e diferența, o să mă întrebați. "Textele pe care le luăți ca material nu le studiați conform structurii lor gramaticale; nu descrieți cimpul semantic pe care ele-l străbat; nu limba constituie obiectul dumneavoastră. Și atunci? Ce anume căutați, dacă nu să descoperiți gîndirea care le animă și să reconstituîți reprezentările cărora ele-le-au oferit o versiune durabilă poate, dar fără doar și poate infidelă? Ce anume căutați, dacă nu să regăsiți, în spatele lor, intenția oamenilor care le-au formulat, semnificațiile pe care, voit sau fără să știe, ei le-au depus în ele, acel imperceptibil surplus față de

sistemul lingvistic și care este ceva de felul deschiderii proprii libertății sau istoriei spiritului?"

Aici se ascunde, poate, punctul esențial. Aveți dreptate: ceea ce analizez eu în discurs nu este sistemul limbii sale și nici, în general, regulile formale ale construcției sale: căci nu mă preocupă să aflu ce anume îl face să fie legitim sau îi conferă inteligibilitate, permisindu-i să servească în comunicare. Problema pe care eu o pun este nu cea a codurilor, ci a evenimentelor: legea de existență a enunțurilor, ceea ce le-a făcut posibile – pe ele și nici un altul în locul lor, condițiile apariției lor singulare; corelația lor cu alte evenimente anterioare sau simultane, discursivee sau nu. La această întrebare, eu mă străduiesc, totuși, să răspund fără a mă referi la conștiința, obscură sau explicită, a subiecților vorbitori; fără a raporta faptele de discurs la voința – poate involuntară – a autorilor lor, fără a invoca acea intenție de a spune care este totdeauna în exces de bogătie față de ceea ce se spune; fără a încerca să captez ușurința nemaivăzută a unei vorbiri care n-ar avea text.

Ceea ce face ca demersul meu să nu fie nici o formalizare și nici o exegeză. Ci o *arheologie*: adică, aşa cum însuși numele său o arată într-un mod prea evident, descrierea *archivei*<sup>a</sup>. Prin acest termen, eu nu înțeleg masa textelor care au putut fi strînse într-o epocă dată sau conservate din acea epocă prin avataurile ștergerii. Înțeleg ansamblul regulilor care, într-o epocă dată și pentru o societate determinată, definesc:

---

<sup>a</sup> "V-ați intitulat ultima carte Arheologia cunoașterii. De ce 'arheologie'? // Din două motive. Am folosit, mai întâi, acest cuvînt într-un mod întrucîntător, pentru a desemna o formă de analiză care nu este propriu-zis o istorie (în sensul în care se povestește, de pildă, istoria inventiilor sau istoria ideilor), dar nici propriu-zis o epistemologie, adică o analiză internă a structurii unei științe. Acest altceva l-am numit, aşadar, 'arheologie'; și, apoi, retrospectiv, mi s-a părut că hazardul nu m-a călăuzit prea greșit: la urma urmelor, acest cuvînt, 'arheologie', cu prețul unei aproxiماții care-mi va fi, sper, iertată, poate însemna: descriere a *archivei*. Înțeleg prin 'arhivă' ansamblul discursurilor efectiv enunțate; iar acest ansamblu de discursuri este avut în vedere nu numai ca un ansamblu de evenimente care vor fi avut loc o dată pentru totdeauna și care ar rămîne, astfel, suspendate, în limburile sau în purgatoriu istoriei, ci și ca un ansamblu care continuă, încă, să funcționeze, să se transforme pe parcursul istoriei, să ofere, încă, posibilitate de a apărea și altor discursuri" ("Michel Foucault explique son dernier livre", con vorbire cu J.-J. Brochier, *Magazine littéraire*, nr. 28, april-mai 1969, pp. 23-25 (citat după *Dits et Écrits*, op. cit., t. IV, pp. 771-779).

– limitele și formele *dicibilității*: despre ce este cu puțință să vorbim? Ce anume a fost constituit ca domeniu de discurs? Ce tip de discursivitate a fost afectat unui domeniu sau altuia (despre ce s-a povestit; despre ce s-a vrut a se face o știință descriptivă; la ce se s-a acordat o formulare literară etc.)?

– limitele și formele *conservării*: care sunt enunțurile sortite să treacă fără urmă? Care sunt, dimpotrivă, destinate a intra în memoria oamenilor (prin recitare ritualică, prin pedagogie și învățămînt, prin distracție și sărbătoare, prin publicitate)? Care sunt notate pentru a putea fi reutilizate și în ce scopuri? Care au fost puse în circulație și în interiorul căror grupuri? Care sunt cele reprimate și cenzurate?

– limitele și formele *memoriei* aşa cum apare ea în diferitele formațiuni discursivee: care sunt enunțurile pe care fiecare le recunoaște ca valabile sau discutabile sau ca definitiv invalide? Care sunt cele care au fost abandonate ca neglijabile și cele care au fost excluse ca străine? Ce tipuri de raporturi au fost stabilite între sistemul enunțurilor prezente și corpusul enunțurilor trecute?

– limitele și formele *reactivării*: dintre discursurile epocilor anterioare și ale culturilor străine, care sunt cele reținute, valorizate, importate, cele care se încearcă a fi reconstituite? Si ce anume se face cu ele, căror transformări le sunt ele supuse (comentariu, exgeză, analiză), ce sistem de apreciere li se aplică, ce rol li se încredințează să joace?

– limitele și formele *apropierii*: ce indivizi, ce grupuri, ce clase au acces la ce tip de discurs? Cum este instituționalizat raportul dintre discurs și cel care-l rostește, dintre discurs și cel care-l primește? Cum se semnalează și se definește raportul dintre discurs și autorul său? Cum se desfășoară, între clase, națiuni, colectivități lingvistice, culturale sau etnice lupta pentru preluarea discursurilor?

Acesta e fondul pe care se detașează analizele începute de mine; spre el se îndreaptă ele. Nu scriu, prin urmare, o istorie a spiritului, în funcție de succesiunea formelor sau de densitatea semnificațiilor sale sedimentate. Nu interoghez discursurile cu privire la ceea ce, pe tăcute, acestea vor să spună, ci cu privire la faptul și la condițiile apariției lor manifeste; nu cu privire la conținuturile pe care ele pot să le ascundă, ci referitor la transformările pe care ele le-au efectuat; nu cu privire la sensul ce se păstrează în ele asemenei unei origini perpetue, ci cu privire la cîmpul în care ele coexistă, se mențin sau dispar. Este vorba de o analiză a discursurilor în dimensiunea exteriorității lor. De unde trei urmări:

- a trata discursul trecut nu că pe o temă pentru un *comentariu* care l-ar reduce la viață, ci că pe un *monument*<sup>3</sup> ce se cere descris în propria sa alcătuire;
- a căuta în discurs nu legile de construcție, asemenei metodelor structurale, ci condițiile sale de existență<sup>4</sup>;
- a lega discursul nu de gîndirea, de spiritul sau de subiectul care au putut să-i dea naștere, ci de cîmpul practic în care el poate să se desfășoare.

\*

Îmi cer scuze: m-am mișcat foarte încet, aproape m-am tîrât. și pentru foarte puțin lucru: să propun trei modificări ușoare la definiția dumneavoastră și să vă cer îngăduință să vorbim despre munca mea ca despre o încercare de a introduce "diversitatea sistemelor și jocul discontinuităților în istoria discursurilor". Să nu credeți cumva că vreau să trișez; sau că încerc să evit punctul esențial al întrebării dumneavoastră discutîndu-i la infinit termenii. Un acord prealabil era, însă, necesar. și iată-mă, în sfîrșit, cu spatele la zid. Trebuie, acum, să răspund.

Nu, firește, la întrebarea dacă *eu* sunt reacționar, și nici la aceea dacă textele mele *sunt* reacționare (în ele însese, intrinsec, printr-o serie de semne foarte bine criptate). Întrebarea pe care mi-o puneți este mult mai serioasă, singura, cred, care poate fi, în mod legitim, pusă. Mă întrebați cu privire la *raporturile* între ceea ce spun și o anumită practică politică.

După părerea mea, la această întrebare se pot da două răspunsuri. Unul privește operațiunile critice pe care discursul meu le efectuează în domeniul care îi este propriu (istoria ideilor, a științelor, a gîndirii, a cunoașterii...): ceea ce scoate el din circuit era, oare, indispensabil pentru o politică progresistă? Celălalt privește cîmpul de analiză și domeniul de obiecte pe care discursul meu îl face să apară: cum ar putea acestea să se articuleze la exercițiul efectiv al unei politici progresiste?

Operațiunile critice întreprinse de mine ar putea fi rezumate astfel:

<sup>3</sup> Împrumut acest cuvînt de la dl. Canguilhem. Domnia sa descrie mai bine decît am reușit eu ce anume am vrut să fac.

<sup>4</sup> Mai este oare nevoie să precizez că nu sunt ceea ce se cheamă un "structuralist"?

1) *A stabili limite* acolo unde istoria gîndirii, în forma ei tradițională, își oferea un spațiu nesfîrșit. În special:

– a repune în cauză marele postulat interpretativ conform căruia domnia discursului nu ar avea granițe determinabile; lucrurile mute și tăcerea însăși ar fi populate de cuvinte: acolo unde nici un cuvînt nu se mai face auzit, mai putem, încă, să ascultăm murmurul adînc îngropat al unei semnificații; chiar și în ceea ce oamenii nu spun, ei continuă să vorbească; o lume de texte căzute în adormire ne așteaptă pe paginile albe ale istoriei noastre. Acestei teme, aş dori să-i opun faptul că discursurile sunt niște domenii practice limitate care au granițele, regulile de formare și condițiile lor de existență: soclul istoric al discursului nu este un discurs mai profund – în același timp identic și diferit;

– a repune în cauză tema existenței unui subiect suveran care ar veni să anime din exterior inerția codurilor lingvistice și care ar depune, astfel, în discurs urma de neșters a libertății sale; a repune în cauză tema unei subiectivități care ar constitui semnificațiile, după care le-ar transcrie în discurs. Acestor teme, eu aş vrea să le opun reperarea rolurilor și a operațiunilor exercitatate de către diferenții subiecți "discursivi";

– a repune în cauză tema originii infinit retrase, ca și ideea că, în domeniul gîndirii, rolul istoriei este acela de a retrezi la viață uitările, de a spulbera ocultările, de a șterge – sau de a bara din nou – barajele. Acestei teme, eu aş vrea să-i opun analiza sistemelor discursive istoricește definite, cărora li se pot fixa praguri și determina condiții de naștere și de dispariție.

Într-un cuvînt, a stabili aceste limite și a pune în cauză aceste trei teme ale originii, subiectului și semnificației implicate înseamnă a urmări – sarcină foarte dificilă, rezistențe extreme dovedesc acest lucru – eliberarea cîmpului discursiv de sub dominația structurii istorico-transcendentale pe care i-a impus-o secolul al XIX-lea.

2) *A elimina opozițiile insuficient gîndite*. Iată cîteva dintre ele, în ordinea crescîndă a importanței: opoziția dintre vivacitatea inovațiilor și apăsarea tradiției, inerția cunoștințelor dobîndite și căile vechi ale gîndirii; opoziția dintre formele medii de cunoaștere (care ar reprezenta mediocritatea cotidiană a acesteia) și formele sale deviantă (care ar manifesta singularitatea ori singurătatea geniului); opoziția dintre perioadele de stabilitate și de convergență universală și momentele de ebulliție cînd conștiințele intră în criză, sensibilitățile se metamorfozează, noțiunile sunt revizuite, date peste cap,

reîmprospătate sau, pentru o perioadă incertă, cad în desuetudine. Tuturor acestor dihotomii, eu aş vrea să le substitui analiza cîmpului diferențelor simultane (care definesc, într-o epocă dată, dispersia posibilă a cunoașterii) și a diferențelor succesive (care definesc ansamblul transformărilor, ierarhia, dependența și nivelul acestora). Acolo unde pînă acum se povestea istoria tradiției și a invenției, a vechiului și a nouului, a ceea ce-i mort și a ceea ce-i viu, a deschisului și închisului, a staticului și dinamicului, mă preocupă să povestesc istoria neîncetării diferențe; mai exact, să povestesc istoria ideilor ca ansamblul formelor specificate și descriptive ale non-indentității. Pe care aş mai dori, totodată, să o eliberez și de sub povara întreitei metafore care o apasă de mai bine de un secol (metafora evoluționistă, care îi impune separația dintre regresiv și adaptativ; metafora biologică, care separă inertul de viu; și metafora dinamică, ce opune mișcarea imobilității).

3) *Să înlătur negarea* care a privit discursul în propria sa existență (aceasta e, pentru mine, cea mai importantă dintre operațiunile critice pe care le-am întreprins). Această negare comportă mai multe aspecte:

- a nu trata niciodată discursul decît cu titlul de element indiferent, lipsit de consistență și de lege autohtonă (pură suprafață de *traducere* pentru lucrurile mute; simplu loc de exprimare pentru gîndurile, închipuirile, cunoștințele și temele inconștiente);
- a nu recunoaște în discurs decît decupajele pe model psihologic și individualizant (opera unui autor și – de ce nu? – opera sa de tinerețe sau de maturitate), decupajele pe model lingvistic sau retoric (un gen, un stil), decupajele pe model semantic (o idee, o temă).
- a admite că toate operațiunile sînt efectuate înainte de discurs și în afara lui (în idealitatea gîndirii sau în gravitatea practicilor mute); că discursul, în consecință, nu este decît acel mărunт surplus care adaugă o franjă aproape impalpabilă lucrurilor și spiritului: un excedent *de la sine înțeles*, din moment ce nu face altceva decît să spună ceea ce este-spus.

Acestei negări, eu aş vrea să-i opun faptul că discursul nu este nimic sau aproape nimic. Iar ceea ce el este – ceea ce definește propria sa consistență, ceea ce permite analizarea lui din perspectivă istorică – nu este ceea ce s-a “vrut” a se spune (acea obscură și greoaie încărcătură de intenții care ar apăsa, din umbră, mult mai greu decît lucrurile efectiv spuse); nu este ceea ce a rămas mut (acele lucruri

impunătoare ce nu vorbesc, profilul lor întunecat pe suprafața ușoară a ceea ce este spus). Discursul este constituit de diferența dintre ceea ce s-ar putea spune, corect, într-o epocă (în conformitate cu regulile gramaticii și cu cele ale logicii) și ceea ce se spune în mod efectiv. Cîmpul discursiv reprezintă, la un anumit moment, legea acestei diferențe. El definește, astfel, un anumit număr de operațiuni care nu sunt de ordinul construcției lingvistice sau al deducției formale. El desfășoară un domeniu "neutru" înăuntrul căruia vorbirea și scrisul pot să facă să varieze sistemul opoziției dintre ele și diferența dintre modurile lor de funcționare. El apare ca un ansamblu de practici reglate ce nu constau pur și simplu în a confieri un corp vizibil și exterior interiorității agile a gîndirii și nici în a oferi solidității lucrurilor suprafață de apariție care urmează să le reduplicate. În adîncul acestei negări care a apăsat asupra discursului (în avantajul opoziției gîndire-limbaj, istorie-adevăr, vorbire-scriere, cuvinte-lucruri) se ascunde refuzul de a recunoaște că în discurs ceva se formează (conform unor reguli ușor de definit); că acest ceva există, subzistă, se transformă, dispare (conform unor reguli la fel de ușor de definit); pe scurt, că alături de tot ceea ce o societate poate să producă ("alături": adică într-un raport ce se poate determina), există formare și transformare de "lucruri spuse". Tocmai istoria acestor "lucruri spuse" este cea pe care am întreprins-o.

4) În fine, ultima sarcină critică (care le sintetizează și înglobează pe toate celelalte): *a elibera de statutul lor incert* întregul ansamblu de discipline pe care le numim istoria ideilor, istoria științelor, istoria gîndirii, istoria cunoștințelor, a conceptelor sau a conștiinței. Această incertitudine se manifestă în mai multe moduri:

– dificultăți în delimitarea domeniilor: unde sfîrșește istoria științelor și unde începe aceea a opinilor și a credințelor? Cum se departajează istoria conceptelor și istoria noțiunilor sau a temelor? Pe unde trece linia despărțitoare dintre istoria cunoașterii și aceea a imaginației?

– dificultatea de a defini natura obiectului: facem istoria a aceea ce a fost cunoscut, dobîndit, sau istoria formelor mentale, sau istoria interferenței dintre cele două? Facem istoria trăsăturilor caracteristice ce aparțin în comun oamenilor dintr-o epocă sau dintr-o cultură? Descriem un spirit colectiv? Analizăm istoria (teleologică sau genetică) a rațiunii?

– dificultatea de a determina raportul dintre aceste fapte de gîndire sau de cunoaștere și celelalte domenii ale analizei istorice:

trebuie să le tratăm oare ca pe niște semne a altceva (ale unui raport social, ale unei situații politice, ale unei determinări economice)? Sau ca pe rezultatul lor? Sau ca pe refractarea lor prin intermediul unei conștiințe? Sau ca pe expresia simbolică a formei lor de ansamblu?

Atât în incertitudini, eu aş vrea să le substitui analiza discursului însuși din punctul de vedere al condițiilor de formare, al seriei modificărilor și al jocului dependențelor și corelațiilor sale. Discursul apare, astfel, într-un raport descriptibil cu ansamblul celorlalte practici. În loc să avem de-a face cu o istorie economică, politică, socială care să înglobeze o istorie a gândirii (care ar fi expresia și dubletul ei), în loc să avem de-a face cu o istorie a ideilor care ar fi făcută să depindă (fie printr-un joc de semne și de expresii, fie prin relații de cauzalitate) de condiții extrinseci, vom avea de-a face cu o istorie a practicilor discursivee din punctul de vedere al raporturilor specifice care le articulează la alte practici. Nici vorbă de compunerea unei *istorii globale* – care și-ar regrupă toate elementele în jurul unui principiu sau al unei forme unice –, ci de desfășurarea, mai curind, a cîmpului unei *istorii generale* în interiorul căruia am putea să descriem singularitatea practicilor, jocul relațiilor dintre ele, forma dependențelor lor. Și tocmai în spațiul acestei istorii generale ar putea analiza istorică a practicilor discursivee să se circumscrie ca disciplină.

Iată care sunt, în mare, operațiunile critice pe care le-am întreprins. Permiteți-mi, atunci, să vă iau martor al întrebării pe care o adresez celor care ar putea să se alarmeze: "Poate o politică progresistă să fie legală (în reflecția sa teoretică) de temele semnificației, originii, subiectului constituwant, pe scurt, de întreaga tematică ce garantează istoriei prezența inepuizabilă a Logosului, suveranitatea unui subiect pur și profunda teleologie a unei destinații originare? Are o politică progresistă ceva în comun cu o asemenea formă de analiză – sau cu punerea ei sub semnul întrebării? Are, o astfel de politică, vreo legătură cu toate metaforele dinamice, biologice, evoluționiste prin intermediul căror se maschează dificila problemă a schimbării istorice –, sau, dimpotrivă, cu distrugerea lor meticuloasă? Și: există vreo legătură necesară de rudenie între o politică progresistă și refuzul de a recunoaște în discurs altceva decât o minusculă transparentă scînteind o clipă la limita dintre lucruri și gânduri, apoi dispărind? Se poate, oare, crede că o atare politică ar avea vreun interes să repete o dată în plus tema – de care am cunoscut că peste două sute de ani de existență și de practică, în Europa, a discursului revoluționar ar fi putut să ne elibereze – după care

cuvintele nu sunt decât vînt, o șoaptă exterioară, o foșnire de aripi abia audibile în seriozitatea istoriei și în tacerea gîndirii? Trebuie, în sfîrșit, ca o politică progresistă să fie legată de devalorizarea practicilor discursivee, în scopul unui triumf, în idealitatea sa incertă, al unei istorii a spiritului, a conștiinței, a rațiunii, a cunoașterii, a ideilor și a opinilor?"

Mi se pare, din contră, că sesizez, în schimb – și cu suficientă claritate –, periculoasele facilități pe care și le-ar acorda politica despre care vorbiți dacă s-ar dota cu garanția unui temei originar sau a unei teleologii transcendentale, dacă s-ar juca cu o constantă metaforizare a timpului prin imaginile vieții sau prin modelul mișcării, dacă ar renunța la sarcina dificilă a unei analize generale a practicilor, a relațiilor dintre ele și a transformărilor lor pentru a se refugia într-o istorie globală a totalităților, a raporturilor expresive, a valorilor simbolice și a tuturor acelor semnificații secrete investite în gînduri și în lucruri.

\*

Sînteți îndreptățit să mă întrebați: "Așa este: operațiunile critice pe care le faceți nu sunt atît de condamnabile pe cît ar putea părea la prima vedere. Și totuși: cum ar putea acest travaliu de termîtă referitor la nașterea filologiei, a economiei și a anatomiei patologice să privească politica și să se înscrie printre problemele actuale ale acesteia? Era o vreme când filosofii nu se dedicau cu un atît de mare zel prafului din arhive..." La care eu vă voi răspunde cam aşa: "Există actualmente o problemă care nu este lipsită de importanță pentru practica politică: aceea a statului, a condițiilor de exercitare, de funcționare și de instituționalizare ale discursurilor științifice. Iată ce anume am supus eu analizei istorice – alegînd discursurile care nu au structura epistemologică cea mai tare (matematicile sau fizica), ci cîmpul de pozitivitate cel mai dens și cel mai complex (medicina, economia, științele umaniste)".

Să luăm un exemplu simplu: formarea discursului clinic care a caracterizat medicina de la începutul secolului al XIX-lea și pînă în zilele noastre, sau aproape. L-am ales pentru că este vorba despre un fapt istoric foarte determinat și care n-ar putea fi pus în legătură cu o instaurare mai mult decît originară; pentru că, în cazul său, ar fi foarte lesne de demunțat o "pseudo-știință"; și mai cu seamă pentru că este ușor de surprins în chip "intuitiv" raportul dintre această mutație științifică și un anumit număr de evenimente politice precise: cele pe

care ne-am obișnuit să le grupăm – chiar și la scară europeană – sub titlul de Revoluția Franceză. Problema este de a da acestui raport deocamdată confuz un conținut analitic.

Prima ipoteză: ceea ce s-a modificat este conștiința oamenilor (sub efectul schimbărilor economice, sociale, politice); iar perceptia lor cu privire la boala a fost, prin chiar acest fapt, alterată: ei i-au recunoscut consecințele politice (frâmântări, nemulțumiri, revolte în rîndul populațiilor cu sănătate deficitară); i-au recunoscut, totodată, și implicațiile economice (dorința patronilor de a folosi mână de lucru sănătoasă; dorința burgheziei aflate la putere de a trece în mâinile statului sarcina asistenței); au transpus în ea concepția lor cu privire la societate (o singură medicină cu valoare universală, însă cu două cîmpuri de aplicație distințe: spitalul pentru clasele sărace; practica liberală și concurențială pentru cei bogăți); au transpus, de asemenea, în ea noua lor concepție despre lume (desacralizarea cadavrului, fapt care a permis autopsiile; o mai mare importanță acordată corpului viu ca instrument de lucru; grijă pentru sănătate care a luat locul preocupării pentru mîntuire). În toate acestea, multe lucruri nu sunt false, dar, pe de o parte, ele nu dau seamă de formarea unui discurs științific și, pe de altă parte, ele n-au putut să se producă, cu efectele pe care am putut să le constatăm, decât în măsura în care discursul medical dobîndise deja un nou statut.

A doua ipoteză: noțiunile de bază ale medicinei clinice ar deriva, *prin transpunere*, dintr-o practică politică sau, cel puțin, din forme teoretice în care aceasta se reflectă. Ideile de solidaritate organică, de coeziune funcțională, de comunicare tisulară, abandonarea principiului clasificatoriu în avantajul unei analize a totalității corporale ar corespunde, astfel, unei practici politice care descoperea, sub stratificări încă feudale, raporturi sociale de tip funcțional și economic. Sau: refuzul de a vedea în maladii o mare familie de specii cvazi-botanice și efortul de a-i găsi patologicului punctul de inserție, mecanismul de dezvoltare, cauza și, pînă la urmă, terapeutica nu corespund, oare, proiectului, formulat în rîndul clasei dominante, de a nu mai stăpîni lumea doar cu ajutorul cunoașterii teoretice, ci printr-un ansamblu de cunoștințe aplicabile, deciziei sale de a nu mai accepta ca natură ceea ce ar veni să î se impună ca limită și ca rău? Nici astfel de analize nu-mi par pertinente, deoarece eludează problema esențială: care ar trebui să fie, în mijlocul celorlalte discursuri și, în general, al celorlalte practici, modul de existență și de funcționare a discursului medical pentru ca astfel de transpunerî și astfel de corespondențe să se producă?

Iată de ce, față de analizele tradiționale, eu aş deplasa punctul de atac. Dacă într-adevăr, există efectiv o legătură între practica politică și discursul medical, nu este, mi se pare, pentru că această practică a schimbat mai întâi conștiința oamenilor, felul lor de a percepe lucrurile și de a concepe lumea și, în sfîrșit, forma cunoașterii și conținutul cunoștințelor lor, nici pentru că această practică se va fi reflectat mai întâi, într-un mod mai mult sau mai puțin clar și sistematic, în conceptele, noțiunile și temele care au fost, apoi, importate în medicină; ci într-un mod mult mai direct: practica politică a transformat nu sensul sau forma discursului, ci condițiile sale de emergență, de inserție și de funcționare; ea a transformat modul de existență al discursului medical. și aceasta printr-un anumit număr de operațiuni descrise în altă parte, pe care le rezum aici: noi criterii pentru desemnarea celor care primesc, statutar, dreptul de a ține un discurs medical; nou decupaj al obiectului medical prin aplicarea unei alte scări de observare, care se suprapune celei dintâi fără a o elimina (boala observată statistic la nivelul unei populații); nou statut al asistenței, care creează un spațiu spitalicesc de observație și intervenție medicală (spațiu organizat, de altfel, după un principiu economic, dat fiind că bolnavul, beneficiar al îngrijirilor, trebuie să le retribue prin lecția medicală pe care o oferă el își plătește dreptul de a fi îngrijit prin obligația de a fi privit chiar și mort); nou mod de înregistrare, conservare, cumulare, difuzare și predare a discursului medical (care nu mai trebuie să manifeste experiența medicului, ci să constituie, mai presus de orice, un document cu privire la boala); nou mod de funcționare a discursului medical în cadrul sistemului de control administrativ și politic al populației (societatea ca atare este privită și "tratată" în funcție de categoriile sănătății și patologicului).

Numai că – și aici este punctul în care analiza își atinge complexitatea –, aceste transformări ale condițiilor de existență și de funcționare ale discursului nu se "reflectă", nu se "traduc" și nici nu se "exprimă" în conceptele, metodele și enunțurile medicinei: ele îi modifică regulile de formare. Ceea ce e transformat de practica politică nu sunt "obiectele" medicale (practica politică nu transformă, e prea evident, "speciile morbide" în "focare lezionale"), ci sistemul care îi oferă discursului medical un obiect posibil (o populație supravegheată și repertoriată; o evoluție patologică totală la un individ căruia i se stabilesc antecedentele și căruia i se observă zilnic tulburările sau remisia acestora; un spațiu anatomic autopsiat); ceea ce este transformat de către practica politică nu sunt metodele de analiză,

ci sistemul lor de formare (înregistrarea administrativă a maladiilor, a deceselor, a cauzelor acestora, a intrărilor în și a ieșirilor din spital, constituirea arhivelor, raportul dintre personalul medical și bolnavi în interiorul cîmpului spitalicesc); ceea ce a fost transformat de către practica politică nu sunt conceptele, ci sistemul lor de formare (înlocuirea conceptului de "solid" cu cel de "țesut" nu este, firește, rezultatul unei schimbări politice; dar ceea ce practica politică a modificat este sistemul de formare a conceptelor: ea a permis înlocuirea notării intermitente a efectelor bolii și atribuirii ipotetică a unei cauze funcționale, cu un control anatomic strict, aproape continuu, dispus în profunzime, și reperarea locală a anomalilor, a cîmpului lor de dispersie și a eventualelor lor căi de transmitere). Graba cu care conținuturile unui discurs științific sunt raportate, de obicei, la o practică politică maschează, după părerea mea, nivelul la care articularea poate fi descrisă în termeni precisi.

Mi se pare că, pormind de la o astfel de analiză, vom putea înțelege:

– cum să descriem existența, între un discurs științific și o practică politică, a unui ansamblu de relații cărora este cu puțință a le urmări detaliile și a le surprinde subordonarea. Relații cît se poate de directe, deoarece nu mai sunt nevoie să treacă prin conștiința subiecților vorbitori și nici prin eficacitatea gîndirii. Relații indirecte, totuși, deoarece enunțurile unui discurs științific nu mai pot fi considerate ca fiind expresia imediată a unui raport social sau a unei situații economice;

– cum să determinăm adevăratul rol al practicii politice față de un discurs științific. Ea nu are un rol taumaturgic de creație; nu provoacă nașterea, din nimic, a unor științe; transformă condițiile de existență și sistemele de funcționare ale discursului. Aceste transformări nu sunt nici arbitrale, nici "libere": ele se produc într-un domeniu care are propria sa configurație și care, prin urmare, nu oferă posibilități nesfîrșite de modificare. Practica politică nu reduce la neant consistența cîmpului discursiv în interiorul căruia operează. Ea nu are nici un rol de critici universală. Nu în numele unei practici politice se poate judeca cu privire la științificitatea unei științe (cu condiția, totuși, ca aceasta să nu pretindă, într-un fel sau altul, să fie o teorie a politicii). În numele unei practici politice se poate, în schimb, pune sub semnul întrebării modul de existență și de funcționare al unei științe;

– cum pot relațiile dintre o practică politică și un cîmp discursiv să se articuleze, la rîndul lor, pe relații de un alt ordin. Astfel, în

Inceputul secolului al XIX-lea, medicina este legată atât de o practică politică (într-un mod pe care l-am analizat în *Nasterea clinicii*), cît și de un întreg ansamblu de modificări "interdiscursive" care s-au produs simultan în mai multe discipline (înlocuirea unei analize a ordinii și a caracterelor taxinomice cu o analiză a solidarităților, funcționărilor și seriilor succesive, pe care am descris-o în *Cuvintele și lucrurile*);

– felul în care anumite fenomene pe care ne-am obișnuit să le uiezăm pe primul plan (influență, comunicare a modelelor, transfer și metaforizare a conceptelor) își află condiția istorică de posibilitate în aceste modificări prime: importarea, de pildă, în analiza societății, a unor concepte biologice precum cele de organism, funcție, evoluție, chiar de boală, nu a avut, în secolul al XIX-lea, rolul pe care îl cunoaștem (cu mult mai important, cu mult mai încărcat ideologic decât comparațiile "naturaliste" din epocile precedente) decât datorită statutului conferit discursului medical de către practica politică.

Am recurs la acest exemplu atât de lung pentru un singur lucru, dar la care țin foarte mult: pentru a vă arăta în ce fel ceea ce mă urăduse să fac să apară prin analiza mea – *pozitivitatea discursurilor, condițiile lor de existență, sistemele care le guvernează emergența, funcționarea și transformările* – poate să privească practica politică. Pentru a vă arăta ce poate face această practică cu munca mea. Pentru a vă convinge că, schițând această teorie a discursului științific, făcându-l pe acesta să apară ca un ansamblu de practici regulate ce se articulează într-un mod analizabil pe alte practici, nu mă amuz pur și simplu să complic și mai mult jocul pentru anumite minti mai vivace; încerc să definesc prin ce anume, în ce măsură și la ce nivel discursurile științifice, pot face obiectul unor practici politice și în ce sisteme de dependențe se pot afla ele în raport cu aceasta.

Permiteți-mi să vă fac, încă o dată, martorul întrebării pe care o pun: nu este oare prea bine cunoscută această practică ce răspunde în termeni de gîndire sau de conștiință, în termeni de idealitate pură sau de trăsături psihologice atunci cînd i se vorbește despre o practică, deoarece condițiile, regulile și transformările ei istorice? Nu ne este, orice, prea bine cunoscută această practică ce, din adîncul secolului al XIX-lea, se încăpăținează a nu vedea în imensul domeniu al practicii decât epifania unei rațiuni triumfătoare și a nu descifra în el decât continarea istorico-transcendentală a Occidentului? Mai precis: refuzul de a analiza, în ce au ele în același timp mai specific și mai dependent, condițiile de existență și regulile de formare ale discursurilor

științifice nu condamnă, oare, orice politică la o alegere periculoasă: fie să stipuleze, într-un mod care poate fi efectiv denumit, dacă vrem, "tehnocratic", validitatea și eficacitatea unui discurs științific oricare ar fi condițiile reale ale exercitării sale și ansamblul practicilor pe care el se articulează (instaurând, astfel, discursul științific ca regulă universală a tuturor celorlalte practici, fără a ține seama de faptul că este el însuși o practică reglată și condiționată); fie să intervină direct în interiorul cîmpului discursiv, ca și cum acesta nu ar avea consistență proprie, făcînd din el materialul brut al unei inchizitii psihologice (judecînd unul prin celălalt ceea ce se spune și cel care spune) sau practicînd valorizarea simbolică a noțiunilor (distingînd, în cazul unei științe, conceptele "reacționare" de cele "progresiste")?

\*

Aș dori să conchid supunîndu-vă atenției cîteva ipoteze:

- o politică progresistă este o politică ce recunoaște condițiile istorice și regulile specificate ale unei practici, acolo unde alte politici nu recunosc decît necesități ideale, determinații univoce sau jocul liber al inițiativelor individuale;
- o politică progresistă este o politică ce definește într-o practică posibilitățile de transformare și jocul de dependențe dintre aceste transformări, acolo unde alte politici se încred în abstracția uniformă a schimbării sau în prezența taumaturgică a geniului;
- o politică progresistă nu face din om sau din conștiință sau din subiect în general operatorul universal al tuturor transformărilor: ea definește planurile și funcțiile diferite pe care subiecții pot să le ocupe într-un domeniu care are propriile sale reguli de formare;
- o politică progresistă nu consideră că discursurile sunt rezultatul unor procese mute sau expresia unei conștiințe silentioase; ci că - știință, literatură, enunțuri religioase sau discursuri politice -, ele formează o practică ce se articulează pe celelalte practici;
- o politică progresistă nu se găsește față de discursul științific într-o poziție de "cerere continuă" sau de "critică suverană", ci trebuie să cunoască felul în care diferențele discursuri științifice, în pozitivitatea lor (altfel spus ca practici legate de anumite condiții, supuse anumitor reguli și susceptibile de anumite transformări), se află prinse într-un sistem de corelații cu alte practici.

Acesta e punctul în care ceea ce mă străduiesc să fac de zece ani înceoace se întîlnește cu întrebarea pe care mi-o adresați. Ar trebui, de fapt, să spun: acesta e punctul în care întrebarea dumneavoastră - într-

atât este ea de legitimă și de potrivită – atinge însuși miezul întreprinderii mele. Această întreprindere, dacă aş vrea să reformulez – sub efectul interogației dumneavoastră care, de două luni încoace, mi încetează să mă presere –, iată cum ceea ce aş spune: “A determină, în dimensiunile sale diverse, ceea ce a trebuit să fie, în Europa, cu începere din secolul al XVII-lea, modul de existență al discursurilor și în special al discursurilor științifice (regulile lor de formare, cu condițiile, dependențele și transformările lor), pentru a se ajunge la constituirea cunoașterii care este a noastră, a celor de azi, și mai exact a cunoașterii care și-a luat ca domeniu acest curios obiect care e omul”.

Ştiu aproape la fel de bine ca oricine că de “ingrate” – în sensul strict al termenului – pot fi astfel de cercetări. Cât de dificil și arid este să tratezi discursurile plecând nu de la blînda, muta și intimă conștiință ce se exprimă în ele, ci de la un obscur ansamblu de reguli anonime. Cât de neplăcut este să faci să apară limitele și necesitățile unei practici acolo unde ne-am obișnuit să vedem desfășurîndu-se, într-o pură transparență, jocurile geniului și ale libertății. Cât de provocator este să tratezi ca pe un mănușchi de transformări această istorie a discursurilor care fusese animată, pînă acum, de metamorfozele liniștitioare ale vieții sau de continuitatea intențională a trăitului. Cât de insuportabil e, în sfîrșit, dat fiind ceea ce fiecare vrea să pună, sau crede că pune din “el însuși” în propriu-i discurs, atunci când se pregătește să vorbească, cât de insuportabil e, aşadar, să decupezi, să analizezi, să combini, să recompui toate aceste texte reîntoarse, acum, la tăcere, fără ca vreun moment să se schițeze în ele chipul transfigurat al autorului: cum adică! atîtea cuvinte îngrămădite, atîtea semne depuse pe atîta hîrtie și oferite atîtor priviri, un zel atît de mare pentru a le menține dincolo de gestul ce le articulează, o pietate atît de adîncă pentru a le conserva și a le înscrie în memoria oamenilor, toate acestea ca nimic să nu rămînă din biata mînă care le-a trasat, din neliniștea care încerca să se liniștească prin ele și din viața acum încheiată care nu le mai are decît pe ele pentru a supraviețui! Discursul, în determinarea sa cea mai profundă, să nu fie oare “urmă”? Iar șoapta să să nu fie locul nemuririlor fără substanță? Ar trebui cumva să admitem că timpul discursului nu este timpul conștiinței adus la dimensiunile istoriei sau timpul istoriei prezent sub forma conștiinței? Ar trebui oare să presupun că în discursul meu nu este vorba de supraviețuirea mea? Și că, vorbind, eu nu-mi conjur moartea, ci o stabilesc; sau, mai curînd, că abolesc orice interioritate în acest afară atît de indiferent la

viața mea încit nu face nici o diferență între viața și moartea mea?

Tuturor acestora, le înțeleg foarte bine frământarea. Le-a fost, fără îndoială, destul de greu să recunoască faptul că istoria, economia, practicile lor sociale, limba pe care o vorbesc, mitologia strămoșilor lor, chiar fabulele ce le erau povestite în copilărie ascultă de niște reguli care nu sunt toate date conștiinței lor, și nu vor deloc să fie depoziți, în plus, și de acest discurs în care vor să poată să spună, imediat, fără distanță, ceea ce gîndesc, cred sau își imaginează; ei ar prefera mai curind să conteste că discursul este o practică complexă și diferențiată, care ascultă de niște reguli și de niște transformări analizabile, decit să fie privată de tandra certitudine, astă de consolatoare, de a putea schimba, dacă nu lumea, dacă nu viața, cel puțin "sensul" acestora doar cu ajutorul prospetișii unui cuvînt care nu ar veni decit de la ei însiși și ar rămîne în imediata apropiere a sursei, pe vecie. Atîtea lucruri, din limbajul lor, le-au scăpat deja: nu mai vor să le scape, în plus, și *ceea ce spun*, acel mărunț fragment de discurs – vorbit sau scris, nu are nici o importanță – a căruia existență fragilă și nesigură trebuie să le poarte viața mai departe și pentru un timp mai îndelungat. Ei nu pot suporta – și sunt, întrucîtva, de înțeles – să audă spunîndu-se: discursul nu e viață; timpul discursului nu este timpul vostru; în el, nu vă veți împăca cu moartea; este foarte posibil să-l fi ucis pe Dumnezeu sub povara a tot ce ați spus; dar să nu credeți că veți face, din tot ce spuneți, un om care va trăi mai mult decit el. În fiecare frază pe care o rostiți – și mai exact în cea pe care tocmai eşti pe cale să scrii, tu, cel care te încăpășinezi să răspunzi la o întrebare care simți că te privește personal și care urmează să semnezi acest text cu numele tău –, în fiecare frază, aşadar, domnește legea fără nume, alba indiferență: "Ce contează cine vorbește; cineva a spus: ce contează cine vorbește!"

# **DESPRE ARHEOLOGIA ȘTIINȚELOR. RĂSPUNS DAT CERCULUI DE EPISTEMOLOGIE**

Scopul întrebărilor adresate aici autorului *Istoriei nebuniei*, *Nașterii clinicii și Cuvintelor și lucrurilor* nu va fi fost altul decât acela de a-i cere să enunțe cu privire la propria teorie și la implicațiile metodei sale unele propoziții critice care să le întemeieze acestora posibilitatea. Interesul Cercului a mers în direcția de a-l ruga să-și definească răspunsurile în raport cu statutul științei, al istoriei și conceptului ei.

## **Despre épistémè și despre ruptura epistemologică**

Noțiunea de ruptură epistemologică servește, începînd cu opera lui Bachelard, la a numi discontinuitatea pe care filosofia și istoria științelor cred a le marca între nașterea oricărei științe și "țesătura de erori pozitive, tenace, solidare" recunoscute retrospectiv ca precedînd-o. Exemplele topice ale lui Galilei, Newton, Lavoisier, dar și Einstein și Mendeleev ilustrează perpetuarea orizontală a acestei rupturi.

Autorul *Cuvintelor și lucrurilor* marchează o discontinuitate verticală între configurația epistemică a unei epoci și următoarea.

Îi cerem să ne precizeze ce raporturi întreîn între ele această orizontalitate și această verticalitate<sup>1</sup>.

---

<sup>1</sup> Încercăm să reluăm în această întrebare următorul pasaj din articolul lui G. Canguilhem consacrat cărții lui M. Foucault (*Critique*, nr. 242, pp. 612-613): "Fiind vorba despre o cunoaștere teoretică, este oare posibil să-o gîndim în specificitatea conceptului său fără nici o referință la o normă? Dintre

Periodizarea arheologică delimită în continuum ansambluri sincrone care adună cunoștințele în figura unor sisteme unitare.

Ar accepta el să i se propună o alternativă între acest istoricism radical (arheologia ar putea să-și prezică propria reînscriere într-un nou discurs) și un fel de cunoaștere absolută (pe care cățiva autori ar fi putut să-l prezintă independent de conștiințele epistemice)?

### Cercul de epistemologie

#### Istoria și discontinuitatea

Ciudată încrucișare! De câteva zeci de ani deja, atenția istoricilor s-a îndreptat cu predilecție asupra perioadelor lungi. Ca și cum, dedesubtul peripețiilor politice și episoadelor lor, ei se preocupau să scoată la lumină echilibrele stabile și greu de distrus, procesele insensibile, ajustările constante, fenomenele tendențiale care culminează și-și inversează sensul după continuități seculare, mișcările de acumulare și saturăriile lente, marile socluri imobile și mute pe care suprapunerea narăriilor tradiționale le acoperise cu un strat gros de evenimente. Pentru desfășurarea acestei analize, istoricii dispun de instrumente, în parte, create de ei însăși, în parte, primite: modele ale creșterii economice, analiza cantitativă a fluxurilor schimburilor, profilurile dezvoltărilor și ale regresiunilor demografice, studiul oscilațiilor climatului. Aceste instrumente le-au permis să distingă, în cîmpul istoriei, straturi sedimentare diverse; succesiunilor lineare care făcuseră, pînă atunci, obiectul cercetărilor lor, le-a luat locul un joc de desprinderi în adîncime. De la mobilitatea politică la încetinea proprie "civilizației materiale", nivelurile de analiză s-au înmulțit; fiecare are

---

discursurile teoretice ținute în conformitate cu sistemul epistemic al secolelor al XVII-lea și al XVIII-lea, unele, precum istoria naturală, au fost respinse de epistema secolului al XIX-lea, altele însă au fost integrate. Chiar dacă le-a servit drept model fiziologîștilor economiei animale din secolul al XVIII-lea, fizica lui Newton nu s-a scufundat o dată cu aceasta. Buffon este respins de către Darwin, chiar dacă nu și de către Étienne Geoffroy Saint-Hilaire. Dar Newton nu este respins în mai mare măsură de Einstein decît de Maxwell. Darwin nu este respins de Mendel și de Morgan. Succesiunea Galilei, Newton, Einstein nu prezintă rupturi asemănătoare cu cele observabile în succesiunea Toumefort, Linné, Engler pentru sistematica botanică".

rupturile sale specifice; fiecare presupune un decupaj ce nu-i aparține decât lui; și pe măsură ce coborîm spre straturile cele mai adânci, scandările devin din ce în ce mai largi. Vechea întrebare a istoriei (ce legătură trebuie stabilită între evenimente discontinue?) este înlocuită acum de un joc de interogații dificile: Ce straturi trebuie izolate unele de altele? Ce tip și ce criteriu de periodizare se cere adoptat pentru fiecare dintre ele? Ce sistem de relații (ierarhie, dominantă, etajare, determinare univocă, cauzalitate circulară) poate fi descris de la unul la altul?

Aproximativ în aceeași epocă, însă, în aceste discipline pe care le numim istoria ideilor, a științelor, a filosofiei, a gîndirii, a literaturii chiar (specificitatea lor poate fi neglijată pentru moment), în aceste discipline care, în pofida titulaturii lor, scapă în mare parte muncii istoricului și metodelor sale, atenția s-a îndreptat, dimpotrivă, de la vastele unități care formau "epoci" sau "secole" către fenomenele de ruptură. Sub marile continuități ale gîndirii, sub manifestările massive și omogene ale spiritului, sub devenirea încăpăținată a căreia unei științe îndrîjindu-se să existe și să se împlinească chiar de la început se încercă acum a se detecta incidența rupturilor. G. Bachelard a reperat pragurile epistemologice care îintrerup acumularea nesfîrșită de cunoștințe; M. Gueroult a descris sisteme izolate, arhitecturi conceptuale închise care scandeză spațiul discursului filosofic; G. Canguilhem a analizat mutațiile, deplasările, transformările din interiorul cîmpului de validitate și regulile de folosire a conceptelor. Cît despre analiza literară, aceasta interoghează structura internă a operei – și chiar mai puțin decât atî: pe aceea a textului.

Această încrucișare nu trebuie să ne inducă, totuși, în eroare. Să nu ne imaginăm, încrîndu-ne în aparențe, că unele discipline istorice au mers de la continuu spre discontinuu, în vreme ce altele – mai exact, istoria pur și simplu – se îndreptau dinspre furnicarul de discontinuități spre mari unități neîntrerupte. În fapt, noțiunea însăși de discontinuitate este cea care și-a schimbat statutul. Pentru istoria în formă sa clasică, discontinuu era în același timp dat și de negîndit: ceea ce se oferea sub formă de evenimente, de instituții, de idei sau de practici diverse; sau ceea ce, prin discursul istoricului, trebuia ocolit, redus, sters în aşa fel încît continuitatea înlănțuirilor să poată să apară. Discontinuitatea era acel stigmat al împrăștierii temporale pe care istoricul avea misiunea să-l suprime din istorie. Ea a devenit, acum, unul dintre elementele fundamentale ale analizei istorice. Aici, ea apare într-un triplu rol. Ea constituie, mai întîi, o operațiune deliberată a istoricului (și nu ceea ce el primește împotriva voinei sale de la

materialul de care trebuie să se ocupe): căci el trebuie, cel puțin cu titlu de ipoteză sistematică, să distingă nivelurile posibile ale analizei sale și să fixeze acele periodizări care le convin. Ea este, totodată, și rezultatul descrierii sale (și nu ceea ce trebuie să fie eliminat sub efectul analizei sale): căci ceea ce urmărește să descopere sunt limitele unui proces, punctul de inversare al unei curbe, inversarea unei mișcări regularizatoare, bornele unei oscilații, pragul unei funcționări, apariția unui mecanism, momentul de deregлare al unei cauzalități circulare. Ea este, în sfîrșit, un concept pe care travaliul nu încetează a-l specifica: nu mai este acel vid pur și uniform care separă cu un singur și același spațiu alb două figuri pozitive; capătă o formă și o funcție diferite în funcție de domeniul și de nivelul la care e determinată. Noțiune care nu încetează să rămână destul de paradoxală: deoarece ea este deopotrivă instrument și obiect al cercetării, deoarece delimită cîmpul unei analize căruia îi este efect; deoarece permite individualizarea domeniilor, însă nu poate fi stabilită decît prin compararea acestora; deoarece nu rupe unității decît pentru a stabili altele noi; deoarece scandează serii și dedublează niveluri; și deoarece, pînă la urmă, ea nu este doar un simplu concept prezent în discursului istoricului, ci unul pe care acesta, în secret, îl presupune: de unde ar putea acesta, într-adevăr, să vorbească dacă nu pornind tocmai de la această ruptură care îi oferă ca obiect istoria – propria sa istorie?

Am putea, schematic, să spunem că istoria și, în general, disciplinele istorice au încetat să mai fie o reconstituire a înlățuirilor dincolo de succesiunile aparente; acum, ele practică punerea sistematică în joc a discontinuuului. Marea mutație ce le-a marcat în epoca noastră nu este extinderea domeniului lor spre mecanisme economice pe care le cunoșteau de multă vreme; și nici integrarea fenomenelor ideologice, a formelor de gîndire, a tipurilor de mentalitate: pe toate acestea, secolul al XIX-lea le analizase deja. Ci mai curînd transformarea discontinuuului: trecerea acestuia de la obstacol la practică; această interiorizare pe discurs a istoricului care i-a permis să nu mai fie fatalitatea exterioară ce trebuie redusă, ci conceptul operatoriu care e folosit; această inversare de semne grație căreia el nu mai constituie negativul lecturii istorice (reversul, eșecul, limita puterii sale), ci elementul pozitiv care-i determină obiectul și-i validează analiza. Trebuie să începem să înțelegem ce amume a devenit istoria în activitatea reală a istoricilor: o anumită utilizare reglată a discontinuității pentru analiza seriilor temporale.

Este de înțeles că mulți au rămas orbi la acest fapt care ne e contemporan și despre care cunoașterea istorică depune, totuși, mărturie de aproape o jumătate de secol. Căci dacă istoria putea, într-adevăr, să rămână legătura continuărilor neîntrerupte, dacă ea legă neîncetat înlănțuiri pe care nici o analiză n-ar putea să le rupă fără abstracție, dacă ea țesea, în jurul oamenilor, în jurul vorbelor și gesturilor acestora, obscure sinteze aflate tot timpul pe cale de a se reconstituia, atunci ea ar fi, pentru conștiință, un adăpost privilegiat: ceea ce i se retrage scoțind la iveală determinări materiale, practici inerte, procese inconștiente, intenții uitate în mutismul instituțiilor și al lucrurilor, i-ar restituia sub forma unei sinteze spontane; sau, mai degrabă, i-ar permite să se reciștige, să se înstăpânească din nou peste firele care i-au scăpat, să reînvie toate aceste activități moarte și să redevină, într-o lumină nouă sau revenită, subiectul ei suveran. Istoria continuă reprezintă corelatul conștiinței: garanția că ceea ce-i scapă îi va putea fi redat; promisiunea că toate lucrurile care o înconjoară și o domină, va veni o zi când ea și le va reînsuși, va redeveni stăpînă peste ele și-și va regăsi în ele ceea ce trebuie să numim – lăsându-i cuvîntului întreaga să încărcătură – adăpostul. A vrea să faci din analiza istorică discursul continuului și a face din conștiința umană subiectul originar al oricărei cunoașteri și al oricărei practici sînt cele două fețe ale unui același sistem de gîndire. Timpul e conceput, aici, în termeni de totalizare, iar revoluția nu este altceva decît o conștientizare.

Atunci când, de la începutul acestui secol, cercetările psihanalitice, lingvistice, apoi etnologice au depoziat subiectul de legile dorinței sale, de formele vorbirii sale, de regulile acțiunii sale și de sistemele discursurilor sale mitice, aceia care, la noi, sînt gata oricînd să sară în ajutor n-au încetat să răspundă: da, dar istoria... Istoria care nu este structură, ci devenire; care nu este simultaneitate, ci succesiune; care nu este sistem, ci practică; care nu este formă, ci neîncetat efort al unei conștiințe de a se înțelege pe ea însăși, încercînd să-și redevină sieși stăpînă pînă la cea mai profundă condiționare a sa; istoria care nu este discontinuitate, ci îndelungată răbdare neîntreruptă. Dar pentru a îndruga această litanie a tăgadei, trebuia, de-acum, să-ți întorci privirile de la munca istoricilor: să refuzi să vezi ce se întîmplă actualmente în practica și în discursul lor, să încăperi ochii la mareea mutație a disciplinei lor, să rămîni cu încăpăținare orb la faptul că istoria nu este, poate, pentru suveranitatea conștiinței, un loc mai ferit, mai puțin periculos decît miturile, limbajul sau sexualitatea; trebuia,

pe scurt, să se reconstituie, în scopuri de mîntuire, o istorie aşa cum nu se mai face. Iar în cazul în care această istorie n-ar oferi suficientă securitate, atunci devenirii gîndirii, cunoştinţelor, cunoaşterii, devenirii unei conştiinţe mereu mai aproape de ea însăşi, legată la nesfîrşit de trecutul său şi prezentă în toate momentele sale, li se cerea să salveze ceea ce trebuia să fie salvat: cine ar îndrăzni să priveze subiectul de propria-i istorie? Se va striga, prin urmare, că istoria este asasinată de fiecare dată când, într-o analiză istorică (şi cu atât mai mult dacă este vorba despre cunoaştere), utilizarea discontinuităţii devine prea vizibilă. Nu trebuie, însă, să ne lăsăm îngelaţi: ceea ce se deplinează atât de tare nu este cătuşa de puţin dispariţia istoriei, ci dispariţia acelei forme de istorie care, în secret dar şi în totalitate, era pusă în legătură cu activitatea sintetică a subiectului. Toate comorile de odinioară fuseseră îngrămădite în vechea citadelă a acestei istorii: aceasta era considerată solidă pentru că fusese sacralizată şi pentru că reprezenta ultimul refugiu al gîndirii antropologice. De multă vreme, însă, istoricii s-au dus să lucreze în altă parte. Nu mai trebuie să se conteze pe ei pentru păstrarea privilegiilor şi nici să se reafirme, o dată în plus – când atâtă nevoie am avea în nefericirea de azi – că istoria, ea cel puţin, este vie şi continuă.

### Cîmpul evenimentelor discursiveive

Cine vrea să aplique în mod sistematic (adică să definească, să utilizeze într-un mod cât mai general cu putinţă şi să valideze) conceptul de discontinuitate în aceste domenii atât de nesigure de graniţele lor, atât de indecise în privinţa conţinutului lor pe care le numim istoria ideilor, sau a gîndirii, sau a ştiinţei, sau a cunoştinţelor, se izbeşează de un anumit număr de probleme.

Mai întîi, nişte sarcini negative. Trebuie să ne eliberăm de un întreg joc de noţiuni care sunt legate de postulatul continuităţii. Ele nu au, desigur, o structură conceptuală foarte riguroasă; însă funcţia lor este foarte precisă. De exemplu, noţiunea de tradiţie, care permite în acelaşi timp reperarea oricărei nouări plecînd de la un sistem de coordonate permanente şi conferirea de statut unui ansamblu de fenomene constante. Sau noţiunea de influenţă, care furnizează un suport – mai mult magic decît substanţial – saptelelor de transmisie şi de comunicare. Sau noţiunea de dezvoltare, care permite descrierea unei succesiuni de evenimente ca şi cum ar fi vorba de manifestarea unui

singur și același principiu organizator. Sau noțiunea, simetrică și opusă, de teleologie sau de evoluție spre un stadiu normativ. Sau noțiunile de mentalitate sau de spirit al unei epoci, care permit stabilirea, între fenomene simultane sau succesive, a unei comunități de sensuri, a unor legături simbolice, a unui joc de asemănări și de oglinzi. Trebuie abandonate aceste sinteze gata făcute, aceste grupări preluate fără examen, aceste legături a căror validitate este admisă din capul locului; trebuie să eliminăm formele și forțele obscure cu ajutorul cărora ne-am obișnuit să legăm între ele gândurile oamenilor și discursul lor, să acceptăm a nu avea de-a face, într-o primă instanță, decât cu o populație de evenimente disperse.

Nu mai trebuie să considerăm valabile nici decupajele și grupările care ne-au devenit familiare. Nu pot fi admise ca atare nici deosebirea dintre marile tipuri de discurs și nici aceea dintre forme și genuri (știință, literatură, filosofie, religie, istorie, ficțiune etc.). Motivele sunt în ochi. Noi însine nu suntem siguri de utilizarea acestor distincții în lumea discursului care ne caracterizează. Cu atât mai mult atunci când este vorba de a analiza ansambluri de enunțuri care erau distribuite, repartizate și caracterizate într-un cu totul alt mod: "literatura" și "politica", la urma urmelor, sunt niște categorii recente care nu pot fi aplicate la cultura medievală și nici măcar la cultura clasică decât printr-o ipoteză retrospectivă și printr-un joc de analogii noi sau de asemănări semantice: însă nici literatura, nici politica și nici, prin urmare, filosofia și științele nu articulau cîmpul discursului în secolele al XVII-lea și al XVIII-lea aşa cum l-au articulat în secolul al XIX-lea. Trebuie, oricum, să devină conștienți de faptul că aceste decupaje – indiferent că e vorba de cele pe care le admitem sau de cele contemporane cu discursurile studiate – sunt întotdeauna, ele însese, niște categorii reflexive, niște principii de clasificare, niște reguli normative, niște tipuri instituționalizate: sunt ele însese niște fapte de discurs care merită să fie analizate alături de celelalte, care întrețin, mai mult ca sigur, cu acestea, raporturi complexe, dar care nu au caracterele intrinseci autohtone și universal recognoscibile ale acestora.

Dar mai cu seamă unitățile care se cer suspendate sunt cele care se impun în modul cel mai imediat: cele ale cărții și operei. Aparent, ele nu pot fi înlăturate fără un artificiu extrem: sunt date în modul cel mai cert, fie printr-o individualizare materială (o carte este un lucru care ocupă un spațiu determinat, care are o valoare economică și care marchează prin el însuși, printr-un anumit număr, limitele începutului și sfîrșitului său), fie printr-un raport determinabil (chiar dacă, în unele

cazuri, destul de problematic) între discursuri și individul care le-a proferat. Dar, cu toate acestea, imediat ce privim ceva mai de aproape, dificultățile apar. Ele nu sunt mai mici decât cele pe care le întâlnește lingvistul atunci când vrea să definească unitatea frazei sau istoricul atunci când vrea să definească unitatea literaturii sau a științei. În primul rînd, unitatea cărții nu este o unitate omogenă: raportul dintre diferite tratate de matematică nu este același cu raportul dintre diferite texte filosofice; diferența dintre un roman de Stendhal și un roman de Dostoievski nu se suprapune peste diferența care separă două romane din *Comedia umană*; iar aceasta, la rîndul ei, nu este superpozabilă celei care desparte pe *Ulise*\* de *Dedalus*<sup>\*\*</sup>. În plus, marginile unei cărți nu sunt niciodată nete și nici riguros tăiate: nici o carte nu poate să existe prin ea însăși; ea se află de fiecare dată într-un raport de sprijin și de dependență față de altele; este un punct într-o rețea; comportă un sistem de indicații care trimit – explicit sau nu – la alte cărți, la alte texte, la alte fraze; și după cum avem de-a face cu o carte de fizică, cu o culegere de discursuri politice sau cu un roman de anticipație, nici structura trimiterii și, prin urmare, nici sistemul complex de autonomie și eteronomie nu va mai fi același. Degeaba ni se dă cartea ca un obiect pe care-l putem ține în mâini; degeaba se strînge ea în micul paralelipiped ce-o închide; unitatea ei este variabilă și relativă: ea nu se construiește, nu se indică și, prin urmare, nu poate fi nici descrisă decât pornind de la un cîmp discursiv.

Cît privește opera, problemele pe care le ridică aceasta sunt încă și mai dificile. În aparență, este vorba despre suma textelor care pot fi denotate prin semnul unui nume propriu. Însă această denotare (chiar și lăsînd deoparte probleme de atribuire) nu este o funcție omogenă: un nume de autor nu denotează în același fel un text pe care l-a publicat el însuși sub numele său, un altul pe care l-a prezentat sub un pseudonim, un altul care va fi fost găsit după moartea sa în stadiul de eboșă sau un altul care nu reprezintă decât o grifonare, un carnet de note, o "hîrtie". Constituirea unei opere complete sau a unui opus

---

\* J. Joyce, *Ulysses*, Paris, Shakespeare and Company, 1922 (*Ulysse*, trad. fr. A. Morel, revue par S. Gilbert, V. Larbaud et l'auteur, Paris, Gallimard, coll. "Du monde entier", 1937; *Ulise*, trad. rom. Mircea Ivănescu, București, Editura Univers/Editura Fundației Culturale Române, 1996).

\*\* J. Joyce, *Dedalus. A Portrait of the Artist as a Young Man*, New York, Ben W. Huebsch, 1916 (*Dedalus. Portrait de l'artiste jeune par lui-même*, trad. fr. L. Savitzky, Paris, Gallimard, coll. "Du monde entier", 1943)

presupune un anumit număr de opțiuni teoretice care nu sunt foarte ușor de justificat și nici măcar de formulat: e de ajuns oare să adăugăm la textele publicate de autorul însuși cele pe care acesta proiectă să le dea la tipar, și care au rămăs neterminate doar că urmare a morții? Trebuie să integrăm și tot ce este schiță, prim proiect, corecturi și tăieturi? Trebuie adăugate și schițele abandonate? și care este statutul care se cuvine conferit scrisorilor, însemnărilor, conversațiilor relatate, frânturilor transcrise de auditori, pe scurt, imensului furnicar de urme verbale pe care un individ le lasă în jurul lui în clipa morții, care vorbesc, într-o intersectare nesfîrșită, atîtea limbaje diferite și vor avea nevoie de secole, dacă nu chiar de milenii ca să dispară? În tot cazul, denotarea unui text prin numele Mallarmé nu este, cu siguranță, de același tip dacă este vorba de temele engleze, de traducerile din Edgar Poe, de poeme sau de răspunsurile la anchete; la fel, nu același raport există între numele lui Nietzsche, pe de o parte, și, pe de altă parte, autobiografiile de tinerețe, disertațiile școlare, articolele filologice, *Zarathustra*, *Ecce Homo*, scrisori, ultimele cărți poștale semnate "Dionysos" sau "Kaiser Nietzsche", nenumăratele carnete în care se amestecă notele de plată de la spălătorie și proiecte de aforisme.

În fapt, singura unitate care îi poate fi recunoscută "operei" unui autor este o anumită funcție de expresie. Se presupune că trebuie să existe un nivel (atît de profund cît e necesar) la care opera se dezvăluie, în toate fragmentele sale, chiar și cele mai minusculе sau mai lipsite de importanță, ca expresia gîndirii, sau a experienței, sau a imaginației, sau a inconștientului autorului, sau, în sfîrșit, a determinațiilor istorice în care acesta se află prinț. Se observă însă, imediat, că această unitate a opus-ului, departe de a fi dată în chip imediat, este constituită prin intermediul unei operații; că această operație este una de interpretare (în sensul în care ea descifrează, în text, expresia sau transcrierea a ceva pe care acesta îl ascunde și îl manifestă în același timp); și, în sfîrșit, că operația care determină opus-ul în unitatea sa, și prin urmare opera însăși ca rezultat al acestei operații nu vor fi aceleași dacă este vorba despre autorul *Teatrului și dublului său*<sup>\*\*</sup> sau despre autorul *Tractatus-ului*<sup>\*\*\*</sup>. Opera nu poate fi

<sup>\*\*</sup> A. Artaud, *Le Théâtre et son double*, Paris, Gallimard, coll. "Métamorphoses", 1938 (reluat în *Oeuvres complètes*, Paris, Gallimard, "Collection blanche", t. IV, 1978). (*Teatrul și dublul său*, trad. rom. Voichița Sasu și Diana Tihu-Suciu, Cluj, Ed. Echinox, 1997; n.. t.)

considerată nici ca o unitate imediată, nici ca o unitate certă și nici ca o unitate omogenă.

Ultima măsură, în sfîrșit, pentru a scoate din circuit continuitățile negindite cu ajutorul cărora se organizează, dinainte, și într-un semi-secret, discursul pe care înțelegem să-l analizăm: remunțarea la două postulate care sunt legate unul de celălalt și care stau față în față. Unul presupune că niciodată nu este posibil să determini, în ordinea discursului, înrupția unui veritabil eveniment; că dincolo de orice început aparent există întotdeauna o origine secretă – atât de secretă și atât de originară încât nu poate fi niciodată surprinsă în ea însăși. Astfel încât noi am fi în mod fatal împinși, prin naivitatea cronologilor, către un punct ce se retrage la nesfîrșit, care nu este niciodată prezent în vreo istorie; el însuși n-ar fi decât propriul său vid; și, pormind de la el, orice început n-ar putea fi decât reînceput sau ocultare (la drept vorbind, într-unul și același gest, și una, și alta). De această temă se leagă aceea că orice discurs manifest se întemeiază în secret pe un deja-spus; dar că acest deja-spus nu este pur și simplu o frază deja rostită, un text deja scris, ci un “nicicind-spus”, un discurs fără corp, un glas la fel de tăcut ca și o răsuflare, o scriere care nu e decât golul propriei sale urme. Se presupune, astfel, că tot ce i se întâmplă discursului să formuleze se găsește deja articulat în această semi-tăcere care îi e prealabilă, care continuă să circule cu obstinație pe sub el, dar pe care el o acoperă și o face să tacă. Discursul manifest n-ar fi, pînă la urmă, decât prezența depresivă a ceea ce el nu spune; iar acest ne-spus ar fi un gol care animă din interior tot ce se spune. Cel dinții motiv condamnă analiza istorică a discursului la a fi căutare și repetare a unei origini ce scapă oricarei determinări a originii; celălalt îl condamnă să fie interpretare sau ascultare a unui deja-spus care ar fi, în același timp, un ne-spus. Trebuie să remunțăm la toate aceste teme a căror funcție este aceea de a garanta infinita continuitate a discursului și secreta sa prezență la sine prin jocul unei absențe neîncetat reproduse. Trebuie să înfîrpinăm fiecare moment al discursului în înrupția sa de eveniment, în punctualitatea apariției sale și în acea împrăștiere temporală care-i permite să fie

---

\*\*\* L. Wittgenstein, *Tractatus logico-philosophicus*, London, Routledge & Kegan Paul, 1922 (*Tractatus logico-philosophicus*, suivi de *Investigations philosophiques*, Introduction de B. Russell, trad. fr. P. Klossowski, Paris, Gallimard, coll. “Tel”, nr. 109, 1990). (*Tractatus logico-philosophicus*, trad. rom., cuvînt introductiv și note de Al. Surdu, București, Ed. Humanitas, 1991; n. t.)

repetat, știut, uitat, transformat, șters pînă la cele mai mici urme, îngropat, departe de orice privire, în praful cărților. Nu trebuie să trimitem discursul la îndepărtata prezență a originii; trebuie să-l tratăm în jocul propriei sale instanțe.

O dată îndepărtate aceste forme prealabile de continuitate, aceste sinteze prost conduse ale discursului, un întreg domeniu se vede eliberat. Un domeniu imens, dar care poate fi definit: el se constituie din ansamblul tuturor enunțurilor efective (vorbite sau scrise, indiferent), în împrăștierea lor de evenimente și în instanța proprie fiecăruiu în parte. Înainte de a avea de-a face cu o știință, cu romane, cu discursuri politice sau cu opera unui autor sau chiar cu o carte, materialul pe care-l avem de tratat în neutralitatea sa primă este o populație de evenimente în spațiul discursului în general. Așa apare proiectul unei *descrieri pure a faptelor de discurs*. Această descriere se deosebește cu ușurință de analiza limbii. Desigur, un sistem lingvistic nu poate fi stabilit (dacă nu este construit în mod artificial) decât utilizând un corpus de enunțuri sau o colecție de fapte de discurs; însă atunci este vorba de a defini, plecînd de la acest ansamblu cu valoare de eșantion, niște reguli care permit, eventual, construirea și a altor enunțuri decât cele date: chiar dacă a dispărut de mult, chiar dacă nimeni n-o mai vorbește și a fost restaurată din fragmente rare, o limbă constituie întotdeauna un sistem pentru enunțuri posibile: este un ansamblu finit de reguli care autorizează un număr infinit de performanțe. Discursul, în schimb, este ansamblul întotdeauna finit și actualmente limitat al singurelor secvențe lingvistice care au fost formulate; ele pot fi nenumărate, pot foarte bine, prin masa lor, să depășească orice capacitate de înregistrare, de memorizare sau de lectură: ele constituie, cu toate acestea, un ansamblu finit. Întrebarea pe care o pune analiza limbii cu privire la un fapt oarecare de discurs este întotdeauna aceasta: după ce reguli a fost construit cutare enunț, și prin urmare, după ce reguli ar mai putea fi construite și alte enunțuri asemănătoare? Descrierea discursului pune o cu totul altă întrebare: cum se face că a apărut cutare enunț, și nu altul în locul lui?

Vedem, de asemenea, că această descriere a discursului se opune și analizei gîndirii. Și aici, un sistem de gîndire nu poate fi reconstituit decât plecînd de la un ansamblu definit de discursuri. Însă acest ansamblu este tratat în aşa fel încît se încearcă a se regăsi, dincolo de enunțurile ca atare, intenția subiectului vorbitor, activitatea sa conștientă, ce anume a vrut el să spună sau, dimpotrivă, jocul inconștient care a ieșit, fără voia lui, la iveală în ce-a spus sau în

aproape imperceptibila fisură a cuvintelor sale manifeste; este vorba, în tot cazul, de a reconstitui un alt discurs, de a regăsi vorbirea mută, murmurată, de nestăvilit care animă din interior vocea pe care o auzim, de a restabili textul mărunt și invizibil care parurge interstițiile rîndurilor scrise și, uneori, le dă peste cap. Analiza gîndirii este întotdeauna *alegorică* în raport cu discursul pe care-l utilizează. Infailabil, întrebarea ei este: ce se spunea, deci, în ceea ce era spus? Analiza discursului se orientează cu totul altfel; este vorba de a surprinde enunțul în îngustimea și în singularitatea evenimentului său; de a determina condițiile sale de existență, de a le fixa cât mai exact limitele, de a stabili corelațiile lui cu alte enunțuri de care poate să fie legat, de a arăta ce forme de enunțare exclude. Nu se caută cătuși de puțin, sub ceea ce e manifest, vorbăria pe jumătate silențioasă a unui alt discurs; trebuie să se arate de ce nu putea fi el altfel decât este, prin ce anume exclude oricare alt discurs, cum ocupă el în mijlocul tuturor celoralte și în raport cu ele un loc pe care nici un altul n-ar putea să-l ocupe. Întrebarea proprie analizei discursului ar putea fi formulată așa: ce este, aşadar, această neregulată existență care își face apariția în ceea ce se spune – și nicăieri altundeva?

Ne putem întreba la ce poate să servească, pînă la urmă, această suspendare a tuturor unităților admise, această căutare obstinată a discontinuității, dacă este vorba, în esență, de a elibera o pulbere de evenimente discursivee, de a le întîmpina și a le păstra în pura lor dispersie. În fapt, ștergerea sistematică a unităților date de-a gata ne permite, în primul rînd, să-i redăm enunțului singularitatea sa de eveniment: el nu mai este considerat doar ca punere în joc a unei structuri lingvistice și nici ca manifestare episodică a unei semnificații mai profunde decât el; enunțul este tratat în înrupția sa istorică; ceea ce se încearcă a fi făcut vizibil este tocmai această incizie pe care-o constituie el, această ireductibilă – și foarte adesea minusculă – emergență. Oricît de banal ar fi, oricît de puțin important pe cît ni l-am imagina în urmările sale, oricît de repede dat uitării după apariția sa, oricît de puțin înțeles sau de prost descifrat pe cît l-am presupune, oricît de repede devorat ar putea fi de întuneric, un enunț este întotdeauna un eveniment pe care nici limba și nici sensul nu pot să-l epuizeze în totalitate. Un eveniment straniu, fără îndoială: mai întîi, pentru că este legat, pe de o parte, de un gest de scriere sau de articularea unei rostiri, dar și pentru că, pe de altă parte, el își deschide lui însuși o existență remanentă în cîmpul unei memorii sau în materialitatea manuscriselor, cărților și a oricărui alt fel de

înregistrare; apoi, pentru că este unic asemenei oricărui eveniment, oferindu-se însă repetării, transformării, reactivării; în sfîrșit, pentru că este legat atât de situațiile care-l provoacă și de consecințele pe care le incită, cît și, într-un mod cu totul diferit, de enunțurile care-l preced și de cele care-i succed.

Dar dacă, în raport cu limba și cu gîndirea, se izolează instanța evenimentului enunțiativ, nu este pentru a o trata în ea însăși ca și cum ar fi independentă, solitară și suverană. Ci, dimpotrivă, pentru a surprinde cum pot aceste enunțuri, privite ca evenimente și în specificitatea lor atât de ciudată, să se articuleze pe evenimente care nu sunt de natură discursivă, ci pot fi de ordin tehnic, practic, economic, social, politic etc. A face să apară în deplina sa puritate spațiul în care se împreăştie evenimentele discursivee nu înseamnă a stabili acest spațiu într-o ruptură pe care nimic n-ar putea s-o surmonteze; nu înseamnă a-l închide în el însuși și nici, cu atât mai puțin, a-l deschide spre o transcendență; ci, dimpotrivă, a deveni liber pentru a putea să descrii, între ele și alte sisteme care îi sunt exterioare, un joc de relații. Relații care trebuie să fie stabilite – fără a trece prin forma generală a limbajului și nici prin conștiința singulară a subiecților vorbitori – în cîmpul evenimentelor.

Cel de-al treilea interes al unei astfel de descrieri a faptelor de discurs constă în faptul că, eliberîndu-le de grupările care se prezintă drept niște unități naturale, imediate și universale, ne dăm posibilitatea de a descrie, însă de data aceasta printr-un ansamblu de decizii pe care le controlăm, alte unități. Cu condiția de a le defini cît se poate de clar condițiile, ar putea fi legitim să constituim, pornind de la niște relații corect descrise, ansambluri discursivee care nu ar fi noi, ci ar fi rămas, pînă acum, invizibile. Aceste ansambluri nu ar fi deloc noi, dat fiind că ar fi formate din enunțuri deja formulate, între care am putea recunoaște un anumit număr de relații bine determinante. Însă aceste relații nu vor fi fost nicicînd formulate pentru ele înslele în enunțurile respective (spre deosebire, de pildă, de relațiile explicite care sunt stabilite și enunțate de discursul însuși, atunci cînd acesta ia forma unui roman sau cînd se înscrie într-o serie de teoreme matematice). Aceste relații invizibile nu ar constitui, însă, cîtuși de puțin un fel de discurs secret animînd din interior discursurile manifeste; nu o interpretare ar fi, prin urmare, cea care le-ar face să iasă la lumină, ci tocmai analiza coexistenței, succesiunii, funcționării lor mutuale, a determinării lor reciproce, a transformării lor independente sau corelativе. Împreună (chiar dacă nu pot fi niciodată analizate în mod

exhaustiv), ele formează ceea ce, oarecum printr-un joc de cuvinte, din moment ce conștiința nu este niciodată prezentă într-o astfel de descriere, am putea să numim inconștientul nu al subiectului vorbitor, ci al lucrului spus.

În sfîrșit, la orizontul tuturor acestor cercetări se va fi schițind, poate, o temă mai generală: aceea a modului de existență a evenimentelor discursivee într-o cultură. Ceea ce ar trebui să facem să reiasă este ansamblul condițiilor ce guvernează, la un moment dat și într-o societate determinată, apariția enunțurilor, conservarea lor, legăturile ce se stabilesc între ele, modul în care ele sunt grupate în ansambluri statutare, rolul pe care-l exercită, jocul de valori și de sacralizări de care sunt afectate, felul în care sunt investite în practici sau în comportamente, principiile în funcție de care ele circulă, sunt refulate, sunt uitate, distruse sau reactivate. Pe scurt, ar fi vorba despre discurs din punctul de vedere al instituționalizării sale. Voi numi *arhivă* nu totalitatea textelor conservate de o civilizație și nici ansamblul urmelor care au putut fi salvate de la dezastrul ei, ci jocul regulilor care determină, într-o cultură, apariția și dispariția enunțurilor, remanența și stergerea lor, existența lor paradoxală de evenimente și lucruri. A analiza faptele de discurs în elementul general al arhivei înseamnă a le considera nu ca *documente* (ale unei semnificații ascunse sau ale unei reguli de construcție), ci ca *monumente*, înseamnă – în afara oricărei metafore geologice, fără nici cel mai mic gest spre începutul unei *archè* – a face ceva ce am putea să numim, conform drepturilor ludice ale etimologiei, o *arheologie*.

Aceasta este, cu aproximație, problematica din *Istoria nebuniei*, *Năsterea clinicii și Cuvintele și lucrurile*. Nici unul dintre aceste texte nu este autonom sau suficient prin el însuși; ele se sprijină unele pe altele, în măsura în care, de fiecare dată, este vorba de explorarea foarte parțială a unei regiuni limitate. Ele trebuie citite ca un ansamblu încă abia schițat de experimentări descriptive. Nu este, totuși, nevoie ca ele să fie justificate pentru faptul că sunt atât de parțiale și de lacunare, trebuie explicată opțiunea de care ascultă. Căci chiar dacă cîmpul general al evenimentelor discursivee nu permite nici un decupaj *a priori*, este totuși exclusă posibilitatea de a descrie în bloc toate relațiile caracteristice ale arhivei. Trebuie, deci, ca o primă aproximare, să acceptăm un decupaj provizoriu: o regiune inițială, pe care analiza o va da peste cap și o va reorganiza în momentul cînd va fi reușit să definească, înăuntrul ei, un ansamblu de relații. Această regiune, cum trebuie ea oare circumscrisă? Pe de o parte, trebuie,

empiric, să alegem un domeniu în care relațiile riscă să fie numeroase, dense și relativ ușor de descris: și în ce altă regiune evenimentele discursive par să mai legate unele de altele, și conform unor relații mai ușor descifrabile, decât în ceea ce se desemnează, în general, cu termenul de știință? Dar, pe de altă parte, cum să-ți acorzi mai multe șanse de a surprinde într-un enunț nu momentul structurii sale formale și al legilor sale de construcție, ci pe acela al existenței și al regulilor sale de apariție dacă nu adresindu-te unor grupuri puțin formalizate și în care enunțurile nu par să genere prin reguli de sintaxă pură? În sfîrșit, cum să fii sigur că nu te vei lăsa furat de toate acele unități sau sinteze negindite ce se referă la individul vorbitor, la subiectul discursului, la autorul textului, pe scurt, la toate aceste categorii antropologice? Dacă nu, poate, considerind tocmai ansamblul enunțurilor prin intermediul căroroaceste categorii s-au constituit – ansamblul enunțurilor care și-au ales ca “obiect” subiectul discursurilor (propriul lor subiect) și care s-au preocupat să-l desfășoare ca și cimp de cunoaștere?

Așa se explică privilegiul de fapt acordat aceluia joc de discursuri despre care, foarte schematic, se poate spune că definește “științele despre om”. Acesta nu este, însă, decât un privilegiu de pornire. Trebuie să păstrăm vîi în memorie două fapte: că analiza evenimentelor discursive și descrierea arhivei nu se limitează în nici un caz la un atare domeniu; și că, pe de altă parte, însuși decupajul acestui domeniu nu poate fi considerat ca definitiv și nici ca valabil în mod absolut; este vorba doar despre o primă aproximare care trebuie să permită evidențierea unor relații care riscă să steargă limitele acestei prime schițe. Or, mă văd nevoit să recunosc că acest proiect de descriere, așa cum încerc să-l circumscriu în momentul de față, se află el însuși prins în regiunea pe care încerc, ca prim demers, să-o analizez. Si care riscă să se disocieze sub efectul analizei. Interoghez atât de stramia și de problematica configurație a științelor umaniste de care discursul meu se află el însuși legat. Analizez spațiul în care vorbesc. Mă expun desfacerii și recomponerii aceluia loc care îmi indică reperele prime ale propriului meu discurs; mă preocup să-i disociez reperele vizibile și să-i clatin imobilitatea de suprafață; risc, prin urmare, să provoc, în orice clipă, sub fiecare dintre cuvintele mele, întrebarea despre locul său de naștere: căci tot ceea ce spun ar putea să aibă ca efect deplasarea locului de unde o spun. Astfel încât la întrebarea: de unde pretinzi că vorbești, tu, care vrei să descrii – de atât de sus și de atât de departe – discursul celorlalți?, nu aș răspunde decât

atât: am crezut că vorbesc din același loc cu aceste discursuri, și că definindu-le spațiul, îmi voi situa propriul discurs; acum, însă, trebuie să recunosc: de unde am arătat că ele vorbeau fără să spună, eu însumi nu mai pot să vorbesc, ci doar pornind de la această diferență, de la această infimă discontinuitate pe care deja discursul meu a lăsat-o în urma lui.

### **Formațiunile discursive și pozitivitatele**

Am descris, deci, relații de coexistență între enunțuri. Am avut grija să nu țin cont de nici una dintre unitățile cu privire la ele care puteau fi propuse și pe care tradiția mi le punea la dispoziție: opera unui autor, coeziunea unei epoci sau evoluția unei științe. M-am menținut la simpla prezență a evenimentelor vecine cu propriul meu discurs – fiind sigur că voi avea de-a face cu un ansamblu de-acum coerent dacă voi fi reușit să descriu, între ele, un sistem de relații.

Mi s-a părut, mai întâi, că anumite enunțuri ar putea forma un ansamblu în măsura în care se referă la un singur și același obiect. La urma urmelor, enunțurile care privesc nebulă, de pildă, nu au în nici un caz același nivel formal (sunt departe de a se supune, toate, criteriilor cerute pentru un enunț științific); nu aparțin toate aceluiași cimp semantic (unele țin de semantica medicală, altele de semantica juridică sau administrativă, altele folosesc un lexic literar), dar se raportează, toate, la acel obiect ce se profilează în diferite feluri în experiența individuală și socială ce poate fi desemnată prin termenul de nebulă. Îți dai seama însă repede că unitatea obiectului nu permite individualizarea unui ansamblu de enunțuri și stabilirea, între acestea, a unui relații în același timp descriptive și constante. Și aceasta din două motive. O dată, pentru că obiectul, departe de a fi acel ceva prin raportare la care se poate defini un ansamblu de enunțuri, este mai curînd el însuși constituit de ansamblul acestor formulări; am greșit dacă am căuta pe latura "maladiei mentale" unitatea discursului psihopatologic sau psihiatric; ne-am însela sigur dacă i-am cere ființei însăși a acestei boli, conținutului său secret, adevărului său mut și închis în sine ce s-a spus la un moment dat cu privire la ea; maladia mentală a fost constituită de ansamblul a ceea ce a putut să se spună în grupul tuturor enunțurilor care o numeau, o decupau, o descriau, o explicau, îi povestea dezvoltările, îi indicau diferențele corelației, o judecau și, eventual, îi dădeau cuvîntul articulând, în numele ei, niște

discursuri care trebuiau să treacă drept fiind ale ei. Mai mult, însă, decât atât: ansamblul de enunțuri care privesc nebunia, și care la drept vorbind o constituie, este departe de se referi la un singur obiect, de a-l fi format o dată pentru totdeauna și de a-l menține, la nesfîrșit, ca propriul său orizont de idealitate inepuizabilă; obiectul impus ca și corelat al lor de către enunțurile medicale din secolele al XVII-lea și al XVIII-lea nu este identic cu obiectul care se conturează prin intermediul sentințelor juridice sau al măsurilor polițienești; la fel, toate obiectele discursului psihopatologic au fost modificate de la Pinel și până la Esquirol sau Bleuler: nu despre aceleași maladii este vorba aici și dincolo – și asta în același timp deoarece codul perceptiv și tehnicele de descriere s-au schimbat, pentru că desemnarea nebuniei și decupajul ei general nu mai ascultă de aceleași criterii, pentru că funcția discursului medical, rolul său, practicile în care el este investit și care îl sancționează, distanța la care el se menține față de bolnav s-au modificat profund.

Din această multiplicitate de obiecte am putea, ar trebui, poate, să conchidem că nu este posibil să admitem, ca o unitate valabilă pentru constituirea unui ansamblu de enunțuri, "discursul referitor la nebunie". Ar trebui, poate, să ne rezumăm doar la acele grupuri de enunțuri care au un singur și același obiect: discursurile despre melancolie sau cele despre nevroză. Ne-am da, însă, repede seama că, la rîndul lor, fiecare dintre aceste discursuri și-a constituit propriul obiect și l-a lucrat până la a-l transforma în totalitate. Ceea ce face ca problema care se pune să fie aceea dacă unitatea unui discurs nu este cumva făcută, mai degrabă decât de permanența și de singularitatea unui obiect, de spațiul comun în care diverse obiecte se profilează și se transformă neîncetat. Relația caracteristică ce permite individualizarea unui ansamblu de enunțuri referitoare la nebunie ar fi atunci: regula apariției simultane sau succesive a diferitelor obiecte numite, descrise, analizate, apreciate sau judecate în cuprinsul acestuia; legea excluderii sau a implicării lor reciproce; sistemul care le guvernează transformarea. Unitatea discursurilor cu privire la nebunie nu se întemeiază pe existența obiectului "nebunie" sau pe constituirea unui orizont unic de obiectivitate; jocul regulilor este cel care face posibile, într-o epocă dată, apariția de descrieri medicale (cu obiectul lor), apariția unei serii de măsuri discriminatorii și repressive (cu propriul lor obiect), apariția unui ansamblu de practici codificate sub formă de rețete și de medicații (cu obiectul lor specific); ansamblul regulilor este, prin urmare, cel care dă seama nu aștă de

obiectul însuși în identitatea sa, cît de ne-coincidență sa cu sine însuși, de perpetua sa diferență, de abaterea și de împrăștierea sa. În plus, unitatea discursurilor cu privire la nebunie o constituie jocul regulilor care definesc transformările acestor diferite obiecte, non-identitatea lor pe parcursul timpului, ruptura ce se produce în ele, discontinuitatea internă ce le suspendă permanența. În mod paradoxal, a defini un ansamblu de enunțuri în ce are el mai individual nu constă în a-i individualiza obiectul, a-i fixa identitatea, a-i descrie acele caractere pe care el le păstrează permanent; ci, din contră, în a descrie împrăștierea acestor obiecte, a surprinde toate interstițiile ce le despart, a măsura distanțele ce domnesc între ele – cu alte cuvinte, în a le formula legea de repartiție. Acest sistem eu nu-l voi numi “domeniu” de obiecte (căci cuvîntul acesta implică mai curînd unitatea, înciderea, vecinătatea apropiată decît răspîndirea și dispersia); și voi da, oarecum arbitrar, denumirea de *referențial*; și voi spune, de pildă, că “nebunia” nu este obiectul (sau referentul) comun unui grup de propoziții, ci referențialul sau legea de împrăștiere a diferitelor obiecte sau referenți puși în joc de un ansamblu de enunțuri, a căror unitate se găsește definită tocmai de această lege.

Al doilea criteriu care ar putea fi folosit pentru constituirea de ansambluri discursivee ar fi tipul de enunțare utilizat. Mi s-a părut, de exemplu, că știința medicală, cu începere din secolul al XIX-lea, se caracteriza mai puțin prin obiectele sau conceptele sale (dintre care unele au rămas identice, iar altele s-au transformat pe de-a-ntregul) cît printr-un anumit *stil*, printr-o anumită formă constantă a enunțării: am asista, astfel, la instaurarea unei științe descriptive. Pentru prima dată, medicina nu mai este constituită de un ansamblu de tradiții, observații și rețete eterogene, ci de un corpus de cunoștințe ce presupune o aceeași privire asupra obiectelor, un același cadrilaj al cîmpului perceptiv, o aceeași analiză a faptului patologic în funcție de spațiul vizibil al corpului, un același sistem de transcriere a ceea ce e perceput în ceea ce se spune (același vocabular, același joc de metafore); mi s-a părut, pe scurt, că medicina se formaliza, dacă se poate spune astfel, ca o serie de enunțuri descriptive. Si aici, însă, această ipoteză de pornire a trebuit abandonată. A trebuit să recunosc că medicina clinică era în egală măsură un ansamblu de decizii politice, de decizii economice, de reglementări institutionale, de modele de învățare și un ansamblu de descrieri; că, în tot cazul, acesta din urmă nu putea fi abstras față de celălalt, și că enunțarea descriptivă nu era decît una dintre formulările prezente în marele discurs clinic. Să recunosc că

această descriere n-a încetat să se deplineze: fie pentru că, de la Bichat și pînă la patologia celulară, n-au mai fost descrise același lucruri; fie pentru că, de la inspecția vizuală, auscultare și palpare pînă la folosirea microscopului și a testelor biologice, sistemul informației s-a modificat; fie pentru că, de la corelația anatomo-clinică simplă și pînă la analiza fină a proceselor fiziopatologice, lexicul semnelor și descifrarea lor au fost în totalitate reconsiderate; fie, în sfîrșit, pentru că medicul a încetat, puțin cîte puțin, să mai fie el însuși locul de înregistrare și de interpretare a informației, și pentru că alături de el, în afara lui, s-au constituit mase documentare, instrumente de corelare și tehnici de analiză care îi stau, desigur, la dispoziție, dar care-i modifică, față de bolnav, poziția sa de subiect privitor.

Toate aceste alterări care ne fac, poate, să ieșim astăzi din medicina clinică s-au depus lent, de-a lungul secolului al XIX-lea, în interiorul discursului clinic și în spațiul desenat de acesta. Dacă am vrea să definim acest discurs cu ajutorul unei forme codificate de enunțare (de exemplu, descrierea unui anumit număr de elemente determinate pe suprafața corpului, care sunt inspectate de ochiul, urechea și degetele medicului; identificarea unităților signaletice și a semnelor complexe; estimarea semnificației lor probabile; prescrierea terapeuticii corespunzătoare), ar fi nevoie să recunoaștem că medicina clinică s-a descompus imediat ce a apărut și că n-a avut parte de formulare decât la Bichat și Laennec. În fapt, unitatea discursului clinic nu este dată de o formă determinată de enunțuri, ci de ansamblul regulilor care au făcut simultan sau succesiv posibile niște descrieri pur perceptive, dar și niște observații mediate de instrumente, protocoale de experiențe de laborator, calcule statistice, constatări epidemiologice sau demografice, regulamente instituționale, decizii politice. Tot acest ansamblu nu poate să se supună unui model unic de înlanțuire lineară: este vorba de un grup de enunțuri diverse, care sunt departe de a asculta de aceleasi reguli formale, departe de a avea aceleasi exigențe de validare, departe de a avea aceeași funcție operatorie. Ceea ce se cuvine să caracterizăm ca medicină clinică este tocmai coexistența acestor enunțuri risipite și eterogene; este sistemul care le guvernează repartitia, sprijinul pe care ele îl găsesc unele pe altele, modul în care se presupun sau se exclud, transformarea pe care o suportă, jocul înlocuirilor, dispunerii și substituirii lor. Se poate face foarte bine să coincidă în timp apariția discursului cu introducerea în medicină a unui tip privilegiat de enunțare. Însă acesta nu are un rol constituant sau normativ. Dincoace de acest eveniment și de jur

împrejurul său se desfășoară un ansamblu de forme enunțiative diverse: și tocmai regula generală a acestei desfășurări este cea care constituie, în individualitatea sa, discursul clinic. Regula de formare a acestor enunțuri în eterogenitatea lor, în imposibilitatea lor chiar de a se integra într-un singur lanț sintactic, este ceea ce voi numi *abaterea enunțiativă*. și voi spune că medicina clinică se caracterizează, ca ansamblu discursiv individualizat, prin abaterea sau legea de dispersie care guvernează diversitatea enunțurilor sale.

Cel de-al treilea criteriu în funcție de care ar putea fi stabilite grupuri unitare de enunțuri este existența unui joc de concepte permanente și coerente între ele. Se poate presupune, de pildă, că analiza limbajului și a faptelor gramaticale se baza, la clasici (începând cu Lancelot și până la sfîrșitul secolului al XVIII-lea) pe un număr definit de concepte al căror conținut și utilizare erau stabilite o dată pentru totdeauna: conceptul de judecată, definit ca forma generală și normativă a oricărei fraze, conceptele de subiect și de atribut, grupate sub categoria mai generală de nume, conceptul de verb, utilizat ca echivalent al conceptului de copulă logică, conceptul de cuvînt, definit ca semn al unei reprezentări. Am putea să reconstituim, astfel, arhitectura conceptuală a gramaticii clasice. Dar, și aici, am întâlni repede niște limite: cu astfel de elemente de-abia dacă am putea, desigur, să descriem analizele făcute de autorii de la Port-Royal. și repede am fi obligați să constatăm apariția unor noi concepte; unele dintre ele sunt derive, poate, din primele, dar celelalte le sunt eterogene și unele chiar incompatibile. Noțiunea de ordine sintactică naturală sau inversată și aceea de complement (introdusă la începutul secolului al XVIII-lea de Beauzée) mai pot, fără îndoială, să se integreze în sistemul conceptual al gramaticii de la Port-Royal. Dar nici ideea unei valori originar expresive a sunetelor, nici aceea a unei cunoașteri primitive ascunse în cuvinte și transmise în mod obscur de acestea și nici aceea a unei regularități în evoluția istorică a consoanelor nu pot fi deduse din jocul de concepte utilizate de gramaticienii secolului al XVIII-lea. Mai mult chiar: concepția despre verb înțeles ca simplu nume desemnînd o acțiune sau o operație, definirea frazei nu ca propoziție atributivă, ci ca o serie de elemente designative al căror ansamblu reproduce o reprezentare, toate acestea sunt strict incompatibile cu ansamblul conceptelor de care Lancelot sau Beauzée puteau să se folosească. În aceste condiții, trebuie oare să presupunem că gramatica nu constituie decât în aparență un ansamblu coherent? și că tot acest ansamblu de enunțuri, analize, descrieri,

principii, consecințe și deducții, care s-a perpetuat sub această denumire mai bine de un secol, nu reprezintă decât o falsă unitate?

În fapt, dincoace de toate conceptele mai mult sau mai puțin eterogene ale gramaticii clasice, este posibil să definim un sistem comun care să dea seama nu numai de apariția lor, ci și de dispersia și, eventual, de incompatibilitatea lor. Acest sistem nu este constituit din concepte mai generale și mai abstrakte decât cele care apar la suprafață și sunt mînuite la vedere; ci mai degrabă dintr-un ansamblu de reguli de formare a conceptelor. Acest ansamblu se subîmparte la rîndul lui în patru grupuri subordonate. Există grupul care guvernează formarea conceptelor ce permit descrierea și analizarea frazei ca o unitate în care elementele (cuvintele) nu sunt pur și simplu juxtapuse, ci raportate unele la altele; acest ansamblu de reguli reprezintă ceea ce am putea să numim teoria *atribuirii*; și fără ca ea însăși să se modifice, această teorie a atribuirii a putut să producă conceptele de verb-copulă, acela de verb-nume specific al acțiunii sau acela de verb-legătură a elementelor reprezentării. Există, apoi, grupul care guvernează formarea conceptelor ce permit descrierea raporturilor dintre diferitele elemente semnificante ale frazei și diferențele elemente a ceea ce este reprezentat prin intermediul acestor semne; aceasta este teoria *articulării*, care poate, prin unitatea sa specifică, să dea seama de concepte atât de diferite precum cel de cuvînt ca rezultat al unei analize a gîndirii și cel de cuvînt ca instrument cu ajutorul căruia se poate efectua o astfel de analiză. Teoria *desemnării* guvernează apariția unor concepte precum cel de semn arbitrar și conventional (permîșind, prin urmare, construirea unei limbi artificiale), dar și cel de semn spontan, natural, nemijlocit și imediat încărcat cu valoare expresivă (permîșind, astfel, reintroducerea instanței limbii în devenirea, reală sau ireală, a umanității). În sfîrșit, teoria *derivării* dă seama de formarea unui joc de noțiuni foarte dispersate și foarte eterogene: ideea unei imobilități a limbii, care nu este supusă schimbării decât ca urmare a unor accidente exterioare; ideea unei corelații istorice între devenirea limbii și capacitatele de analiză, de reflecție și de cunoaștere ale indivizilor; ideea unui raport reciproc între instituțiile politice și complexitatea gramaticii; ideea unei determinări circulare între formele limbii, ale scrierii, ale cunoașterii și științei, ale organizării sociale și, în sfîrșit, ale progresului istoric; ideea poeziei înțeleasă nu ca un anumit mod de utilizare a vocabularului și gramaticii, ci ca o mișcare spontană a limbii deplasîndu-se prin spațiul imaginației umane, care prin natura sa este

metaforică. Aceste patru "teorii" – care reprezintă tot atîtea scheme de formare a conceptelor – întrețin relații descriptibile (ele se presupun reciproc; se opun două cîte două; derivă una din alta și, înlănțuindu-se, leagă într-o singură figură discursuri care nu pot fi nici unificate și nici suprapuse). Ele constituie ceea ce am putea să numim o *rețea teoretică*. Prin acest termen nu trebuie să se înțeleagă un grup de concepte fundamentale care le-ar regrupa pe toate celelalte și ar permite reintroducerea lor în unitatea unei arhitecturi deductive: ci mai curînd legea generală a împrăștierii, eterogenității și incompatibilității lor (simultane sau succesive): regula insurmontabilei lor pluralități. Iar dacă în gramatica generală ne este ușor să recunoaștem un ansamblu individualizabil de enunțuri, e în măsura în care toate conceptele ce figurează în cuprinsul ei, care se înlănțuie, se intersectează, interferează, se izgonesc unele pe altele, se maschează, se risipesc sănătatea și formate plecînd de la una și acceași rețea teoretică.

Se poate încerca, în sfîrșit, constituirea unor unități de discurs pornind de la o identitate de opinie. În "științele umane", sortite polemiciei, oferite jocului preferințelor și intereselor, atât de permeabile la teme filosofice și morale, atât de prompte, uneori, pentru utilizări politice și atât de încercate de anumite dogme religioase, este legitim, într-o primă instanță, să presupunem că o anumită tematică este capabilă să lege, și încă foarte strîns, asemenei unui organism ce are nevoile, forța internă și capacitatea să de supraviețuire, un ansamblu de discursuri. Nu s-ar putea, de exemplu, constitui ca unitate tot ceea ce, de la Buffon și pînă la Darwin, a constituit discursul evoluționist? Temă mai mult filosofică decît științifică, mai apropiată de cosmologie decît de biologie; temă care mai curînd a dirijat de la distanță niște cercetări decît a numit, acoperit și explicat niște rezultate; temă care întotdeauna presupunea mai mult decît se știa, dar care constrîngea pornind de la opțiunea să fundamentală de a transforma în cunoaștere discursivă ceea ce era schițat ca ipoteză sau ca exigență. N-am putea, oare, să vorbim la fel și despre ideea fiziocratică? Idee care postula, mai presus de orice demonstrație și înaintea oricărei analize, caracterul natural al celor trei rente funciare; care presupunea, prin urmare, primatul economic și politic al proprietății agrare; care excludea orice fel de analiză a mecanismelor producției industriale; care implica, în schimb, descrierea circuitului banilor în interiorul unui stat, a distribuției lor între diferitele categorii sociale și a canalelor pe care revineau la producător; care l-a determinat, pînă la urmă, pe Ricardo să-și pună întrebări despre cazul

în care această triplă rentă n-ar apărea, despre condițiile în care ea s-ar putea forma și să denunțe, în consecință, arbitrarul temei fiziocratice.

Plecind, însă, de la o atare tentativă, ajungem la două constatări inverse și complementare. Într-un caz, același fapt de opinie, aceeași tematică și aceeași opțiune se articulează plecind de la două jocuri de concepte, de la două tipuri de discurs, de la două cumpuri de obiecte perfect diferite: ideea evoluționistă, în formularea ei cea mai generală, este poate aceeași la Benoît de Maillet, Bordeu sau Diderot, și la Darwin; în fapt însă, ceea ce o face posibilă și coerentă nu este deloc de același ordin aici și acolo. În secolul al XVIII-lea, ideea evoluționistă reprezintă o opțiune ce se efectuează pornind de la două posibilități bine determinate: fie se admite că înrudirea dintre specii formează o continuitate dată pe de-a-neregul încă din start, și că numai catastrofele naturii, numai istoria dramatică a Pământului, numai bulversările provocate de un timp extrinsec au întreupt-o și, parcă, sfîșiat-o (și atunci acest timp este cel care creează discontinuitatea, ceea ce exclude evoluționismul); fie se admite că timpul creează continuitatea, că schimbările naturii sunt cele care constrină speciile să capete caracterul diferit de cel care le fuseseră date la pornire: astfel încât tabloul aproape continuu al speciilor devine un fel de aplatizare, sub privirile naturalistului, a unei întregi mase de timp. În secolul al XIX-lea, ideea evoluționistă reprezintă o opțiune care nu mai are în vedere constituirea tabloului speciilor, ci modalitățile de interacțiune între un organism ale cărui elemente sunt toate solidare și un mediu care-i oferă condițiile reale de viață. O singură "idee", pornind, însă, de la două sisteme de opțiune.

În cazul fiziocrației, din contră, se poate spune că alegerea lui Quesnay se bazează exact pe același sistem de concepte ca și concepția opusă, susținută de cei pe care i-am putea numi utilitariști. În acea epocă, analiza bogățiilor comporta un joc de concepte relativ limitat și care era admis de toți (se dădea aceeași definiție monedei, care era un semn și nu avea valoare decât grație materialității necesare practic a acestui semn; se dădea aceeași explicație a unui preț prin mecanismul trocului și prin cantitatea de muncă necesară pentru obținerea mărfurii; se fixa în același fel prețul unei munci depuse: cât costa întreținerea unui muncitor și a familiei sale pe timpul muncii). Iar pornind de la acest joc conceptual unic, existau două modalități de a explica formarea valorii, după cum se pleca de la schimb sau de la retribuirea zilei de muncă. Aceste două posibilități inscrise în teoria economică și în regulile jocului său conceptual au dus la apariția,

pornindu-se de la aceleasi elemente, a două opinii diferite.

Am greșit cu siguranță, aşadar, dacă am căuta în aceste fapte de opinie niște principii de individualizare a unui discurs. Ceea ce definește unitatea istoriei naturale nu este permanența unor idei precum aceea de evoluție; ceea ce definește unitatea discursului economic din secolul al XVIII-lea nu este conflictul dintre fiziocrați și utilitariști, sau dintre partizanii proprietății funciare și partizanii comerțului și industriei. Ceea ce ne permite să individualizăm un discurs și să-i acordăm o existență independentă este sistemul punctelor de alegere pe care el îl lasă liber pornind de la un cîmp de obiecte date, de la o gamă enunțativă determinată și de la un joc de concepte definite în conținutul și în utilizarea care li se dă. Ar fi, prin urmare, insuficient să căutăm într-o opțiune teoretică fundamentalul general al unui discurs și forma globală a identității sale istorice: căci aceeași opțiune poate să apară în două tipuri de discurs; și un singur discurs poate să prilejuiască mai multe opțiuni diferite. Nici permanența în timp a opinilor și nici dialectica conflictelor lor nu sunt suficiente pentru a individualiza un ansamblu de enunțuri. Pentru aceasta, trebuie să se poată repăra repartitia punctelor de alegere și să se definească, mai jos de orice opțiune, un *cîmp de posibilități strategice*. Dacă analiza fiziocraților face parte din același grup de discursuri ca și analiza utilitaristilor nu este pentru că trăiau cu toții în aceeași epocă, nici pentru că se întâlnau înăuntrul aceleiași societăți și nici pentru că interesele lor se întâlneau în aceeași economie, ci pentru că cele două opțiuni ale lor tineau de una și aceeași repartitie a punctelor de alegere, de unul și același cîmp strategic. Acest cîmp nu reprezintă totalul elementelor aflate în conflict și nici o obscură unitate divizată împotriva ei însăși și refuzând să se recunoască sub masca fiecărui adversar, ci legea de formare și de dispersie a tuturor opțiunilor posibile.

Iată-ne, pe scurt, în prezență a patru criterii care permit recunoașterea unor unități discursivee care nu sunt deloc unitățile tradiționale (fie că e vorba de "text", de "operă" sau de "știință"; sau fie că e vorba de domeniul sau de forma discursului, de conceptele pe care acesta le utilizează sau de opțiunile pe care le manifestă). Aceste patru criterii nu numai că nu sunt incompatibile, dar se solicită unele pe altele: primul definește unitatea unui discurs prin regula de formare a tuturor *obiectelor* sale; al doilea, prin regula de formare a tuturor tipurilor sale *sintactice*; al treilea, prin regula de formare a tuturor elementelor sale *semantice*; al patrulea, prin regula de formare a

tuturor eventualităților sale *operatorii*. Toate aspectele discursului sunt, în felul acesta, acoperite. Și atunci cînd, într-un grup de enunțuri, pot fi reperate și descrise *un referențial*, *un tip* de abatere enunțiativă, *o rețea teoretică* și *un cîmp* de posibilități strategice, putem fi siguri că ele fac parte din ceea ce am putea numi o *formațiune discursivă*. Această formațiune grupează o întreagă populație de evenimente enunțiative. Ea nu coincide, firește, nici în criteriile, nici în limitele și nici în relațiile sale interne cu unitățile imediate și vizibile sub care ne-am obișnuit să grupăm enunțurile. Ea evidențiază, printre fenomenele enunțării, raporturi rămase pînă acum în umbră și care nu erau transcrise imediat la suprafața discursurilor. Ceea ce ele scot la lumină nu este, însă, un secret, unitatea unui sens ascuns sau o formă generală și unică; ci un sistem reglat de diferențe și împrăștieri. Acest sistem cu patru niveluri, care guvernează o formațiune discursivă și trebuie să dea seama nu de elementele sale comune, ci de jocul abaterilor, interstițiilor și distanțelor sale – de spațiile sale albe, întrucîtiva, mai curind decât de suprafețele sale pline –, este ceea ce îmi propun să numesc *pozitivitatea sa*.

### Cunoașterea

În punctul de pornire, problema era aceea de a defini, sub formele pripit admise de sinteză, niște unități pe care ar fi legitim să le instaurăm în cîmpul atât de vast al evenimentelor enunțiative. La această întrebare, m-am străduit să dau un răspuns care să fie empiric (și articulat pe niște anchete precise) și critic (deoarece el privea locul de unde eu puneam întrebarea, regiunea care o situa, unitatea spontană în interiorul căreia eu puteam să cred că vorbesc). De aici, toate acele investigații în domeniul discursurilor care instaurau, sau pretindeau a instaura o cunoaștere “științifică” cu privire la omul viu, vorbitor și muncitor. Aceste investigații au scos la iveală ansambluri de enunțuri pe care le-am denumit “formațiuni discursive”, și sisteme care, sub denumirea de “pozitivități”, trebuie să dea seamă de aceste ansambluri. În total, însă, nu am făcut oare pur și simplu o istorie a “științelor” despre om – sau, dacă vreți, a celor cunoștințe inexacte a căror acumulare n-a reușit încă să constituie o știință? N-am rămas oare prinț în decupajul lor aparent și în sistemul pe care ele pretind a și-l da lor însele? N-am făcut oare un fel de epistemologie critică a acestor figuri care nu este sigur că merită cu adevărat denumirea de științe?

În realitate, formațiunile discursivee care au fost ocupate și descrise nu coincid exact cu delimitarea acestor științe (sau a acestor pseudo-științe). Fără îndoială că pornind tocmai de la existența, la ora actuală, a unui discurs care își spune psihopatologic (și care poate avea, în opinia unora, pretенția de a fi științific) am inițiat ancheta asupra istoriei nebuniei; fără îndoială, de asemenea, că pornind tocmai de la existența unei economii politice și a unei lingvistici (cărora unii pot foarte bine să le conteste criteriile de rigurozitate științifică) m-am apucat să analizez ceea ce, în secolele al XVII-lea și al XVIII-lea, s-a putut spune cu privire la bogății, monedă, schimburi, cu privire la semnele lingvistice și la funcționarea cuvintelor. Dar pozitivitățile obținute la capătul acestei analize și formațiunile discursivee pe care acestea le grupează nu acoperă același spațiu ca aceste discipline și nu se articulează la fel ca ele; mai mult chiar, ele nu se suprapun peste ceea ce putea fi considerat ca știință, sau ca formă autonomă a discursului, în epoca studiată. Astfel, sistemul de pozitivitate analizat în *Istoria nebuniei* nu dă seama în exclusivitate, și nici măcar într-un mod privilegiat, de ceea ce medicii au putut să afirme, în acea epocă, despre maladia mentală; el definește mai degrabă referențialul, gama enunțativă, rețeaua teoretică, punctele de alegere care au făcut posibile în chiar dispersia lor enunțurile medicale, regulamentele instituționale, măsurile administrative, textele juridice, expresiile literare, formulările filosofice. Formațiunea discursivă constituită și descrisă de analiză depășește cu mult ceea ce ar putea fi povestit ca fiind preistoria psihopatologiei sau geneza conceptelor sale.

În *Cuvintele și lucrurile*, situația e inversă. Pozitivitățile obținute prin descriere izolează niște formațiuni discursivee care sunt mai restrinse decât domeniile științifice recunoscute într-o primă instanță. Sistemul istoriei naturale ne permite să dăm seama de un anumit număr de enunțuri despre asemănarea și diferența dintre ființe, despre constituirea caracterelor specifice sau generice, despre repartizarea înrudirilor în spațiul general al tabloului; dar nu acoperă nici analizele mișcării involuntare, nici teoria genurilor și nici explicațiile chimice ale creșterii. Existența, autonomia, consistența internă și limitarea acestei formațiuni discursivee sint tocmai cîteva dintre motivele pentru care o știință generală a vieții nu s-a constituit în epoca clasică. La fel, pozitivitatea care, în aceeași epocă, a guvernat analiza bogăților nu determina toate enunțurile privitoare la schimburi, la circuitele comerciale și la prețuri; ea lăsa pe din afară "aritmeticile politice", care nu au pătruns în cîmpul teoriei economice decât mult mai tîrziu, atunci cînd un nou sistem de

pozitivitate a făcut posibilă și necesară introducerea acestui tip de discurs în analiza economică. Nici gramatica generală nu dă seama de tot ce s-a putut afirma cu privire la limbaj în epoca clasă (fie de către exegetii textelor religioase, de către filosofi sau de către teoreticienii operei literare). În nici unul dintre aceste trei cazuri nu era vorba de a regăsi ceea ce oamenii au putut să gîndească despre limbaj, despre bogății sau despre viață într-o epocă în care, lent și fără prea mult zgromot, se constituiau o biologie, o economie și o filologie; nu era vorba nici de a descoperi ce mai era încă eroare, prejudecată, confuzie, fantasmă poate în niște concepte pe cale de a se forma: nu era vorba de a ști cu prețul căror tăieturi sau al căror refulări o știință sau cel puțin o disciplină cu pretenții științifice urmă în sfîrșit să se constituie pe un sol asit de impur. Era vorba de a face să apară sistemul acestei "impurități" – sau mai curând, căci cuvîntul acesta nu poate să aibă semnificație în această analiză, de a da seama de apariția simultană a unui anumit număr de enunțuri al căror nivel de științificitate, a căror formă, al căror grad de elaborare pot să ne pară, retrospectiv, eterogene.

Formațiunea discursivă analizată în *Nașterea clinicii* reprezintă un al treilea caz. Ea este mult mai largă decât discursul medical în sensul strict (teoria științifică a bolii, a formelor și a determinărilor sale, a instrumentelor sale terapeutice); ea înglobează o serie întreagă de reflexii politice, programe de reformă, măsuri legislative, regulamente administrative, considerații morale, dar, pe de altă parte, ea nu integrează tot ceea ce, în epoca studiată, se putea cunoaște despre corpul uman, despre funcționarea sa, despre corelațiile sale anatomo-patologice și despre perturbările pe care putea să le conțină. Unitatea discursului clinic nu este cîtuși de puțin unitatea unei științe sau a unui ansamblu de cunoștințe încercînd să-și confere un statut științific. Este o unitate complexă: e cu neputință să-i aplicăm criteriile cu ajutorul căroră noi putem – sau cel puțin credem că putem – să deosebim o știință de alta (fiziologia de patologie, de pildă), o știință mai elaborată de una mai puțin elaborată (biochimia de neurologie, de pildă), un discurs cu adevărat științific (precum hormonologia) de o simplă codificare a experienței (precum semiologia), o adevărată știință (precum microbiologia) de o falsă știință (precum frenologia). Clinica nu reprezintă nici o adevărată știință, nici o falsă știință, chiar dacă, în numele criteriilor noastre contemporane, noi ne-am putea lua dreptul de a recunoaște ca adevărate unele dintre enunțurile sale și ca false, altele. Ea este un ansamblu enunțativ în același timp teoretic și practic, descriptiv și instituțional, analitic și reglementar, alcătuit atât din

inferențe cît și din decizii, din afirmații și din decrete.

Formațiunile discursivee nu sunt, prin urmare, nici științe actuale în curs de gestație și nici științe recunoscute odinioară ca atare și căzute apoi în desuetudine și abandonate în funcție de noile exigențe ale criteriilor noastre. Sunt unități de o natură și de un nivel diferite de ceea ce se numește astăzi (sau de ceea ce s-a putut, odată, numi) o știință. Pentru a le caracteriza, distincția științific/non-științific nu e pertinentă: ele sunt, din punct de vedere epistemologic, neutre. Cît despre sistemele de pozitivitate ce le asigură gruparea unitară, ele nu sunt structuri raționale, nu sunt nici jocuri, echilibre, opozitii sau dialectici între formele de raționalitate și anumite confrângeri iraționale; distincția dintre rațional și opusul său nu este pertinentă pentru a le descrie: căci ele nu sunt legi de inteligibilitate, ci legi de formare ale unui întreg ansamblu de obiecte, de tipuri de formulare, de concepte, de opțiuni teoretice care sunt investite în instituții, în tehnici, în comportamente individuale sau colective, în operațiuni politice, în activități științifice, în ficțiuni literare, în speculații teoretice. Ansamblul astfel format pornind de la sistemul de pozitivitate și manifestat în unitatea unei formațiuni discursivee este ceea ce am putea să numim o cunoaștere (*un savoir*). Cunoașterea nu este o sumă de cunoștințe – căci despre acestea trebuie să putem spune întotdeauna că sunt adevărate sau false, exacte sau nu, approximate sau definite, contradictorii sau coerente; nici una dintre aceste distincții nu e pertinentă pentru a descrie cunoașterea, care reprezintă ansamblul elementelor (obiecte, tipuri de formulare, concepte și opțiuni teoretice) formate, plecînd de la una și aceeași pozitivitate, în cîmpul unei formațiuni discursivee unitare.

Iată-ne, acum, în prezența unei figuri complexe. Ea poate și trebuie să fie analizată în același timp ca o formațiune de enunțuri (cînd luăm în considerare populația de evenimente discursivee care fac parte din ea), ca o pozitivitate (cînd luăm în considerare sistemul ce guvernează, în dispersia lor, obiectele, tipurile de formulare, conceptele și opinile care sunt puse în joc în aceste enunțuri), ca o cunoaștere (cînd considerăm aceste obiecte, tipuri de formulare, concepte și opinii aşa cum sunt ele investite într-o știință, într-o rețetă tehnică, într-o instituție, într-o narativă romanesca, într-o practică juridică sau politică etc.). Cunoașterea/*savoir* nu se analizează în termeni de cunoștințe; nici pozitivitatea în termeni de raționalitate; și nici formațiunea discursivă în termeni de știință. Iar descrierii lor nu î se poate cere să fie echivalentă cu o istorie a cunoștințelor, cu o

geneză a raționalității sau cu epistemologia unei științe.

Nu este, însă, mai puțin adevărat că între științe (cu structurile lor de raționalitate și suma cunoștințelor lor) și formațiunile discursive (cu sistemul lor de pozitivitate și cimpul lor de cunoaștere) pot fi descrise un anumit număr de raporturi. Căci este cît se poate de adevărat că numai niște criterii formale pot să decidă cu privire la științificitatea unei științe, adică să definească condițiile care o fac posibilă ca știință; ele nu pot da niciodată seama de existența ei de fapt, adică de apariția ei istorică, de evenimentele, episoadele, obstacolele, disensiunile, așteptările, întîrzierile și facilitățile care au putut să marcheze destinul său efectiv. Dacă, de exemplu, a trebuit să așteptăm sfîrșitul secolului al XVIII-lea pentru ca un concept precum cel de viață să devină fundamental în analiza ființelor vii, sau dacă reperarea asemănărilor dintre latină și sanscrită n-a dat naștere mai înainte de Bopp unei gramatici istorice și comparate, sau dacă constatarea leziunilor intestinale în afecțiunile "febrile" n-a ocasionat, înainte de începutul secolului al XIX-lea, unei medicini anatomo-patologice, motivul nu este de căutat nici în structura epistemologică a științei biologice în general, sau al științei gramaticale, sau al științei medicale; și nici în eroarea în care s-ar fi încăpăținat vreme îndelungată orbirea oamenilor, ea rezidă în morfologia cunoașterii, în sistemul pozitivităților, în alcătuirea internă a formațiunilor discursive. Mai mult, tocmai în elementul cunoașterii (*savoir*) se determină condițiile de apariție ale unei științe, sau cel puțin ale unui ansamblu de discursuri care acceptă sau revendică modelele de științificitate: dacă vedem formindu-se, către începutul secolului al XIX-lea, sub denumirea de economie politică, un ansamblu de discursuri care își dău ele însele semne de științificitate și își impun un anumit număr de reguli formale; dacă, aproximativ în aceeași epocă, anumite discursuri se organizează după modelul discursurilor medicale, clinice și semiologice, pentru a se constituia ca psihopatologie, motivul nu trebuie să-l căutăm, retrospectiv, în aceste "științe" însele – fie în echilibrul lor actual sau în forma ideală către care se presupune că ele se îndreaptă; motivul nu poate fi căutat nici într-un pur și simplu proiect de raționalizare care s-ar fi format atunci în mintea oamenilor, dar care n-ar putea să-și asume ceea ce aceste discursuri au mai specific. Analiza acestor condiții de apariție, în cimpul cunoașterii (*savoir*) se cere desfășurată la nivelul ansamblurilor discursive și al jocului pozitivităților.

Sub termenul general de "condiții de posibilitate" ale unei științe

trebuie, prin urmare, să distingem două sisteme heteromorfe. Unul definește condițiile științei ca știință: se referă la domeniul de obiecte al acesteia, la tipul de limbaj pe care-l utilizează, la conceptele de care dispune sau pe care încearcă să le definească; definește regulile formale și semantice care sunt cerute pentru ca un enunț să poată să aparțină acestei științe; este impus fie de către știința în chestiune, în măsura în care aceasta își impune și propriile norme, fie de către o altă știință, în măsura în care aceasta se impune în fața celei dinții ca model de formalizare: oricum însă, aceste condiții de științificitate sunt interioare discursului științific în general și nu pot fi definite decât de el. Celălalt sistem privește posibilitatea unei științe în existența ei istorică. Îi este exterior și nesuperpozabil. El se constituie dintr-un cîmp de ansambluri discursivee care nu au nici același statut, nici același decupaj, nici aceeași organizare și nici aceeași funcționare ca științele pe care le ocionează. Nu trebuie să vedem în aceste ansambluri discursivee o rapsodie de false cunoștințe, de teme arhaice, de figuri iraționale, pe care științele, în suveranitatea lor, le-ar împinge definitiv în noaptea unei preistorii. Nu trebuie nici să ni le imaginăm ca schița unor viitoare științe care ar fi încă replate, în mod confuz, asupra propriului lor viitor și care ar vegeta, o vreme, în amorțeala germinațiilor tăcute. Nu trebuie, în sfîrșit, să le concepem ca singurul sistem epistemologic de care ar fi capabile aceste false, sau cvasi-, sau pseudo-științe care sunt științele umaniste. Este vorba, în realitate, de niște figuri care au propria lor consistență, propriile lor legi de formare și alcătuirea lor autonomă. A analiza aceste formațiuni discursivee, pozitivitatele și cunoașterea ce le corespund nu înseamnă a atribui forme de științificitate, ci a parcurge un cîmp de determinare istorică ce trebuie să dea seama, în apariția, remanența, transformarea și, dacă e cazul, dispariția lor de niște discursuri dintre care unele mai sunt recunoscute și azi ca științifice, altele au pierdut acest statut, altele nu l-au dobîndit niciodată, iar altele, în sfîrșit, nici n-au avut vreodată pretenția de a-l dobîndi. Într-un cuvînt, cunoașterea (*savoir*) nu este știință în deplasarea succesivă a structurilor sale interne, ci cîmpul istoriei sale efective.

### Cîteva observații

Analiza formațiunilor discursivee și a sistemului lor de pozitivitate în elementul cunoașterii (*savoir*) nu privește decât anumite determinări ale evenimentelor discursivee. Nu se pune problema

constituirii unei discipline unitare care s-ar substitui tuturor celorlalte descrieri ale discursurilor și le-ar invalida în bloc. Este vorba, mai curind, de a da locul ce li se cuvine diferitelor tipuri de analiză deja cunoscute, și practicate, uneori, de vreme îndelungată; de a le determina nivelul de funcționare și de eficacitate; de a le defini punctele de aplicare; și de a evita, pînă la urmă, iluziile pe care ele pot să le inducă. A evidenția dimensiunea cunoașterii (*savoir*) ca dimensiune specifică nu înseamnă a recuza diferențele analize ale științei, ci a desfășura, cât mai larg cu putință, spațiul în care ele se pot adăposti. Înseamnă, mai presus de orice, a elibera două forme de extrapolare avînd, fiecare, un rol reductiv simetric și invers: extrapolarea epistemologică și extrapolarea genetică.

Extrapolarea *epistemologică* nu se confundă cu analiza (întotdeauna legitimă și posibilă) a structurilor formale care pot să caracterizeze un discurs științific. Ea lasă, cu toate acestea, să se presupună că aceste structuri sunt suficiente pentru a defini, pentru o știință, legea istorică a apariției și desfășurării sale. Extrapolarea *genetică* nu se confundă cu descrierea (întotdeauna legitimă și posibilă) a contextului – fie el discursiv, tehnic, economic sau instituțional – în care o știință a apărut; ea lasă, însă, să se presupună că organizarea internă a unei științe și normele sale formale pot fi descrise pornind de la condițiile sale externe. Într-un caz, știința este însărcinată să dea seama de propria sa istorie; în celălalt, determinările istorice sunt cele însărcinate să dea seama de o științificitate. Însă toate acestea înseamnă a ignora faptul că locul de apariție și de desfășurare al unei științe nu este nici această știință ea însăși repartizată conform unei succesiuni teleologice, nici un ansamblu de practici mute sau de determinări extrinseci, ci cîmpul cunoașterii, cu ansamblul de relații care-l străbat. Această necunoaștere se explică, în fapt, prin privilegiul acordat la două tipuri de științe, care servesc în general drept modele cînd nu sunt, desigur, decît niște cazuri-limită. Există, într-adevăr, științe astfel făcute încît pot să reia fiecare dintre episoadele devenirii lor istorice în interiorul sistemului lor deductiv; istoria lor poate fi descrisă ca o mișcare de extindere laterală, apoi de reluare și de generalizare la un nivel mai înalt, astfel încît fiecare moment apare fie ca o regiune particulară, fie ca un grad definit de formalizare; succesiunile sunt abolite în beneficiul unor învecinări care nu le reproduc; iar datările se fac nevăzute pentru a face să apară sincronii care ignoră calendarul. Este cazul, evident, al matematicilor, în care algebra carteziană definește o regiune particulară în interiorul unui

cîmp care a fost generalizat de Lagrange, Abel și Galois; și în care metoda greacă a exhaustiunii pare contemporană cu calculul integralelor definite. Există, în schimb, științe care nu pot să își asigure unitatea de-a lungul timpului decât prin nararea sau prin reluarea critică a proprietăi lor istorice: dacă, de la Fechner începînd, există o psihologie și numai una, dacă, de la Comte sau chiar de la Durkheim, există o singură sociologie, nu este în măsura în care, atîtor discursuri diverse, li se poate atribui o singură structură epistemologică (oricît de laxă ne-am putea-o imagina); ci în măsura în care sociologia sau psihologia și-au plasat, în orice moment, discursul în interiorul unui cîmp istoric pe care ele însеле îl parcurgeau la modul critic al confirmării sau invalidării. Istoria matematicii se află tot timpul pe punctul de a depăși limita descrierii epistemologice; epistemologia "științelor" de felul psihologiei sau al sociologiei se află tot timpul la limita unei descrieri genetice.

Iată de ce, departe de a constitui niște exemple privilegiate pentru analiza tuturor celorlalte domenii științifice, aceste două cazuri extreme riscă, mai degrabă, să inducă în eroare; de a nu lăsa să se vadă, atît în specificitatea și în raporturile lor, nivelul structurilor epistemologice și pe acela al determinărilor cunoașterii (*savoir*); faptul că orice știință (chiar și atît de intens formalizate precum matematicile) presupune un spațiu de istoricitate care nu coincide cu jocul formelor sale; dar că orice știință (fie ea tot atît de plină de empiricitate ca psihologia, și atît de îndepărtată de normele cerute pentru a constitui o știință) există în cîmpul unei cunoașteri (*savoir*) care nu doar îi prescrie succesiunea episoadelor sale, ci îi determină, conform unui sistem care poate fi descris, legile de formare. Există, în schimb, științe "intermediare" – precum biologia, fiziolgia, economia politică, lingvistica, filologia, patologia – care trebuie să servească drept modele: căci, prin ele, nu este posibil să confunzi într-o falsă unitate instanța cunoașterii (*savoir*) și forma științei și nici să eludezi momentul cunoașterii.

Pornind de aici, devine cu puțină să situăm în posibilitatea lor, dar și să definim în limitele lor, un anumit număr de descrieri legitime ale discursului științific. Descrieri care nu se adresează cunoașterii ca instanță de formare, ci obiectelor, formelor de enunțare, conceptelor și, în fine, opinioilor pe care ea le suscîtă. Descrieri care nu vor rămîne, cu toate acestea, legitime decât cu condiția să nu pretindă a descoperi condițiile de existență a ceva de felul unui discurs științific. Astfel, este perfect legitim să descriem jocul opinioilor sau al opțiunilor

teoretice care apar într-o știință sau despre o știință; trebuie să putem defini, pentru o epocă și un domeniu determinate, care sunt principiile de alegere, în ce fel (prin ce retorică sau prin ce dialectică) sunt ele manifestate, ascunse sau justificate, cum se organizează și se instituționalizează cîmpul polemicii, care sunt motivațiile care pot să-i determine pe indivizi; există, într-un cuvînt, loc pentru o *doxologie* care ar fi descrierea (sociologică sau lingvistică, statistică sau interpretativă) a faptelor de opinie. Există, însă, *iluzie doxologică* ori de câte ori această descriere este făcută să treacă drept analiză a condițiilor de existență ale unei științe. Această iluzie îmbracă două aspecte: ea admite că faptul de opinie, în loc să fie determinat de posibilitățile strategice ale jocurilor conceptuale, trimită direct la divergențele de interes sau de obișnuințe mentale ale indivizilor, opinia ar fi erupția non-științificului (a psihologicului, a politicului, a socialului, a religiosului) în domeniul specific al științei. Pe de altă parte însă, ea presupune faptul că opinia reprezintă nucleul central, focalul pornind de la care se desfășoară întregul ansamblu al enunțurilor științifice; opinia ar manifesta, astfel, instanța opțiunilor fundamentale (metafizice, religioase, politice) în raport cu care diferențele concepe ale biologiei, economiei sau lingvisticii n-ar fi decît versiunea superficială și pozitivă, transcrierea într-un vocabular determinat, masca oarbă la ea însăși. Iluzia doxologică reprezintă o modalitate de a eluda cîmpul cunoașterii (*savoir*) ca loc și ca lege de formare a opțiunilor teoretice.

La fel de legitim este și să descriem, pentru o știință dată, unul dintre conceptele sau unul dintre ansamblurile sale conceptuale; definiția care i se dă, modul în care este utilizat, cîmpul înăuntrul căruia se încearcă validarea lui, transformările la care este supus, felul în care este generalizat sau în care este transferat dintr-un domeniu în altul. Legitim este și să descriem, cu privire la o știință, formele de propoziții pe care aceasta le recunoaște ca valabile, tipurile de inferență la care recurge, regulile cu care se dotează pentru a lega enunțurile unele de altele sau pentru a le face echivalente, legile pe care le impune ca să le guverneze transformările sau substituțiile. Pe scurt, stabilirea semanticii și a sintaxei unui discurs științific este întotdeauna posibilă. Trebuie doar să ne păzim de ceea ce am putea să numim *iluzia formalizatoare*: adică să ne imaginăm că aceste legi de construcție sunt în același timp și de drept condiții de existență; că conceptele și propozițiile valabile nu sunt mai mult decât punerea în formă a unei experiențe sălbaticice sau rezultatul unui travaliu asupra

unor propoziții și concepte deja instaurate: că știința începe să existe doar de la un anumit grad de conceptualizare și de la o anumită formă în construcția și înlănțuirea propozițiilor, că, pentru a-i descrie emergența în cîmpul discursurilor, este suficient să reperăm nivelul lingvistic care o caracterizează. Iluzia formalizatoare eludează cunoașterea (*savoir*) (rețeaua teoretică și repartitia enunțativă) ca loc și ca lege de formare a conceptelor și a propozițiilor.

În sfîrșit, este posibil și legitim să definim, printr-o analiză regională, domeniul de obiecte căruia i se adresează o știință. Si să-l analizăm fie în orizontul de idealitate pe care-l constituie știința (printr-un cod de abstractizare, prin reguli de manipulare, printr-un sistem de prezentare și de eventuală reprezentare), fie în lumea lucrurilor la care aceste obiecte fac referință: căci dacă este adevărat că obiectul biologiei sau acela al economiei politice se definește efectiv printr-o anumită structură de idealitate proprie acestor două științe, dacă ele nu sunt pur și simplu viața la care participă indivizii umani sau industrializarea căreia i-au fost artizanii, aceste obiecte se referă la experiență sau la o fază determinată a evoluției capitaliste. Am greși, însă, dacă am crede (printr-o *iluzie a experienței*) că există regiuni sau domenii de lucruri care se oferă în mod spontan unei activități de idealizare și travaliului limbajului științific; că se desfășoară prin ele înslele în ordinea în care istoria, tehnica, descoperirile, instituțiile și instrumentele umane au putut să le constituie sau să le pună în lumină; că întreaga elaborare științifică nu reprezintă decât o anumită modalitate de a citi, de a decifra, de a abstrage, de a descompune și recompone ceea ce este dat fie printr-o experiență naturală (și, prin urmare, cu valoare generală), fie printr-o experiență culturală (și, prin urmare, relativă și istorică). Există o iluzie care constă în a presupune că știința se înrădăcinează în plenitudinea unei experiențe concrete și trăite: că geometria elaborează un spațiu percepții, că biologia dă formă experienței intime a vieții sau că economia politică traduce la nivelul discursului teoretic procesele de industrializare; deci că referentul deține în el însuși legea obiectului științific. Însă tot o iluzie e și să ne imaginăm că știința se stabilește printr-un gest de ruptură și de decizie, că ea se eliberează dintr-o dată de cîmpul calitativ și de toate șoaptele imaginanului, prin violență (senină sau polemică) a unei rațiuni ce se intemeiază pe sine însăși în propriile sale aserțiuni: deci că obiectul științific începe să existe cu de la sine putere în propria-i identitate.

Dacă există în același timp raport și ruptură între analiza vieții și

familiaritatea corpului, a suferinței, a bolii și a morții, dacă între economia politică și o anumită formă de producție există în același timp legătură și distanță, dacă, în general vorbind, știința se referă la experiență și totuși se desprinde de ea, nu este din pricina unei determinări univoce și nici a unei rupturi suverane, constante și definitive. În fapt, aceste raporturi de referință și de distanță sunt specifice pentru fiecare discurs științific, și forma lor variază de-a lungul istoriei. Și aceasta pentru că ele însese, sunt determinate de instanța specifică a cunoașterii (*savoir*). Aceasta definește legile de formare a obiectelor științifice și specifică, prin chiar acest fapt, legăturile și opozițiile dintre știință și experiență. Extrema lor proximitate, invincibila lor distanță nu sunt date la pornire; ele își au principiul în morfologia referențialului; acesta e cel care definește disponerea reciprocă – față în față, opoziția, sistemul lor de comunicare – a referentului și a obiectului. Între știință și experiență se află cunoașterea (*savoir*): nu ca mediere invizibilă, a unui intermedier secret și complice, între două distanțe atât de dificil în același timp de conciliat și de separat; în fapt, cunoașterea determină spațiul în care pot să se separe și să situeze una în raport cu celalătă știință și experiență.

Ceea ce arheologia cunoașterii scoate din circuit nu e, aşadar, posibilitatea descrierilor diverse pe care le poate prilejui discursul științific; ci mai degrabă tema generală a "cunoașterii" (*connaissance*). Cunoașterea (*connaissance*) reprezintă continuitatea dintre știință și experiență, indisociabila lor întrețesere, reversibilitatea lor infinită; este un joc de forme care anticipatează cu privire la toate conținuturile în măsura în care le fac deja posibile; este un cîmp de conținuturi originare care schițează tăcut formele prin intermediul cărora vor putea fi citite; este strania instaurare a formalului într-o ordine succesivă care este aceea a genezelor psihologice sau istorice; însă ordonarea empiricului de către o formă este cea care îi impune teleologia. Cunoașterea (*connaissance*) încredează experienței sarcina de a da seama de existența efectivă a științei; iar științificitatea, pe aceea de a da seama de emergența istorică a formelor și de sistemul de care ea ascultă. Tema cunoașterii (*connaissance*) echivalează cu negare a cunoașterii (*savoir*).

Dar de această temă majoră se leagă multe altele. Aceea a unei activități constituante care ar asigura, printr-o serie de operații fundamentale, anterioare tuturor gesturilor explicite, tuturor manifestărilor concrete, tuturor conținuturilor date, unitatea dintre o

știință definită printr-un sistem de cerințe formale și o lume definită ca orizont al tuturor experiențelor posibile. Aceea este unui subiect care asigură, în unitatea lui reflexivă, sinteza între diversitatea succesivă a datului și idealitatea care se profilează, în identitatea sa, de-a lungul timpului. În sfîrșit și mai presus de orice, marea temă istorico-transcendentală care a străbătut secolul al XIX-lea și își trăiește ultimele momente de-abia azi, în repetarea dusă pînă la saturatie a următoarelor două întrebări: cum trebuie să arate istoria, de care proiect absolut arhaic trebuie să fie ea traversată, ce *telos* fundamental a instaurat-o încă din primul său moment (sau, mai degrabă, încă de la ceea ce a deschis posibilitatea acestui prim moment) și o dirijează, din umbră, către un scop deja deținut pentru ca adevărul să iasă la lumină în ea, sau pentru ca ea să recunoască, în această limpezime întotdeauna retrasă, reîntoarcerea a ceea ce originea ocultase deja? Și, imediat, se formulează cea de-a doua întrebare: care trebuie să fie acest adevăr sau, poate, această deschidere mai mult decît originară pentru ca istoria să se desfășoare în ea, nu fără a o acoperi, a o ascunde, a o îngropă într-o uitare căreia această istorie îi poartă, totuși, repetiția, reamintirea, deci memorie nicicind împlinită? Putem să facem tot ce vom vrea pentru a face aceste întrebări cât mai radicale cu putință: ele rămîn legate, în ciuda oricăror tentative de a le simulge din ea, de o analitică a subiectului și de o problematică a-cunoașterii (*connaissance*).

În opoziție cu toate aceste teme, se poate spune că cunoașterea (*savoir*), ca și cîmp de istoricitate în care apar științele, este liberă de orice activitate constituantă, dezlegată de orice referință la o origine sau la o teleologie istorico-transcendentală, desprinsă de orice intemeiere pe o subiectivitate fondatoare. Dintre toate formele prealabile de sinteză prin intermediul căror se voia unificarea evenimentelor discontinue ale discursului, probabil că acestea au fost, vreme de peste un secol, cele mai insistente și mai de temut; ele sunt, fără doar și poate, cele care animau tema unei istorii continue, neîncetată legată de ea însăși și continuu oferită sarcinilor de reluare și de totalizare. Trebuia ca istoria să fie continuă pentru ca suveranitatea subiectului să fie salvată; trebuia însă, reciproc, și ca o subiectivitate constituantă și o teleologie transcendentală să traverseze istoria pentru ca această să poată fi gîndită în unitatea sa. În felul acesta era exclusă din discurs și azvîrlită în de-negîndit discontinuitatea anonimă a cunoașterii (*savoir*).

## ARIADNA S-A SPÎNZURAT

Dacă ar trebui să "povestesc" cartea lui Deleuze, iată cam care ar fi fabula pe care aş încerca să o inventez.

Plictisită să mai aştepte ca Tezeu să iasă din Labirint, sătulă să mai pîndească pasul egal al acestuia și să-i regăsească chipul printre umbrele care trec, Ariadna s-a spînzurat. La capătul firului cu afita dragoste împletit al identității, memoriei și recunoștinței, trupul său gînditor se rotește în jurul lui însuși. Cu toate acestea, Tezeu, parîmă ruptă, nu revine. Coridoare, tunele, beciuri și caverne, răspîntii, prăpăstii, fulgere intunecate, tunete subterane: el înaintează, schioapătă, dansează, țopăie.

Prin savanta geometrie a Labirintului abil central? Nici vorbă, ci de-a lungul asimetricului, întortocheatului, neregulatului, muntosului și abruptului. Cel puțin către capătul încercării sale, spre victoria ce-i promite întoarcerea? Nici afît; el se îndreaptă cu voioșie spre monstrul fără identitate, spre disparatul fără specie, spre cel ce nu aparține nici unui ordin animal, care este om și fiară, care juxtapune în sine timpul gol, repetitiv, al judecătorului infernal și violența genitală, instantanee, a taurului. Se îndreaptă către acesta nu pentru a șterge de pe față pămîntului această formă insuportabilă, ci pentru a se pierde împreună cu ea în extrema ei distorsiune. Și tocmai aici, poate (nu la Naxos), pîndește zeul bahic: Dionysos mascat, Dionysos deghizat, infinit repetat. Faimosul fir a fost rupt, el, care era considerat atât de solid; Ariadna a fost părăsită mai devreme decît se credea: și întreaga istorie a gîndirii occidentale e de rescris.

Îmi dau, însă, seama că fabula mea nu recunoaște în întregime meritele cărții lui Deleuze. Ea este cu totul altceva decît a *n*-a istorisire a începuturilor și sfîrșitului metafizicii. Este teatrul, scena, repetiția unei noi filosofii: pe platoul gol al fiecărei pagini, Ariadna e sugrumată, Tezeu dansează, Minotaurul mugește și alaiul zeului multiplu hohotește de ris. A existat (Hegel, Sartre) filosofia-roman; a existat, de asemenea, filosofia-meditație (Descartes, Heidegger).

Asistăm acum, după Zarathustra, la întoarcerea filosofiei-teatru; nu reflecție asupra teatrului; și nici teatru încărcat cu semnificații. Ci filosofie devenită scenă, personaje, semne, repetare a unui eveniment unic și care nu se reproduce nicicind.

Mi-ar plăcea să deschideți cartea lui Deleuze aşa cum sunt împinse porțile unui teatru atunci când se aprind luminile unei rampe și când se ridică cortina. Autorii cități și nenumăratele referințe sunt personajele. Acestea își recită *proprietul* text (textul pe care l-au pronunțat în altă parte, în alte cărți, pe alte scene, dar care aici se joacă altfel; e tehnică,meticuloasă și savantă, a "colajului"). Au, fiecare, rolul lor (merg, deseori, trei cîte trei, comicul, tragicul și dramaticul: Péguy, Kierkegaard, Nietzsche; Aristotel – da, da, comicul –, Platon, Duns Scot; Hegel – da, încă –, Hölderlin și Nietzsche – întotdeauna).

Apar niciodată în același loc, niciodată cu aceeași identitate: când îndepărtați, comic, de fundalul întunecat pe care îl poartă fără să știe, când dramatic de apropiatați (iată-l pe Platon, cuminte, înțelept; cu nasul un pic cam pe sus, izgonind simulacrele grosolane, spulberind imaginile nereușite, îndepărând aparența ce oglindește și invocă modelul unic: acea idee a Binelui bună prin ea însăși; dar iată-l și pe celălalt: Platon, aproape panicat, nemaiștiind, în întuneric, să-l deosebească de Socrate pe sofistul batjocoritor).

Cît privește drama – cartea însăși –, aceasta are, precum *Oedip* al lui Sofocle, trei momente. Mai întîi, insidioasa așteptare a semnelor: șoapte, oracole care scrișnesc din dinți, prezicatori orbi care vorbesc prea mult. Mîndra regalitate a Subiectului (eu unic, sine coerent) și a Reprezentării (idei clare pe care le parcurg cu privirea) este minată. Sub glasul monarhic, solemn, socotitor al filosofilor occidentali care voiau să impună domnia unității, a analogiei, a asemănării, a non-contradicției și care căutau să reducă diferența la negație (ceea ce este altfel decât A și non-A, ni se spune încă de pe băncile școlii), sub această voce egală se poate auzi trosnetul dispariției. Să ascultăm picăturile de apă ce se prelungă prin marmura lui Leibniz. Să privim crăpătura timpului fisurînd subiectul kantian.

Și, brusc, chiar în mijlocul cărții (ironie a lui Deleuze, care înfățișează, în conformitate cu aparența unui echilibru academic, divina șchiopătare a diferenței), brusc, deci, cenzura. Vâlul e sfîșiat: acest vâl este imaginea pe care gîndirea o crease despre ea însăși și care îi permitea să suporte propria sa duritate. Se credea, se spunea: gîndirea e bună (dovadă: bunul-simț, de care ea poate și trebuie să se folosească); gîndirea e una (dovadă, simțul comun); ea risipește

eroarea, adunind bob cu bob recolta propozițiilor adevărate (frumoasa piramidă, în cele din urmă, a cunoașterii...).

Iată însă: eliberată de această imagine care o leagă de suveranitatea subiectului (*sujet*), care o “aservește” (*assujettit*), în înțelesul strict al cuvântului, gîndirea apare sau, mai curind, se exercită aşa cum e: rea, paradoxală, ivindu-se pe neanunțate în punctul extrem al facultăților împrăștiante; obligată neîncetat să se smulgă din stupefianta prostie; supusă, constrinsă, forțată de violența problemelor, brăzdată, ca de tot atîtea fulgere, de nenumărate idei distințe (pentru că ascuțite) și obscure (pentru că adînci).

Să reținem toate transformările pe care Deleuze le operează în interiorul vechii bune-cuvînțe filosofice: bunul-simț în contră-ortodoxie; simțul comun în tensiuni și limite extreme; conjurarea erorii în fascinația pentru prostie; clarul și distinctul în distinct-obscu. Să reținem mai cu seamă această mare răsturnare a valorilor luminii: gîndirea nu mai este o privire deschisă către forme clare și bine fixate în propria lor identitate; devine gest, salt, dans, abatere extremă, obscuritate încordată. Este sfîrșitul filosofiei (aceea a reprezentării). *Incipit philosophia* (aceea a diferenței).

Vine, atunci, momentul rătăcirii. Nu asemenei lui Edip, biet rege fără sceptru, orb iluminat lăuntric; ci prin toiul sărbătonii sumbre a anarhiei încoronate. Putem, de-acum, să gîndim diferență și repetiția. Adică – în loc să ni le reprezentăm – să le facem și să le jucăm. Gîndirea ajunsă în culmea intensității sale va fi ea însăși diferență și repetiție; va face să difere ceea ce reprezentarea căuta să reunească; va juca nesfîrșita repetiție căreia încăpăținata metafizică îi căuta originea. Să încetăm a ne mai întreba: diferență între ce și ce? Diferență delimitând care specii și împărțind care mare unitate inițială? Să încetăm a ne mai întreba: repetare a ce, a cărui eveniment sau a cărui model prim? Ci să gîndim asemănarea, analogia și identitatea ca pe niște mijloace de a acoperi diferență și diferență diferențelor, să gîndim repetiția fără originea a ceva și fără repararea aceluiasi lucru.

Să gîndim intensități mai curînd (și mai înainte) decât calități și cantități; profunzimi mai curînd decât lungimi și lărgimi; mișcări de individuație mai curînd decât specii și genuri; și mii de mici subiecți larvari, mii de mici eu-ri dizolvate, mii de pasivități și de forșote acolo unde, pînă mai ieri, domnea subiectul suveran. Întotdeauna ne-am refuzat, în Occident, să gîndim intensitatea. Am redus-o, de cele mai multe ori, la măsurabil și la jocul egalităților; Bergson a redus-o la calitativ și continuu. Deleuze o eliberează, acum, prin și într-o gîndire

care va fi cea mai înaltă, cea mai ascuțită și cea mai intensă.

Nu trebuie să ne lăsăm înșelați. A gîndi intensitatea – diferențele ei libere și repetițiile ei – nu reprezintă o mică revoluție în filosofie. Înseamnă a recuza negativul (care este o modalitate de a reduce diferitul la nimic, la zero, la vid, la neant); înseamnă, prin urmare, a respinge, totodată, filosofile identității și pe cele ale contradicției, metafizicile și dialecticile, pe Aristotel și pe Hegel. Înseamnă a reduce prestigiul recognoscibilului (care-i permite gîndirii să regăsească identitatea sub repetițiile cele mai diverse și să extragă din diferență miezul comun care nu încetează să apară din nou); înseamnă a respinge, dintr-o lovitură, filosofile evidenței și ale conștiinței, pe Husserl și în egală măsură pe Descartes. Înseamnă a recuza, în sfîrșit, marea figură a Aceluași, care, de la Platon și pînă la Heidegger, n-a incitat să închidă în cercul său metafizica occidentală.

Înseamnă a deveni liberi pentru a putea să gîndim și să iubim ceea ce, în universul nostru, bubeie surd de la Nietzsche încoace; diferențe nesupuse și repetiții fără origine care zguduie bătrînul nostru vulcan stins; care au făcut să explodeze, de la Mallarmé încoace, literatura; care au fisurat și multiplicat spațiul picturii (rupturile lui Rothko, direle lui Noland, repetițiile modificate ale lui Warhol); care au spart definitiv, de la Webern încoace, linia solidă a muzicii; care prevestesc toate rupturile istorice ale lumii noastre. Posibilitate în sfîrșit oferită de a gîndi diferențele zilei de azi, de a gîndi ziua de azi ca diferență a diferențelor.

Cartea lui Deleuze este teatrul miraculos unde se joacă, mereu noi, diferențele acestea care suntem, diferențele acestea pe care le facem, diferențele acestea între care rătăcim. Dintre toate cărțile care s-au scris de multă vreme încoace, cea mai singulară, cea mai diferită și cea care repetă cel mai bine diferențele ce ne străbat și ne risipesc. Teatru al lui acum.

# THEATRUM PHILOSOPHICUM

Mă simt obligat să vorbesc despre două cărți care mi se par mari printre cele mai mari: *Diferență și repetiție* și *Logica sensului*. Atât de mari, desigur, încât este foarte greu să vorbești despre ele și foarte puțini au făcut-o. Multă vreme de-acum înainte, această operă se va roti, cred, deasupra capetelor noastre, într-o rezonanță enigmatică cu aceea a lui Klossowski, alt semn major și excesiv. Dar într-o zi, poate, veacul va fi deleuzian.

Pe rînd, mi-ar plăcea să încerc mai multe căi de acces către miezul acestei opere redutabile. Metafora nu valorează nimic: punct al miezului, nu există un miez, ci o problemă, adică o distribuție de puncte remarcabile; nici un centru, ci în permanență desentrări, serii cu, de la una la alta, șchiopătatul unei prezențe și unei absențe – a unui exces și unei lipse. Părăsiți cercul, principiu prost al reîntoarcerii, abandonăți organizarea sferică a întregului: pe dreaptă totul revine, pe linia dreaptă și labirintică. Fibre și bifurcare (s-ar cuveni să analizăm în mod deleuzian miraculoasele serii ale lui Leiris).

\*

A răsturna platonismul: a existat vreo filosofie care să nu încerce acest lucru? Dar dacă, la limită, am defini drept filosofie orice întreprindere, de orice fel, care ar viza răsturnarea platonismului? Filosofia ar începe, atunci, de la Aristotel, nu, de la Platon, de la sfîrșitul *Sofistului*, unde nu mai putem să-l deosebim pe Socrate de imitatorul astuțios; și chiar de la sofistii însăși, care făceau mare tapaj în jurul platonismului în stare născindă și cu vorbe ticleuite își băteau joc de măreția lui viitoare.

Toate filosofiiile, niște specii ale genului “antiplatonicee”? Fiecare dintre ele ar începe cu articularea marelui refuz? S-ar dispune, toate, în jurul acestui centru dorit – detestabil? Să spunem, mai degrabă, că filosofia unui discurs este diferențialul său platonician. Un element absent la Platon, dar prezent în el? Nu este, încă, vorba de aşa

ceva: de un element al cărui efect de absență este indus în seria platoniciană de existență acestei noi serii divergente (el jucând, atunci, în discursul platonician, rolul unui semnificant în același timp în exces și lipsind de la locul său); de un element, totodată, căruia seria platoniciană îi produce circulația liberă, flotantă, excedentară prin acest discurs diferit. Platon, părinte excesiv și absent. Nu vei încerca, aşadar, să specifici o filosofie prin caracterul antiplatonismului său (precum o plantă prin organele sale de reproducere); ci vei face distinctă o filosofie la fel, întrucâtva, cum se distinge o fantasmă prin efectul de lipsă care se distribuie în cele două serii ce o formează, cea "arhaică" și cea "actuală"; și vei visa la o istorie generală a filosofiei care să fie o fantasmatică platoniciană și nu o arhitectură de sisteme.

Iată-l, în tot cazul, pe Deleuze<sup>1</sup>. "Platonismul său răsturnat" constă în a se deplasa de-a lungul seriei platoniciene și a face să apară în cadrul acesteia un punct remarcabil: diviziunea. Platon nu divizează în mod imperfect – aşa cum spun aristotelicii – genul "vînător", "bucătar" sau "politică"; nu vrea să știe ce anume caracterizează la propriu specia "pescar" sau "pescar cu undiță"; îl interesează să afle care este adevăratul vînător. *Cine este?*, nu: *ce este?* Să caute autenticul, aurul pur. În loc să subdivizeze, să selecteze și să urmeze filoul cel bun; să aleagă dintre pretendenți fără a-i repartiza în funcție de proprietățile lor cadastrale; să-i supună la proba arcului întins, care-i va îndepărta pe toți, mai puțin unul (acesta, tocmai, cel fără de nume, nomadul). Însă cum să deosebești între toți acești falși (acești simulatori, acești aşa-zisă) și cel adevărat (cel fără de amestec, cel pur)? Nu descoperind o lege a adevăratului și falsului (adevărul nu se opune, aici, erorii, ci parelnicului), ci privind, deasupra tuturor, modelul: astăzi de pur încit puritatea purului seamănă cu el, se apropiie de el și poate să se măsoare cu el; și existând cu atâtă forță, încit zădărnicia simulatoare a falsului se va trezi, dintr-o dată, decăzută ca ne-siință. Cind apare Ulise, soțul eternei, pretendenții se risipesc. *Exeunt* simulacrele.

Platon ar fi opus, se spune, esența și aparența, lumea de sus și lumea de jos, a noastră, soarele adevărului și umbrele cavernei (nouă revenindu-ne misiunea de a reduce esențele pe pămînt, de a glorifica propria noastră lume și de a pune în om soarele adevărului...). Deleuze, însă, reperează singularitatea lui Platon în această triere mărunță, în această operațiune

<sup>1</sup> *Difference et Répétition*, pp. 82-85 și pp. 165-168 (trad. rom. de Toader Șaula, *Diferență și repetiție*, Babel, București, 1995, pp. 96-99 și pp. 189-192.); *Logique du sens*, pp. 292-300.

fină, anterioară descoperirii esenței tocmai datorită faptului că ea este cea care o cere, și care se preocupă de separarea, din poporul aparenței, a proastelor simulacre. Pentru a răsturna platonismul, inutil, deci, să restituim drepturile aparenței, să-i redăm soliditate și sens, de a o apropiă de formele esențiale împrumutându-i ca vertebră conceptual; să nu încurajăm timidă să stea dreaptă. Să nu încercăm nici să regăsim marele gest solemn care a stabilit, o dată pentru totdeauna, Ideea inaccesibilă. Să le deschidem, mai curind, poarta tuturor acestor vicleni unși cu toate aliniile care simulează și strigă la poartă. Iar ceea ce va pătrunde atunci, înecind aparența și rupind logodna acesteia cu esența este evenimentul; izgonind greutatea materiei, încorporalul; rupind cercul care imită eternitatea, insistența atemporală; curățindu-se de toate amestecurile cu puritatea, singularitatea impenetrabilă; salvind falsitatea părelnicului, semănarea (*la semblance*) însăși a simulacrului. Sofistul irupe, provocându-l pe Socrate să demonstreze că este un pretendent usurpator.

A răsturna, cu Deleuze, platonismul înseamnă a te deplasa insidios înăuntrul lui, a coborî o fracțiune de treaptă, a merge pînă la acel mărunt gest – discret, dar *moral* – care elimină simulacrul; mai înseamnă și a te decala ușor în raport cu el, a deschide poarta, la dreapta sau la stînga, pentru vorbăria de alături; înseamnă a instaura o altă serie, desprinsă și divergentă; a constituî, prin acest mic salt lateral, un paraplatonism descoronat. A converti platonismul (travalui al seriozității) înseamnă a-l inclina către un plus de milă pentru real, pentru lume și pentru timp. A submina platonismul înseamnă a-l lua de sus (distanța verticală a ironiei) și a-l surprinde în originea sa. A perverti platonismul înseamnă a-l fila pînă la ultimul său detaliu, a coborî (conform gravitației proprii umorului) pînă la firul de păr, pînă la murdăria de sub unghie care nu merită cătuși de puțin onoarea unei idei; înseamnă a descoperi, în felul acesta, descentrarea operată de el pentru a se recentra în jurul Modelului, al Identicului și al Aceluiași; a te descentra în raport cu el pentru a putea să profiți (ca în orice perversiune) de suprafetele laterale. Ironia se înalță și subminează; umorul se lasă să cadă și pervertește<sup>2</sup>. A-l perverti pe Platon înseamnă a te decala către răutatea sofistilor, către gesturile prost crescute ale cinicilor, către argumentelor stoicilor, către himerele roitoare ale lui Epicur. Să-l citim pe Diogene Laertios.

---

<sup>2</sup> Despre ironia care înalță și despre umorul care suspendă, cf. *Difference et Répétition*, p. 12 (trad. rom., op. cit., p. 18), și *Logique du sens*, pp. 159-166.

Să ne îndreptăm atenția, la epicureici, spre toate acele afecte de suprafață unde se joacă plăcerea lor<sup>3</sup>: emisii care vin din adîncul corpului și care se înalță asemenei unor dîre de ceată – fantome ale interiorului repede reabsorbite de miroș, de gură, de poftă; pelicule absolut mărunte ce se desprind de pe suprafața obiectelor și fixează în adîncul ochilor noștri culori și profiluri (epiderme zburătoare, idoli ai privirii); fantasme ale spaimei și ale dorinței (zei de nori pe cer, frumos chip adorat, “mizerabilă dorință dusă de vînt”). Toată această viermuială a impalpabilului se cere gîndită azi: trebuie enunțată o filosofie a fantasmei care să nu se afle, prin intermediul percepției sau al imaginii, la ordinele unui dat originar, ci care să-l lase să se afirme între suprafețele la care el se raportează, în răsturnarea care face ca orice interior să treacă în afară și orice exterior înăuntru, în oscilația temporală care îl face întotdeauna să se preceadă și să se urmeze, într-un cuvînt, în ceea ce Deleuze nu ne-ar îngădui, poate, să numim “materialitatea sa incorporală”.

Inutil, în tot cazul, să căutăm în spatele fantasmei un adevăr mai adevărat decît ea și pentru care ea ar fi un fel de semn bruiat (inutil, deci, s-o “simptomatologizăm”); inutil, de asemenea, s-o compunem conform unor figuri stabile și să constituim nuclee solide de convergență la care să putem aduce, ca la niște obiecte identice cu ele însele, toate aceste unghiuri, așchii, pelicule și vapozi (inutil s-o “fenomenologizăm”). Trebuie să le lăsăm să-și joace jocul la limita corpuriilor, contra lor, pentru că se lipesc de ele și se proiectează în ele, dar și pentru că le ating, le decupează, le secționează, le regionalizează și le multiplică suprafețele; dar și în afara lor, pentru că joacă între ele, conform unor legi de vecinătate, de răscuire, de distanțare variabilă pe care acestea nu le cunosc. Fantasmele nu prelungesc organismele în imaginar, ele topologizează materialitatea corpului. Trebuie, prin urmare, să le eliberăm din dilema adevărat-fals, ființă-neființă (care nu este altceva decît diferența simulacru-copie repercutată o dată pentru totdeauna) și să le lăsăm să-și vadă de dansurile și de mimele lor, ca pe niște “extra-ființe”.

*Logica sensului* poate fi citită ca și cartea cea mai îndepărtată ce poate fi concepută de *Fenomenologia spiritului*: în aceasta, corpul-organism era legat de lume printr-o rețea de semnificații originare pe care percepția lucrurilor însele o făcea să crească. La Deleuze,

<sup>3</sup> *Logique du sens*, pp. 307-321.

fantasma formează incorporala și impenetrabila suprafață a corpuri, și plecind tocmai de la acest travaliu deopotrivă topologic și crud se constituie ceva ce se pretinde organism central, repartizând în jurul său îndepărtarea progresivă a lucrurilor. Dar *Logica sensului* se cere mai cu seamă căită drept cel mai îndrăzneț, cel mai insolent dintre tratatele de metafizică – cu această condiție simplă că, în loc să denunțe, o dată în plus, metafizica înțeleasă ca uitare a ființei, o însarcinează, de astă dată, să vorbească despre extra-ființă. Fizică: discurs despre structura ideală a corpuri, a amestecurilor, a reacțiilor, a mecanismelor interiorului și exteriorului; metafizică: discurs despre materialitatea celor necorporale – a fantasmelor, idolilor și simulacrelor.

Iluzia este într-adevăr nenorocirea metafizicii: nu pentru că aceasta ar fi sortită ea însăși iluziei, ci pentru că, mult prea mult timp, ea a fost obsedată de iluzie și pentru că teama de simulacru a determinat-o să vîneze iluzoriul. Nu metafizica e o iluzie, asemenei unei specii într-un gen; iluzia este o metafizică, produsul unei anumite metafizici care și-a marcat cezura dintre simulacru, pe de o parte, original și copia cea bună, pe de altă parte. A existat o critică al cărei rol era acela de a desemna iluzia metafizică și de a-i fundamenta acesteia necesitatea; în ceea ce privește metafizica lui Deleuze, aceasta întreprinde critica necesară deziluzionării fantasmelor. Din acest moment, calea e liberă pentru continuarea, în zigzagul său singular, a seriei epicuriene și materialiste. Ea nu aduce, fără voia ei, o metafizică rușinoasă cu sine; ci conduce cu voioșie către o metafizică; o metafizică eliberată atât de profunzimea originară că și de ființarea supremă, capabilă să gîndească însă fantasma în afara oricărui model și în jocul suprafețelor, o metafizică în care nu mai e vorba despre Unul-Cel-Bun, ci despre absența lui Dumnezeu și despre jocurile epidermice ale perversității. Dumnezeu mort și sodomia, ca focare ale noii elipse metafizice. Dacă teologia naturală aduce cu sine iluzia metafizică și dacă aceasta era întotdeauna pusă mai mult sau mai puțin în legătură cu teologia naturală, metafizica fantasmei evoluează pe orbita ateismului și a transgresiunii. Sade și Bataille și, ceva mai departe, cu palma întoarsă, într-un gest de apărare ce se oferă, Roberte.

Să mai adăugăm și că această serie a simulacrului dezrobit se efectuează sau se mimează pe două scene privilegiate: psihanaliza, care, având de-a face cu fantasme, va trebui să fie înțeleasă, într-o bună zi, ca o practică metafizică; și teatrul, teatrul multiplicat, poliscenic, simultan, rupt în scene ce se ignoră și își fac semn și în care, fără a prezenta (copia, imita) ceva, dansează măști, tipă

corpuri, mîini și degete gesticulează. Și, în fiecare dintre aceste două noi serii divergente (naivitate, într-un anumit sens cu totul remarcabilă, a celor care au crezut că pot să le "împace", să le rabată una pe alta și să fabrice derizoria "psihodramă"), Freud și Artaud se ignoră și intră în rezonanță. Filosofia reprezentării, a originalului, a primei dăți, a asemănării, a imitației, a fidelității se risipește. Sägeata simulacrului epicureic, ajungind drept la noi, face să se nască, face să renască o "fantasmafizică".

\*

De cealaltă parte a platonismului, stoicii. Văzîndu-l pe Deleuze cum îi pune în scenă, unul cîte unul, pe Epicur și pe Zenon, pe Lucrețiu și pe Chrysipp, nu mă pot împiedica să consider că demersul său este unul strict freudian. El nu se îndreaptă, cu surle și trîmbițe, spre marele Refulat al filosofiei occidentale; ci subliniază, parcă în trecere, neglijențele. Semnalează întreruperile, lacunele, micile lucruri nu atât de importante care sănătrebute discursului filosofic. Atrage cu grijă atenția asupra omisiunilor abia perceptibile, știind foarte bine că în ele se joacă uitarea cea fără de măsură. O neîntreruptă pedagogie ne obișnuise să considerăm de nefolosit și oarecum puerile simulacrele epicuriene. Cît privește faimoasa bătălie a stoicismului, aceeași care a avut loc ieri și care va avea loc miîne, ea a constituit un joc nesfîrșit pentru școli. Găsesc foarte nimerit că Deleuze a reluat toate aceste fire subțiri, că s-a jucat la rîndul său cu toată această rețea de discursuri, argumentații, replici și paradoxuri care, vreme de veacuri, au circulat de-a lungul și de-a latul Mediteranei. Decît să blestemăm confuzia elenistică sau să disprețuim plătitudinea romană, mai bine să ascultăm tot ce se spune pe întreaga suprafață a imperiului; să pîndim ce survine: în mii de puncte împrăștiate, din toate părțile fulgurează bătăliile, generalii asasinați, triremele care ard, reginele cu venin, victoria care zilnic face ravagii a doua zi, Actium-ul infinit exemplar, eveniment veșnic.

A gîndi evenimentul pur înseamnă a-i reda, mai întîi, metafizica proprie<sup>4</sup>. Trebuie doar să ne înțelegem cu privire la ce trebuie să fie această metafizică: nu metafizica unei substanțe care ar putea să ofere temeiul tuturor accidentelor sale; nu metafizica unei coerențe care le-ar situa într-un *nexus* confuz de cauze și efecte. Evenimentul – rana, victoria-înfrângerea, moartea – este întotdeauna efect, produs pur și

<sup>4</sup> Cf. *Logique du sens*, pp. 13-21.

simplu de corpuri ce se izbesc, se amestecă sau se despart; însă acest efect nu este niciodată, el însuși, de ordinul corpurilor: impalpabilă, inaccesibilă bătălie ce se învîrte și se repetă de mii de ori în jurul lui Fabrice, deasupra prințului André, rănit. Armele care sfîșie corpurile formează neîncetată lupta incorporală. Fizica privește cauzele; însă evenimentele, care reprezintă efectele acestor cauze, nu-i mai aparțin. Să ne închipuim o cauzalitate îndoită; corpurile, izbindu-se, amestecîndu-se, suferind, cauzează la suprafața lor evenimente lipsite de densitate, de amestecuri, de pasiune, care nu mai pot, aşadar, să fie cauză: ele formează între ele o altă țesătură, în care legăturile jin de o cvasi-fizică a incorporelor, de metafizică.

Evenimentului îi mai trebuie și o logică mai complexă<sup>5</sup>. Evenimentul nu este o stare de lucruri care ar putea să slujească drept referent pentru o propoziție (faptul de a fi mort reprezintă o stare de lucruri în raport cu care o aserțiune poate să fie adevărată sau falsă; a muri este, însă, un eveniment pur, care nu verifică niciodată nimic). Logicii ternare, centrate în mod tradițional pe referent, trebuie să i se substituie un joc cu patru termeni. „Marc Antoniu e mort” desemnează o stare de lucruri; exprimă o opinie sau o credință a mea; semnifică o afirmație; și, în plus, are un *sens*: „a muri”. Sens impalpabil, având o față întoarsă spre lucruri, deoarece „a muri” survine, ca eveniment, lui Antoniu, și cealaltă spre propoziție, pentru că a muri este ceea ce se afirmă despre Antoniu într-un enunț. A muri: dimensiune a propoziției, efect necorporal produs de spadă, sens și eveniment, punct lipsit de consistență și de corp ce reprezintă lucrul despre care se vorbește și care circulă la suprafața lucrurilor. Decât să restrîngem și să concentrăm sensul într-un nucleu noematic care formează, întrucîtva, inima obiectul cognoscibil, să-l lăsăm mai curînd să plutească la limita dintre lucruri și cuvinte drept ceea ce se spune despre lucru (nu ceea ce i se atribuie, nu lucrul însuși) și drept ceea ce survine (nu procesul, nu starea). Într-un mod exemplar, moartea este evenimentul tuturor evenimentelor, sensul în stare pură: are locul ei în scurgerea anonimă a discursului; este lucrul despre care se vorbește, întotdeauna venită deja și indefinit viitoare, și cu toate acestea ea survine la extremitatea maximă a singularității. Sensul-eveniment este la fel de neutru ca și moartea: „Nu termenul, ci interminabilul, nu moartea proprie, ci moartea oarecare, nu moartea adevărată, ci, cum

<sup>5</sup> Cf. *Logique du sens*, pp. 22-35.

spune Kafka, rînjetură greșelii ei capitale”<sup>6</sup>.

Acestui eveniment-sens îi mai trebuie, în sfîrșit, și o gramatică altfel centrată<sup>7</sup>; căci el nu se localizează în propoziție sub forma atributului (a fi *mort*, a fi *viu*, a fi *roșu*), ci este atribuit de către verb (a muri, a trăi, a se înroși). Însă verbul astfel conceput are două forme remarcabile în jurul cărora se distribuie celelalte: prezentul care spune evenimentul și infinitivul care introduce sensul în limbaj și îl face să circule asemenei neutrului care, în discurs, este lucrul despre care se vorbește. Nu trebuie să căutăm gramatica evenimentului pe latura flexiunilor temporale; și nici gramatica sensului într-o analiză fictivă de tipul: “a trăi = a fi viu”; gramatica sensului-eveniment gravitează în jurul a doi poli asimetrici și care șchiopătează ușor: modul infinitiv – timpul prezent. Sensul-eveniment este întotdeauna atât vîrful deplasat al prezentului, cît și eterna repetiție a infinitului. A muri nu se localizează niciodată în consistența vreunui moment, dar cu vîrful său mobil el separă în chip infinit momentul cel mai scurt; a muri e încă și mai mic decât momentul de a-l gîndi; și, de o parte și de cealaltă a acestei fante lipsite de consistență, a muri se repetă la nesfîrșit. Prezent veșnic? Numai cu condiția de a gîndi prezentul fără plenitudine și veșnicul fără unitate: Eternitate (multiplă) a prezentului (deplasat).

Să rezumăm: la limita corpurilor profunde, evenimentul este un incorporal (suprafață metafizică); la suprafața lucrurilor și a cuvintelor, necorporalul eveniment este *sensul* propoziției (dimensiune logică); pe firul discursului, necorporalul sens-eveniment este atribuit de către verb (punct infinitiv al prezentului).

Au existat, cred, mai mult sau mai puțin recent, trei mari tentative de a gîndi evenimentul – neopozitivismul, fenomenologia și filosofia istoriei. Neopozitivismul, însă, a ratat nivelul propriu al evenimentului; pentru că l-a confundat, din punct de vedere logic, cu starea de lucruri, el s-a văzut obligat să-l înfunde în masa corpului, să-l transforme într-un proces material și să se lege, în chip mai mult sau mai puțin explicit, de un fizicalism (în mod “schizoid”, el rabata suprafață în profunzime); iar în ordinea gramaticii, el a deplasat evenimentul pe latura atributului. În ceea ce privește fenomenologia, aceasta a deplasat evenimentul în raport cu sensul: fie plasa înainte și

<sup>6</sup> M. Blanchot, *L'Espace littéraire*, citat în *Difference et Répétition*, p. 149 (trad. rom. op. cit., p. 171). Cf. și *Logique du sens*, pp. 175-179.

<sup>7</sup> Cf. *Logique du sens*, pp. 212-216.

separat evenimentul brut – stîncă a facticității, inertie mută a ceea ce survine –, după care îl livra agilului travaliu al sensului care sapă și elaborează; fie presupunea o semnificație prealabilă care, de jur împrejurul meu, va fi dispus, deja, lumea, trasind că și locuri privilegiate, indicînd dinainte unde anume ar putea să se producă evenimentul și ce înșățire ar îmbrăca. Fie motanul, care, cu bun-simt, precede șoarecele; fie simțul comun al șoarecelui, care anticipatează mișcarea motanului. Fie Sartre, fie Merleau-Ponty. Sensul, pentru ei, nu era niciodată la ora evenimentului. De aici, în tot cazul, o logică a semnificației, o gramatică a persoanei însăși, o metafizică a conștiinței. Cît privește, în sfîrșit, filosofia istoriei, aceasta încide evenimentul în ciclul timpului; eroarea sa este una grammaticală; ea face din prezent o figură încadrată de viitor și de trecut; prezentul este viitorul de altădată ce se desena, deja, în chiar forma sa; este trecutul viitor care conservă identitatea conținutului său. El are, prin urmare, nevoie pe de o parte de o logică a esenței (care s-o întemeieze în memorie) și a conceptului (care s-o stabilească în chip de cunoaștere a viitorului) și pe de altă parte de o metafizică a cosmosului coerent și încununat, a lumii ierarhizate.

Trei filosofii, aşadar, care ratează evenimentul. Prima, sub pretextul că, despre ceea ce se află “în afara lumii”, nu se poate spune nimic, refuză pură suprafață a evenimentului și vrea să-l încidă cu forță – asemenei unui referent – în plenitudinea sferică a lumii. A doua, sub pretextul că nu există semnificație decît pentru conștiință, plasează evenimentul în afară și înainte sau înăuntru și după, situîndu-l de fiecare dată în raport cu cercul eului. A treia, sub pretextul că nu există eveniment decît în timp, îl desenează în identitatea sa și îl supune unei ordini perfect centrate. Lumea, eul și Dumnezeu, sfera, cercul și centrul: triplă condiție pentru a nu putea să gîndim evenimentul. O metafizică a evenimentului incorporal (ireductibil, prin urmare, la o fizică a lumii), o logică a sensului neutru (mai curînd decît o fenomenologie a semnificațiilor și a subiectului) și o gîndire a prezentului infinitiv (și nu înlocuirea viitorului conceptual în esență trecutului), iată ce anume ne propune, după părerea mea, Deleuze pentru a înlătura tripla sclavie în care evenimentul mai continuă, și azi încă, să fie ținut.

\*

Trebuie, acum, să facem să intre în rezonanță seria evenimentului și cea a fantasmei. A incorporalului și a impalpabilului.

A luptei, a morții care subzistă și insistă, și a idolului dezirabil care zboară în cercuri: mai presus de șocul armelor, dar nu în adîncul inimii oamenilor, ci deasupra capetelor lor, soarta și dorința. Și nu pentru că ele ar converge într-un punct care le-ar fi comun, în cine știe ce eveniment fantasmatic sau în originea primă a unui simulacru. Evenimentul este ceea ce-i lipsește întotdeauna seriei fantasmei – absentă în care se indică repetiția sa fără original, în afara oricărei imitații și liberă de constrângerile similitudinii. Deghizare, aşadar, a repetiției, măști întotdeauna singulare care nu acoperă nimic, simulacre fără disimulare, podoabe aruncate peste nici o goliciune, diferență pură.

Cit despre fantasmă, aceasta este “în plus” în singularitatea evenimentului; însă acest “plus” nu desemnează un supliment imaginar care ar veni să se agațe de realitatea nudă a faptului; el nu constituie, însă, nici un soi de generalitate embrionară din care se va naște, puțin cîte puțin, întreaga organizare a conceptului. Moartea sau lupta ca fantasmă nu reprezintă vechea imagine a morții privind de sus accidentul stupid, și nici viitorul concept al luptei administrînd deja, pe sub mînă, tot acest tumult dezordonat; e luptă fulgurînd de la un capăt la celălalt, moartea repetînd la nesfîrșit lovitura pe care o aduce și care vine o dată pentru totdeauna. Fantasma, ca joc al evenimentului (absent) și al repetiției sale, nu trebuie să primească individualitatea ca formă (formă inferioară conceptului și, deci, informală) și nici realitatea ca măsură (o realitate care ar imita o imagine); el se rostește ca universală singularitate: a muri, a te bate, a învinge, a fi învins.

*Logica sensului* ne spune cum să gîndim evenimentul și fantasma, dubla lor afirmație disjunctă, disjuncția lor afirmată. A determina evenimentul pornind de la concept, eliminînd orice pertinență a repetiției, înseamnă, poate, ceea ce se cheamă a cunoaște; a măsura fantasma după realitate, căușîndu-i originea, înseamnă a judeca. Filosofia a vrut să facă și una și alta, visîndu-se ca știință și producîndu-se ca și critică. A gîndi, în schimb, ar însemna să efectuezi fantasma prin mîma care, de data aceasta, o produce; ar însemna să faci nesfîrșit evenimentul, pentru ca el să se repete ca singular universal. A gîndi în mod absolut ar însemna, aşadar, să gîndești evenimentul și fantasma. Dar asta încă nu-i destul: căci dacă gîndirea are rolul de a produce în chip teatral fantasma și de a repeta, la limita sa extremă și singulară, universalul eveniment, ce este ea, această gîndire, dacă nu evenimentul care survine fantasmei și fantasmatica repetiție a evenimentului absent? Fantasma și evenimentul afirmate în

disjuncție sînt *gînditul și gîndirea*; ele situează, la suprafața corpurilor, extra-ființă pe care numai gîndirea poate să o gîndească; și desenează evenimentul topologic unde se formează gîndirea însăși. Gîndirea are de gîndit ceea ce o formează și se formează din ceea ce gîndește. Dualitatea critică-cunoaștere devine, astfel, perfect inutile: gîndirea spune ceea ce e.

Formula aceasta este, totuși, periculoasă. Ea conotează adecvarea și ne lasă să ne imaginăm, o dată în plus, obiectul identic cu subiectul. Însă lucrurile nu stau cîtuși de puțin așa. Faptul că gînditul formează gîndirea implică, dimpotrivă, o dublă disociere: aceea a unui subiect central și internețitor, căruia i-ar surveni, o dată pentru totdeauna, evenimente, în vreme ce el ar desfășura de jur împrejurul său semnificații; și aceea a unui obiect care ar fi nucleul și locul de convergență a formelor pe care le recunoaștem și a atributelor pe care le afirmăm. Trebuie să ne imaginăm linia nesfîrșită și dreaptă care, departe de a purta evenimentele, precum un fir își poartă nodurile, taie orice clipă și o retarie ori de câte ori orice eveniment izbucnește în același timp incorporal și infinit multiplu: trebuie să concepem nu subiectul sintetizant-sintetizat, ci această insuportabilă fisură; trebuie, apoi, să mai concepem și seria, fără atribuire originară a simulacrelor, idolilor și fantasmelor care, în dualitatea temporală în care se constituie, se află întotdeauna de o parte și de celalătă a fisurii, de unde își fac semn și încep să existe ca semne. Fisura Eu-lui și seria punctelor semnificante nu formează acea unitate care să-i permită gîndirii să fie în același timp subiect și obiect; sunt ele însele evenimentul gîndirii și incorporalul gînditului, gînditul ca problemă (multiplicitate de puncte dispersive) și gîndirea ca mîmă (repetiție fără model).

Iată de ce *Logica sensului* ar putea să poarte aceste sub-unități: ce înseamnă a gîndi? Întrebare pe care Deleuze o scrie doar de două ori de-a lungul întregii sale cărți: în textul unei logici stoice a incorporalului și în textul analizei freudiene a fantasmei. Ce înseamnă a gîndi? Să-i ascultăm pe stoici, care ne spun cum poate să existe gîndire a *gînditului*; să-l citim pe Freud, care ne spune cum poate *gîndirea* să gîndească. Aici este poate pentru prima oară cînd atingem o teorie a gîndirii total eliberată și de subiect și de obiect. Gîndire-eveniment la fel de singulară ca și o aruncare de zaruri; gîndire-fantasmă care nu caută adevărul, ci repetă gîndirea.

Înțelegem, în tot cazul, de ce, de la prima la ultima pagină a *Logicii sensului*, revine fără încetare gura. Gură despre care Zenon știa foarte bine că prin ea trec atît căruțele cu hrană, cît și carele cu sens ("Dacă spui 'car', un car îți trece prin gură"). Gură, orificiu, canal în

care copilul intonează simulacrele, membrele rupte în bucăți, corpurile fără organ; gură în care se articulează profunzimile și suprafețele. Gură, de asemenei, de unde cade vocea celuilalt, făcând să zboare pe deasupra copilului înalții idoli și formând astfel supraveul. Gură unde strigătele se decupează în foneme, în morfeme, în semanteme: gură în care profunzimea unui corp oral se desparte de sensul incorporal. Prin această gură deschisă, în această voce alimentară, geneza limbajului, formarea sensului și fulgerul gîndirii își trec seriile divergente<sup>8</sup>. Mi-ar plăcea să vorbesc despre fonocentrismul riguros al lui Deleuze, dacă nu ar fi vorba despre o continuă fono-descentrare. Deleuze să primească omagiu gramaticianului fantastic, a întunecatului precursor care a reperat foarte bine punctele remarcabile ale acestei descentrări:

- *les dents, la bouche* (dinții, gura);
- *les dents la bouchent* (dinții o închid);
- *l'aidant la bouche* (ajutînd gura);
- *laides en la bouche* (urîte în gură);
- *lait dans la bouche* (lapte în gură) etc.

*Logica sensului* ne dă să gîndim ceea ce, de atîtea secole, filosofia lăsase în suferință: evenimentul (asimilat în concept, căruia în van se încerca, apoi, să-i fie sustras sub speciile *faptului*, verificînd o propoziție, a *trăitului*, modalitate a subiectului, a *concretului*, conținut empiric al istoriei) și fantasma (redusă în numele realului și plasată la marginea extremă, spre polul patologic al unei secvențe normative: perceptie-imagine-amintire-iluzie). Căci ce altceva, la urma urmelor, în acest secol al XX-lea, e mai important de gîndit decît evenimentul și fantasma?

Lăudat fie Deleuze. El n-a reluat sloganul de care ne-am săturat: Freud împreună cu Marx, Marx împreună cu Freud, și amîndoi, vă rog, împreună cu noi. El a analizat în chip distinct ceea ce era necesar pentru a gîndi fantasma și evenimentul. Nu a căutat să le împace (să lărgescă punctul extrem al evenimentului cu întreaga densitate imaginară a unei fantasme; sau să încarce plutirea fantasmei cu un grăunte de istorie reală). El a descoperit filosofia care permite afirmarea atât a unuia, cât și a celeilalte în mod disjunct. Această filosofie, înainte chiar de *Logica sensului*, Deleuze o formulase, cu o cutezanță de nicăieri protejată, în *Diferență și repetiție*. Spre această carte se cuvine acum să revenim.

---

<sup>8</sup> Despre această temă, a se citi mai cu seamă *Logique du sens*, pp. 217-267. Cele spuse de mine nu sunt decît o aluzie la aceste analize splendide.

Decât să denunțe marea uitare care va fi inaugurat Occidentul, Deleuze, cu o răbdare de genealogist nietzschean, preferă să indice o mulțime întreagă de mărunte impurități, de meschine compromisuri<sup>9</sup>. El vînează minusculele, repetitivele lașități, toate acele linii de prostie, de vanitate, de complezență care nu încetează să hrânească, zi de zi, ciuperca filosofică. "Rădăcinuțe ridicolе", cum ar spune Leiris. Sintem, cu toții, de bun-simt; fiecare poate să se înșele, dar nimeni nu-i prost (nimeni dintre noi, firește); fără bunăvoieță nu există gîndire; orice adevărată problemă trebuie să aibă o soluție, căci ne aflăm la școală unui maestru care nu pune întrebări decât pe baza răspunsurilor scrise din caietul său; lumea e clasa noastră. Credințe infime... Dar cum adică? Tirania unei bunăvoiețe, obligația de a gîndi "în comun" cu ceilalți, dominația modelului pedagogic și mai cu seamă excluderea prostiei, toate acestea formează o josnică morală a gîndirii, căreia ne-ar fi, desigur, foarte ușor să-i descifrăm jocul în cadrul societății noastre. Trebuie să ne eliberăm de ea. Or, pervertind această morală, deplasăm întreaga filosofie.

Să luăm diferența. Ea e analizată, de obicei, ca diferența *de* ceva sau *în* ceva; în spatele ei, dincolo de ea, dar pentru a o suporta, a-i da un loc, a o delimita și, deci, o a domina, se stipulează, prin concept, unitatea unui gen pe care diferența se presupune a-l fracționa în specii (dominația organică a conceptului aristotelic); diferența devine, atunci, ceea ce trebuie specificat înăuntrul conceptului, fără a deborda în afara acestuia. Cu toate acestea, dedesubtul speciilor există întreaga viențială a indivizilor: iar această diversitate lipsită de orice măsură care scapă oricărei specificări și cade în afara conceptului ce este altceva decât reparația repetiției? Sub speciile ovine nu ne mai rămîne altceva de făcut decât să numărăm oile. Iată, aşadar, prima figură a aservirii: diferența ca specificare (în concept), repetiția ca indiferență a indivizilor (în afara conceptului). Aservire, însă, față de ce? Față de simțul comun care, întorcîndu-și față de la devenirea nebună și de la anarhica diferență, știe, pretutindeni și în același fel, să recunoască ce este identic; simțul comun decupează generalitatea în obiect, și aceasta

<sup>9</sup> Tot acest paragraf străbate, într-o ordine diferită de aceea a textului însuși, cîteva dintre temele ce se intersectează în *Diferență și repetiție*. Sînt conștient că am deplasat unele accente și că am neglijat, mai ales, inepuizabile bogății. Am reconstruit unul dintre modelele posibile. Iată de ce nu voi indica referințe precise.

chiar în momentul în care, printr-un pact de bunăvoiță, el stabilește universalitatea subiectului cunoscător. Dar dacă, tocmai, am lăsa voința cea rea să se desfășoare? Dacă gîndirea s-ar elibera de simțul comun și n-ar mai vrea să gîndească decît la extremitatea maximă a singularității sale? Dacă, în loc să-și admită cu complezețea cetățenia în *doxa*, ea ar începe să practice, cu răutate, oblicitatea paradoxului? Dacă, în loc să caute comunul sub diferență, s-ar apuca să gîndească în mod diferențial diferența? Aceasta ar înceta atunci să mai fie un caracter relativ general lucrînd generalitatea conceptului, devenind – gîndire diferență și gîndire a diferenței – un pur eveniment; iar cît privește diferența, aceasta nu ar mai fi monotonă defilare a identicului, ci diferență deplasată. Scăpînd de bunăvoiță și de administrația unui simț comun care împarte și caracterizează, gîndirea nu mai construiește conceptul, ci produce un sens-eveniment prin repetarea unei fantasme. Voința moralmente bună de a gîndi conform simțului comun avea, în fond, rolul de a apăra gîndirea de singulare ei “genialitate”.

Să revenim, însă, la funcționarea conceptului. Pentru ca el să poată domina diferența, trebuie ca perceptia, în miezul a ceea ce numim diversitate, să surprindă asemănări globale (care vor fi, apoi, descompuse în diferențe și identități parțiale); trebuie ca fiecare nouă reprezentare să se însوjească cu reprezentări care să etaleze toate asemănările; și, în acest spațiu al reprezentării (senzație-imagine-amintire), asemănătorul va fi supus la proba egalizării cantitative și la examenul cantităților graduale; se va constitui, astfel, marele tablou al diferențelor măsurabile. Și, în colțul din stînga jos al tabloului, acolo unde, pe abscise, abaterea cea mai mică se întîlnește cu cea mai mică variație calitativă, în punctul zero, avem asemănarea perfectă, repetiția exactă. Repetiția care, în concept, nu era decît vibrația impertinentă a identicului, devine în reprezentare principiul de ordonare al asemănătorului. Dar *cine* recunoaște asemănătorul, exact asemănătorul, apoi mai puțin asemănătorul – mai marele și mai micul, mai clarul, mai întunecatul? Bunul-simț. El, care recunoaște, care stabilește echivalențele, care apreciază abaterile, care măsoară distanțele, care asimilează și repartizează, este lucrul cel mai bine împărtitor din lume. Bunul-simț este cel care domnește asupra filosofiei reprezentării. Să pervertim bunul-simț, și să facem gîndirea să se desfășoare în afara tabloului ordonat al asemănărilor, ea apare, atunci, ca o verticalitate de intensități; căci intensitatea, cu mult înainte de a fi gradată prin reprezentare, este în ea însăși o pură

diferență: diferență care se deplasează și se repetă, diferență care se contractă sau se dezvoltă, punct singular care restrînge sau relaxează, prin evenimentul său acut, nesfîrșite repetiții. Trebuie să gîndim gîndirea ca iregularitate intensivă. Disoluție a eului.

Să mai lăsăm, o clipă, tabloul reprezentării să funcționeze. La originea axelor, asemănarea perfectă; apoi, eșalonîndu-se, diferențele, ca tot atîtea asemănări mai mici, identități marcate; diferența se stabilește atunci cînd reprezentarea nu mai prezintă deloc ceea ce fusese prezent și cînd proba recunoașterii eșuează. Pentru a fi diferit trebuie, mai întîi, să nu fi același, și abia pe acest fundal negativ, deasupra acestei zone de umbră care-l delimită pe același săn, mai apoi, articulate predicatele opuse. În filosofia reprezentării, jocul celor două predicate de felul roșu/verde nu reprezintă decît nivelul cel mai de sus al unei construcții complexe: la temelie domnește *contradicția* între roșu-neroșu (la modul *ființă-neființă*); deasupra, non-identitatea dintre roșu și verde (pornind de la proba *negativă a recogniției*); și, în sfîrșit, poziția *exclusivă* a roșului și a verdelui (în tabloul în care se specifică *genul culoare*). Astfel, pentru a treia oară, dar încă și mai radical, diferența se vede dominată într-un sistem care este acela al opoziționalului, al negativului și al contradictoriului. Pentru ca diferența să fi avut loc, a trebuit ca identicul să fie divizat de contradicție; a trebuit ca identitatea sa infinită să fie limitată de ne-ființă; a fost nevoie ca pozitivitatea lui fără determinație să fie lucrată de negativ. La întîietatea aceluiași, diferența n-a survenit decît prin aceste mediații. Cît privește repetitivul, acesta se produce tocmai acolo unde mediația abia schițată recade în ea însăși; atunci cînd, în loc să spună *nu*, ea rostește de două ori același *da* și cînd, în loc să repartizeze opozițiile într-un sistem al finițiunilor, ea revine neîncetat la aceeași poziție. Repetiția trădează slăbiciunea aceluiași în momentul cînd acesta nu mai este capabil să se nege în celălalt și să se regăsească în el. Ea, care fusese pură exterioritate, pură figură a originii, iat-o devenind slăbiciune internă, defect al finitudinii, un soi de bîlbîială a negativului: nevroza dialecticii. Căci la dialectică conducea, într-adevăr, filosofia reprezentării.

Și totuși, cum să nu recunoaștem în Hegel pe filosoful diferențelor celor mai mari, în comparație cu Leibniz, gînditorul celor mai mici diferențe? Dialectica, la drept vorbind, nu eliberează diferitul; ea garantează, din contră, că acesta va fi întotdeauna recuperat. Suveranitatea dialectică a aceluiași constă în a-l lăsa pe acesta să fie, dar sub legea negativului, ca momentul ne-ființei. Ni se...

pare că asistăm la subversiunea Celuilalt, dar în secret contradicția lucrează pentru salvarea identicului. Mai trebuie, oare, reamintită originea constant institutoare a dialecticii? Ceea ce o relansează la nesfîrșit, determinând infinita renaștere a aporiei ființei și neființei, este umila întrebare școlară, dialogul fictiv al elevului: "Asta e roșu; asta nu e roșu. – Acum e ziua? Nu, acum este noapte". În amurgul nopții de octombrie, pasarea Minervei nu zboară foarte sus: "Scrieți, scrieți, cronicane ea, măne dimineată nu va mai fi noapte".

Pentru a elibera diferența, avem nevoie de o gîndire fără contradicție, fără dialectică, fără negație: o gîndire care să spună *da* divergenței; o gîndire afirmativă al cărei instrument este disjuncția; o gîndire a multiplului – a multiplicității dispersate și nomade pe care n-o limitează și n-o regrupează nici una dintre constrângările aceluiasi; o gîndire care să nu se supună modelului școlar (care trichează răspunsul gata făcut), ci să se adreseze unor probleme insolubile; adică unei multiplicități de puncte remarcabile care se deplasează pe măsură ce le distingem condițiile și care insistă, subzistă în jocul repetițiilor. Departe de a fi imaginea încă incompletă și neclară a unei Idei care, sus, ar deține, dintotdeauna, răspunsul, problema este ideea însăși, sau, mai degrabă, Ideea nu cunoaște alt mod decât pe cel problematic: pluralitatea distinctă a cărei obscuritate insistă mereu mai mult și în spațiul căreia întrebarea nu încețează a se mișca. Care este răspunsul la întrebare? Problema. Cum trebuie rezolvată problema? Deplasind întrebarea. Problema scapă logicii terțului exclus, dat fiind că este o multiplicitate împrăștiată: nu se va soluționa prin claritatea de distincție a ideii carteziene deoarece este o idee distinct-obscură; refuză să se supună seriozității negativului hegelian dat fiind că este o afirmație multiplă; nu ascultă de contradicția ființă-neființă, este ființă. Trebuie să gîndim problematic decât să întrebăm și să răspundem dialectic.

Condițiile pentru a putea gîndi diferența și repetiția capătă, după cum se poate vedea, tot mai mare amploare. A trebuit să abandonăm, o dată cu Aristotel, identitatea conceptului; să renunțăm la asemănarea în percepție, eliberindu-ne, prin chiar acest fapt, de orice filosofie a reprezentării; și iată că acum trebuie să ne desprindem și de Hegel, de opoziția predicatorilor, de contradicție, de negație; de întreaga dialectică. Deja, însă, cea de-a patra condiție se conturează, încă și mai de temut. Aservirea cea mai tenace în care este ținută diferența este, fără doar și poate, aceea a categoriilor: căci, arătind în cîte feluri diferite se poate spune ființă, specificind dinainte formele de atribuire

a ființei, impunând într-o oarecare măsură ființărilor schema sa de distribuție, acestea permit păstrarea, în vîrful cel mai înalt, a repausului fără diferență. Categoriile domină jocul afirmațiilor și negațiilor, întemeiază în drept asemănările reprezentării, garantează obiectivitatea conceptului și a travaliului său; reprimă anarhica diferență, o repartizează în regiuni, îi delimitizează drepturile și îi prescriu sarcina de a specifica pe care o au ele de împlinit în rîndul ființelor. Categoriile pot fi citite, pe de o parte, ca formele *a priori* ale cunoașterii; dar, pe de altă parte, ele apar ca morala arhaică, că vechiul decalog pe care identicul 1-a impus diferenței. Pentru dezrobirea acesteia, trebuie inventată o gîndire a-categorică. "A inventa" nu este, totuși, cuvîntul cel mai nimerit, dat fiind că a existat deja, de cel puțin două ori în istoria filosofiei, formularea radicală a univocității ființei: Duns Scot și Spinoza. Însă Duns Scot gîndeau că ființa este neutră, iar Spinoza, substanță; atât pentru unul cât și pentru celălalt, eliminarea categoriilor, afirmația conform căreia ființa se spune la fel despre toate lucrurile nu avea, desigur, alt scop decît de a menține, în fiecare instanță, unitatea ființei. Să ne imaginăm, dimpotrivă, o ontologie în care ființa s-ar spune, în același fel, despre toate diferențele, dar nu să ar spune decît despre diferențe; lucrurile nu ar mai fi, atunci, acoperite, toate, ca la Duns Scot, de marea abstracțiune monicoloră a ființei, iar modurile spinoziste nu ar mai gravita în jurul unității substanțiale; diferențele ar gravita cu de la sine putere, ființa spunîndu-se, în același fel, despre toate, ființa nefiind unitatea care le călăuzește și le distribuie, ci repetarea lor ca diferențe. La Deleuze, univocitatea non-categorială a ființei nu leagă nemijlocit multiplul de unitatea însăși (neutralitate universală a ființei sau forță expresivă a substanței); ea face ființa să funcționeze drept ceea ce se spune în mod repetitiv despre diferență; ființa este revenirea diferenței, fără ca să existe diferență în modul de a spune ființa. Aceasta nu se împarte în regiuni: realul nu se subordonează posibilului; contingentul nu se opune necesarului. Oricum, însă, indiferent că bătălia de la Actium și moartea lui Antoniu vor fi fost sau nu necesare, despre aceste evenimente pure – a te bate, a muri – ființa se spune în același fel; la fel cum se spune și despre castrarea fantasmatică ce a avut și n-a avut loc. Suprimarea categoriilor, afirmarea univocității ființei, revoluția repetitivă a ființei în junul diferenței, aceasta era, pînă la urmă, condiția pentru a gîndi fantasma și evenimentul.

\*

Pînă la urmă? Nu tocmai. Va trebui să revenim asupra acestei "reveniri". Pînă atunci, însă, o clipă de odihnă.

Despre Bouvard și Pécuchet se poate, oare, afirma că se înșeală? Că fac erori cum li se ivește cea mai mică ocazie? Dacă s-ar înșela ar însemna că există o lege a eșecului lor și că, în anumite condiții definibile, ei ar fi putut să reușească. Dar eșecul li se întâmplă oricum, orice-ar face, că știu sau nu, că aplică sau nu regulile, că au consultat o carte bună sau una rea. Întreprinderii lor î se întâmplă orice, eroarea firește, dar și incendiul, înghețul, prostia și răutatea oamenilor, furia unui cîine. Nu era fals, era ratat. A fi în fals înseamnă a lua o cauză drept alta; înseamnă a nu prevedea accidentele; a nu cunoaște cum trebuie substanțele, a confunda eventualul cu necesarul; ne înșelăm atunci cînd, distrați în utilizarea categoriilor, le aplicăm în contratimp. A rata, însă, a rata totul este altceva; înseamnă a lăsa să-ți scape întreaga armătură a categoriilor (și nu doar punctul lor de aplicare). Dacă Bouvard și Pécuchet iau drept cert ceea ce este puțin probabil nu e pentru că ei se înșeală în utilizarea distinctivă a posibilului, ci pentru că confundă întregul real cu întregul posibil (din acest motiv ceea ce e mai improbabil survine chiar și celei mai firești dintre așteptările lor); ei amestecă, sau mai degrabă prin ei se amestecă necesarul cunoașterii lor cu contingenta anotimpurilor, existența lucrurilor și toate acele umbre ce populează cărțile: la ei, accidentul are obstinația unei substanțe, iar substanțele le sar direct la gât în accidente de alambic. Aceasta este marea lor prostie patetică, incomparabilă cu măruntă prostie a celor ce-i înconjoară, care se înșeală și pe care ei au toate motivele să-i disprețuiască. În categorii, rătăcești; în afara lor, deasupra lor, dincoace de ele, ești dobitoc. Bouvard și Pécuchet sunt niște ființe a-categorice.

Toate acestea permit reperarea unei utilizări mai puțin evidente a categoriilor, determinînd nașterea unui spațiu al adevăratului și al falsului, dînd loc liberului surplus al erorii, ele resping, pe tăcute, prostia. Cu glas răsunător, categoriile ne spun cum să cunoaștem și ne alertează solemn asupra posibilităților de a ne înșela; cu voce joasă însă, ele ne garantează că suntem inteligenți; formează aprioricul prostiei excluse. E, prin urmare, periculos să vrei să te eliberezi de categorii; abia ce le scapi, că te și izbești de magma prostiei și riști, o dată abolite aceste principii de distribuție, să vezi crescînd de jur împrejurul tău nu minunata multiplicitate a diferențelor, ci echivalentul, confuzul, "totul revine la identic", nivelarea uniformă și termodinamismul tuturor eforturilor ratate. A gîndi în forma

categoriilor înseamnă a cunoaște adevărul pentru a-l deosebi de fals; a gîndi cu o gîndire "a-categorică" înseamnă a te confrunta cu prostia cea mai neagră și, în răstimpul unui fulger, a te distinge de ea. Prostia se contemplă: îți cufunzi privirea în ea, te lași fascinat de ea, ea te tratează cu blîndețe, o mimezi abandonîndu-i-te; pe fluiditatea fără formă, te sprijini; pîndești cel dintîi salt al imperceptibilei diferențe și, cu privirea goală, aştepți, cu calm, întoarcerea strălucirii. Erorii îi spui *nu*, și o stergi cu o linie; prostiei, însă, îi spui *da*; o vezi, o repetă și, incetîșor, invoci totala scufundare.

Măreția lui Warhol, cu cutiile sale de conserve, accidentele sale stupide și seriile sale de zîmbete publicitare: echivalența orală și nutritivă a acestor buze întredeschise, a acestor dinți, a acestor sosuri de tomate, a acestei igiene de detergent; echivalența unei morți în burta unei mașini spintecate, la capătul unui fir telefonic în vîrful unui stîlp, între brațele strălucitoare și albăstrei ale scaunului electric. "E același lucru", spune prostia, prăbușindu-se în ea însăși și prelungind la infinit ceea ce e prin ceea ce spune despre sine: "Aici sau altundeva, mereu același lucru; ce contează cîteva culori diferite și luminozități mai mari sau mai mici; ce idioată e viața, femeia, moartea! Ce idioată este prostia!" Contemplînd, însă, bine în față această monotonie fără limite, ceea ce brusc se iluminează este multiplicitatea însăși – fără nimic în centru, nici în vîrf, nici dincolo de ea –, rafală de lumină alergînd mai iute încă decît privirea și luminînd pe rînd aceste etichete mobile, aceste instantanee captive care, de-acum înainte, pentru vecie, fără să formuleze ceva își fac semn: brusc, pe fondul vechii inerții echivalente, dîra evenimentului sfîșie obscuritatea și fantasma eterne se spune despre această cutie, despre acest chip singular, lipsit de consistentă.

Inteligînța nu răspunde prostiei: ea este prostia deja învinsă, arta categorială de a evita eroarea. Savantul este intelligent. Gîndirea, însă, face față prostiei, și filosoful e cel care-o privește. Vreme îndelungată, ei stau față în față, și privirea filosofului se cufundă în acest craniu fără luminare. E capul lui de mort, ispita sa, dorința lui poate, teatrul său catatonic. La limită, a gîndi ar însemna să contempli foarte intens, de foarte aproape și pînă la a te lăsa înghițit, prostia; iar saturatia, plăcile, împietrirea, o mare oboseală, un anumit mutism încăpășinat, inerția formează cealaltă față a gîndirii – sau mai degrabă tovărășia ei, exercițiul zilnic și ingrat care o pregătește și pe care ea, brusc, îl risipește. Filosoful trebuie să aibă suficient de multă rea-voință pentru a nu juca corect jocul adevărului și al erorii: această rea vrere a lui,

care se efectuează prin paradox, îi permite să scape categoriilor. Dar el trebuie să fie, în plus, suficient de "prost dispus" pentru a rămâne în fața prostiei, pentru a o contempla fără gest, până la stupefație, pentru a se aprobia cum se cuvine de ea și a o mima, pentru a o lăsa să urce, încet, în el însuși (poate tocmai aceasta e ceea ce, politicos, se traduce prin: a fi absorbit în propriile gînduri) și a aștepta, la capătul niciodată fixat al acestei pregătiri minuțioase, șocul diferenței: catatonie joacă teatrul gîndirii, o dată ce paradoxul a bulversat tabloul reprezentării.

Observăm cu ușurință felul în care LSD-ul răstoarnă raporturile dintre proasta dispoziție, prostie și gîndire: el nu scoate atât din circuit suzeranitatea categoriilor, cât simulează orice temei indiferenței acesteia și reduce la nimic mohotrîta mimică a prostiei; și toată această masă univocă și a-categorică, el nu doar o oferă spre a fi văzută ca bălățată, mobilă, asimetrică, descentrată, spiraloidă, rezonantă, ci o face să mișune clipă de clipă de evenimente-fantasme; luncind pe această suprafață în același timp punctuală și imens vibratorie, gîndirea, eliberată din crîsalida sa catatonică, contemplă dintotdeauna nesfîrșita echivalență devenită eveniment acut și repetiție somptuos împodobită. Opiul induce alte efecte: grație lui, ea strînge în punctul său unica diferență, împingînd fundalul căt mai departe și retragînd imobilitatea sarcina de a contempla și de a chema la ea prostia, mimînd-o; opiu asigură o imobilitate lipsită de greutate, o stupoare de fluture în afara rigidității catatonice; și, foarte departe sub ea, el desfășoară fundalul, un fundal care nu mai absoarbe, prostește, toate diferențele, ci le lasă să apară și să scînteieze ca tot atîtea evenimente infime, distanțate, surîzătoare și eterne. Drogul – dacă acest cuvînt poate fi folosit cu îndreptățire la singular – nu privește în nici un fel adevaratul și falsul; el nu le deschide decît practicanților de cartomanție o lume "mai adevarată decît cea reală". În fapt, ea deplasează, una în raport cu cealaltă, prostia și gîndirea, înlăturînd vechea necesitate a teatrului nemîșcării. Poate, însă, dacă gîndirea trebuie să privească prostia în față, drogul care o mobilizează pe aceasta o colorează, o agită, o brăzdează, o risipește, o populează cu diferențe și înlocuiește fulgenul rar cu fosforescență continuă, poate că drogul nu face posibilă decît o cvasi-gîndire. Poate<sup>10</sup>, în stare de sevraj, cel puțin, gîndirea are două coarne: una numită rea-voință (pentru dejucarea categoriilor), iar cealaltă proastă dispoziție (pentru a indica în direcția prostiei și a se ascunde în ea). Sîntem departe de bătrînul înțeles care pune astă bunăvoință ca să ajungă pînă la adevar, încât înțîmpină cu o umoare egală diversitatea indiferentă a hazardurilor și

<sup>10</sup> "Ce se va crede despre noi?" (notă a lui Gilles Deleuze).

lucrurilor, departe de indispoziția lui Schopenhauer, iritat de lucrurile care nu intră singure în propria lor indiferență; departe, însă, și de "melancolia" care devine indiferență la lume, și a cărei împietrire semnalează, alături de cărți și de sferă, adîncimea gîndurilor și diversitatea cunoașterii. Jucîndu-se cu propria-i rea-voință și jucîndu-se de-a proasta dispoziție, cu acest exercițiu pervers și de-a acest teatru, gîndirea așteaptă ieșirea: brusca diferență a caleidoscopului, semnele care se luminează o clipă, față zarurilor aruncate, soarta unui alt joc. A gîndi nu consolează și nici nu aduce fericirea. Gîndirea se tîrăște bolnăvicios ca o perversiune; a gîndi se repetă cu aplicație pe scena unui teatru; gîndirea se aruncă dintr-o dată în afara cornetului cu zaruri. Si atunci cînd hazardul, teatrul și perversiunea intră în rezonanță, atunci cînd hazardul vrea ca între ele trei să existe o astfel de rezonanță, gîndirea devine o transă; și merită să gîndești.

\*

Ca ființă să fie univocă, să nu se poată spune decît într-un singur și același fel reprezentă, paradoxal, condiția majoră pentru ca identitatea să nu domine diferența și ca legea Aceluași să n-o fixeze ca pe o simplă opozitie în elementul conceptului; ființă poate să se spună în același fel deoarece diferențele nu sunt reduse dinainte de către categorii, deoarece nu se repartizează într-un divers întotdeauna recognoscibil prin perceptie și pentru că ele nu se organizează conform ierarhiei conceptuale a speciilor și genurilor. Ființă este ceea ce se spune întotdeauna despre diferență, este *Revenirea diferenței*<sup>11</sup>.

Acest cuvînt evită atât *Devenirea* cît și *Reîntoarcerea*. Căci diferențele nu sunt elementele, fie și fragmentare, fie și amestecate, fie și monstruos confundate ale unei mari Deveniri care le-ar duce cu sine în cursa ei, făcîndu-le uneori să reapară, mascate sau nude. Degeaba este sinteza Devenirii una laxă, unitatea se menține totuși; și nu doar, nu atît aceea a unui conținător infinit, cît aceea a fragmentului, a clipei ce trece și trece iar, și aceea a conștiinței flotante care o recunoaște. Neîncredere, aşadar, față de Dionysos și bacantele lui, chiar și atunci cînd sunt beți. Cît privește Reîntoarcerea, trebuie aceasta să fie cercul perfect, roata bine unsă rotindu-se pe axul său și readucînd la oră fixă lucrurile, figurile și oamenii? Trebuie să existe un centru și evenimentele să se reproducă la periferie? Nici măcar Zarathustra nu putea să suporte această idee: "Oricare dreaptă minte", a murmurat

<sup>11</sup> Despre aceste teme, cf. *Difference et Répétition*, pp. 52-61 și 376-384 (trad. rom., *op. cit.*, pp. 63-71 și 448-458); *Logique du sens*, pp. 190-197 și 208-211.

piticul cu dispreț. ‘Oricare adevăr e curb, iar timpul însuși e un cerc.’ ‘Tu, spirit al împovăřării! i-am zis eu mînios, ‘să nu iezi lucru-acesta prea ușor!’<sup>a</sup>; și, convalescent, el va geme: “Vai! omul va reveni mereu! Omul mărunt revine veșnic!”<sup>b</sup> Poate că ceea ce anunță Zarathustra nu este cercul; sau poate că imaginea insuportabilă a cercului este ultimul semn al unei gîndiri mai înalte; poate că această violență circulară trebuie ruptă asemeni tînărului păstor, asemeni lui Zarathustra însuși tâind, pentru a-l scuipa imediat, capul șarpei.

Chronos este timpul devenirii și al reînceperii. Chronos înfulecă bucată cu bucată ceea ce el a făcut să se nască și-l face să renască în timpul său. Devenirea monstruoasă și fără de lege, marea devorare de fiece clipă, înghițirea întregii vieți, împrăștierea membrelor ei sunt legate de exactitatea reînceperii: Devenirea ne face să intrăm în acest mare labirint interior care nu este deloc diferit, prin natura sa, de monstrul care îl locuiește; dar din chiar adîncul acestei arhitecturi care se ocolește pe sine și se întoarce la sine, un fir solid permite regăsirea urmei pașilor anterioari și revederea aceleiași zile. Dionysos și Ariadna: ești labirintul meu. Dar Aion e *revenirea* însăși, linia dreaptă a timpului, acea fisură mai rapidă decât gîndirea, mai mică decât orice clipă, care, de o parte și de cealaltă a săgeții sale infinit despărțitoare, determină apariția acestui prezent ca deja de nenumărate ori prezent și ca stînd de nenumărate ori să revină. Este important să ne dăm seama că nu avem de-a face cu o succesiune de prezenteri, oferite de un flux continuu și care, în plenitudinea lor, ar lăsa să transpară densitatea umui trecut și să se deseneze orizontul viitorului căruia ele îi vor fi, la rîndu-le, trecutul. Este vorba despre dreapta linie a viitorului care taie neîncetat cea mai măruntă consistență de prezent, tâind-o la nesfîrșit pornind de la ea însăși: oricât de departe am merge pentru a găsi această cezură, nu vom însilni niciodată atomul indivizibil pe care am putea să-l considerăm, în sfîrșit, drept unitatea minuscul prezentă a timpului (timpul este mereu mai dezlegat decât gîndirea); aflăm întotdeauna, pe cele două margini ale rămii, că s-a întîmplat deja (și că se întîmplase deja, și că s-a întîmplat deja să se fi întîmplat deja) și că se va mai întîmpla (și că se va mai întîmpla încă să se întîmple încă): mai puțin tăietură, cît nesfîrșită fibrilație; timpul e ceea ce se repetă; iar prezentul – fisurat de această săgeată a viitorului care îl

<sup>a</sup> F. Nietzsche, *Aşa grăit-a Zarathustra*, trad. rom. Ștefan Aug. Doinaș, București, Ed. Humanitas, 1994, Partea a treia, “Despre vizuire și enigmă”, § 2, p. 219.

<sup>b</sup> *Ibid.*, trad. rom., *op. cit.*, Partea a treia, “Convalescentul”, § 2, p. 285.

poartă deportîndu-l mereu de-o parte și de alta –, prezentul nu încetează să revină. Să revină, însă, ca singulară diferență; ceea ce nu revine e analogul, asemănătorul, identicul. Diferența revine; iar ființa, care se spune la fel despre diferență, nu este fluxul universal al Deveninii și nici ciclul bine centrat al Identicului; ființa este Reîntoarcerea eliberată de curbura cercului, e Revenirea. Trei morți: a Deveninii, Tată devorator – mamă gata să nască; a cercului, prin care darul vieții, în fiecare primăvară, a trecut în flori; și a revenirii: fibrilație repetitivă a prezentului, eternă și înfimoplătoare fisură a timpului oferită, în întregime, o singură dată, și dintr-o afirmață o dată pentru totdeauna.

În fractura sa, în repetiția sa, prezentul este o aruncare de zaruri. Nu pentru că ar forma partea unui joc înăuntrul căruia el ar strecu un pic de contingență, un grăunte de incertitudine. El este în același timp hazardul din joc și jocul însuși ca hazard; prin aceeași lovitură sunt aruncate și zarurile, și regulile. Astfel încât hazardul nu este cîtuși de puțin fragmentat și repartizat ici și colo; el e afirmat pe de-a-neregul dintr-o singură lovitură. Prezentul ca revenire a diferenței, ca repetiție rostindu-se despre diferență afirmă într-o singură dată integralitatea hazardului. Univocitatea ființei la Duns Scot trimitea la imobilitatea unei abstracțiuni; la Spinoza, la necesitatea substanței și la eternitatea ei; aici, o singură lovitură a hazardului în fisura prezentului. Dacă ființa se spune mereu în același fel nu este pentru că ființa e una, ci pentru că prin singura aruncare de zaruri a prezentului integralitatea hazardului e afirmată.

Se poate, atunci, afirma că, în istorie, univocitatea ființei a fost gîndită, pe rînd, de trei ori: de Duns Scot, de Spinoza și, în sfîrșit, de Nietzsche, primul care o va fi instituit nu ca abstracțiune, nu ca substanță, ci ca reîntoarcere? Să spunem mai degrabă că Nietzsche a mers pînă la a gîndi Eterna Reîntoarcere; mai precis, el a indicat-o ca fiind insuportabilul de gîndit. Insuportabilă pentru că, abia întrevăzută prin intermediul primelor ei semne, ea se fixează în această imagine a cercului care aduce cu ea amenințarea fatală a întoarcerii tuturor lucrurilor – reiterația păianjenului; însă acest insuportabil trebuie gîndit, căci nu este încă decît un semn gol, o ușă secretă care trebuie deschisă, acea voce fără formă a abisului a cărei apropiere, indisociabil, este fericire și dezgust. Zarathustra, față de Reîntoarcere, este un *Fürsprecher*, cel care vorbește pentru..., în locul..., marcînd locul din care lipsește. Zarathustra nu este imaginea, ci semnul lui Nietzsche. Semnul (care se cere deosebit aşa cum se cuvine de simptom) rupturii: semnul cel mai apropiat al insuportabilității gîndirii

reîntoarcerii; Nietzsche ne-a lăsat spre gîndire reîntoarcerea veșnică. De aproape un secol, cea mai înaltă întreprindere a filosofiei a fost, într-adevăr, aceea de a gîndi această reîntoarcere. Cine, însă, ar fi fost atât de nerușinat ca să spună că el a gîndit-o? Reîntoarcerea ar trebui oare să fie, asemeni sfîrșitului Istoriei în secolul al XIX-lea, ceea ce nu putea să bîntuie în jurul nostru decît ca o fantasmagorie a ultimei zile? Trebuia ca acestui semn gol, impus de către Nietzsche parcă *în plus*, să-i atribuim cumva, rînd pe rînd, conținuturi mitice care să-l dezarmeze și să-l reducă? Sau, dimpotrivă, trebuia să încercăm să-l ajusta pentru ca el să poată lua loc și figura fără rușine pe firul unui discurs? Sau, în sfîrșit, trebuia să acceptăm acest semn excedentar, mereu deplasat, lipsind la nesfîrșit de la locul său și, în loc să-i aflăm semnificatul arbitrar care îi corespunde, în loc să-i construim un cuvînt, să-l facem mai degrabă să intre în rezonanță cu marea semnificat pe care gîndirea de azi îl aduce asemeni unei linii de plutire incerte și nesupuse; să facem să rezoneze revenirea cu diferență? Nu trebuie să înțelegem că reîntoarcerea este forma unui conținut care ar fi diferență; ci că, printre-o diferență întotdeauna nomadă, întotdeauna anarhică, cu semnul mereu în exces, întotdeauna deplasată din revenire, s-a produs o fulgurație care va purta numele de Deleuze: o nouă gîndire este posibilă; gîndirea, din nou, e posibilă.

Ea nu aparține viitorului, promisă de reînceputul cel mai îndepărtat. Se află aici, în textele lui Deleuze, sărind, dansând în fața noastră, printre noi; gîndire genitală, gîndire intensivă, gîndire afirmativă, gîndire a-categorică – toate, chipuri pe care nu le cunoaștem, măști pe care nu le-am mai văzut niciodată; diferență pe care nimic n-o putea prevedea și care, cu toate acestea, determină revenirea – ca măști ale propriilor măști – a lui Platon, Duns Scot, Spinoza, Leibniz, Kant, a tuturor filosofilor. Filosofia nu ca gîndire, ci ca teatru: teatru de mimi cu scene multiple, fugitive și instantanee, în care gesturile, fără a se vedea, își fac semn; teatru în care, sub masca lui Socrate, izbucnește brusc hohotul de ris al sofistului; în care modurile lui Spinoza joacă o horă descentralată, în vreme ce substanța se rotește în jurul lor ca o planetă nebună; în care Fichte, schiopătind, anunță: “Eu fisurat ≠ sine dizolvat”; în care Leibniz, ajuns în vîrful piramidei, distinge în întuneric că muzica celestă este *Pierrot lunaire*. În ghereta din Luxemburg, Duns Scot își trece capul prin luneta circulară; poartă niște mustăți considerabile; sunt cele ale lui Nietzsche, deghizat în Klossowski.

# NIETZSCHE, GENEALOGIA, ISTORIA

1) Genealogia e cenușie;meticulos și răbdător documentară. Ea lucrează pe pergamente încâlcite, șterse, rescrise de mai multe ori.

Ca toți englezii, Paul Ree greșește descriind geneze lineare – subordonind, de pildă, întreaga istorie a moralei preocupării pentru utilitate: ca și cum cuvintele și-ar fi păstrat nealterate sensurile, direcțiile, ideile, logica; ca și cum lumea lucrurilor spuse și voite n-ar fi cunoscut invazii, lupte, jafuri, deghizări și şiretlicuri. De unde, pentru genealogie, o indispensabilă reținere: a repera singularitatea evenimentelor în afara oricărei finalități monotone; a le pîndi acolo unde le aşteptăm mai puțin și în ceea ce trece că fiind total lipsit de istorie – în sentimente, amor, conștiință, instințe; a le surprinde revenirea, dar nu pentru a desena curba lentă a unei evoluții, ci pentru a regăsi diferitele scene pe care ele au jucat roluri diferite; a defini, chiar, punctul în care ele devin lacunare, momentul în care ele n-au avut loc (Platon la Syracusa n-a devenit Mahomed...).

Genealogia cere, prin urmare, minuție a cunoașterii, foarte multe materiale adunate, răbdare. „Construcțiile ei ciclopice”<sup>1</sup>, ea nu trebuie să și le ridice prin „mari erori binefăcătoare”, ci din „mici adevăruri insesizabile, stabilite cu ajutorul unei metode severe”<sup>2</sup>. Pe scurt, o anumită îndîrjire în erudiție. Genealogia nu se opune istoriei precum vederea semeață și profundă a filosofului, privirii de cărtiță a savantului; ci, dimpotrivă, desfășurării metaistorice a unor semnificații ideale și a teleologilor nesfîrșite. Ea se opune căutării „originii”.

<sup>1</sup> *Știința voioasă*, § 7 [trad. rom. Liana Micescu, in F. Nietzsche, *Ştiința voioasă. Genealogia moralei. Amurgul idolilor*, București, ed. Humanitas, 1994, p. 41].

<sup>2</sup> *Omenesc, prea omenesc*, § 3.

2) Întîlnim la Nietzsche două utilizări ale cuvîntului *Ursprung*<sup>\*</sup>. Una dintre ele nu este marcată: apare în alternanță cu termeni precum *Entstehung*<sup>\*\*</sup>, *Herkunft*<sup>\*\*\*</sup>, *Abkunft*<sup>\*\*\*\*</sup>, *Geburt*<sup>\*\*\*\*\*</sup>. *Genealogia moralei*, de pildă, vorbește, referitor la datorie și la sentimentul greșelii, atât de *Entstehung*, cât și de *Ursprung*<sup>3</sup>; în *Știința voioasă*, cu privire la logică și cunoaștere, este vorba fie de o *Ursprung*, fie de o *Entstehung*, fie de o *Herkunft*<sup>4</sup>.

Cea de-a doua utilizare a cuvîntului este marcată. Nietzsche ajunge chiar să-l opună unui alt termen: primul paragraf din *Omenesc, prea omenesc* pune față în față originea miraculoasă (*Wunderursprung*) pe care o caută metafizica și analizele unei filosofii istorice, care formulează întrebări “über Herkunft und Anfang”. Se întîmplă chiar ca *Ursprung* să fie utilizat într-un mod ironic și deceptiv. În ce constă, de pildă, temeiul originar (*Ursprung*) al moralei, atât de căutat de la Platon încوace? “În niște oribile concluzii mărunte. *Pudenda origo*”<sup>5</sup>. Sau: unde se cuvine să căutăm acea origine a religiei (*Ursprung*) pe care Schopenhauer o plasa într-un anumit sentiment metafizic al transcendentului? Pur și simplu într-o inventie (*Erfindung*), într-o scamatorie, într-un artificiu (*Kunststück*), într-un secret de fabricație, într-un procedeu de magie neagră, în lucrarea unor *Schwarzkünstler*<sup>6</sup>.

Pentru utilizarea tuturor acestor cuvinte, și pentru jocurile proprii termenului *Ursprung*, unul dintre textele cele mai semnificative este prefața la *Genealogia moralei*. La începutul acestui text, obiectul cercetării e definit ca fiind originea prejudecătilor morale; termenul folosit este *Herkunft*. După care Nietzsche se întoarce și face istoricul acestei investigații în propria sa existență; amintește vremea când “caligrafia” filosofia și când se întreba dacă originea răului se cuvenea atribuită lui Dumnezeu. Întrebare care acum îl face să zîmbească și despre care spune că reprezinta tocmai o căutare a lui *Ursprung*,

\* În germană, “origine”. (N. t.)

\*\* În germană, “naștere”, “formare”, “apariție”, “geneză”. (N. t.)

\*\*\* În germană, “proveniență”. (N. t.)

\*\*\*\* În germană, “obîrșie”. (N. t.)

\*\*\*\*\* În germană, “naștere”. (N. t.)

<sup>3</sup> *Genealogia moralei*, II, §§ 6 și 8.

<sup>4</sup> *Știința voioasă*, §§ 110, 111, 300.

<sup>5</sup> *Aurora*, § 102.

<sup>6</sup> *Știința voioasă*, §§ 151 și 353. Ca și în *Aurora*, § 62; *Genealogia moralei*, I, § 14; *Amurgul idolilor*, “Cele patru mari erori”, § 7.

același cuvînt e folosit, ceva mai departe, pentru a caracteriza metoda lui Paul Ree<sup>7</sup>. El evocă, apoi, analizele propriu-zis nietzscheene, care au început o dată cu *Omenesc, prea omenesc*; pentru a le caracteriza, vorbește de *Herkunfthypotesen*. Utilizarea, aici, a termenului *Herkunft* nu este deloc arbitrară: ea servește pentru a desemna înai multe texte din *Omenesc, prea omenesc* consacrate originii moralității, a ascezei, a dreptății și a pedepsei. Cu toate acestea însă, cuvîntul utilizat în toate aceste dezvoltări fusese *Ursprung*<sup>8</sup>. Ca și cum, în perioada scrierii *Genealogie*, și în acest punct al textului, Nietzsche ar fi dorit să atragă atenția asupra unei opoziții între *Herkunft* și *Ursprung*, de care nu profitase cu zece ani mai înainte. Imediat, însă, după utilizarea specificată a acestor doi termeni, în ultimele paragrafe ale prefetei, Nietzsche revine la o utilizare neutră și echivalentă a lor<sup>9</sup>.

De ce recuză Nietzsche-genealogistul, cel puțin în anumite ocazii, căutarea originii (*Ursprung*)? În primul rând, pentru că, în cazul acesteia, se încearcă recuperarea esenței exacte a lucrului, posibilitatea lui cea mai pură, identitatea sa replatează atent pe ea însăși, forma sa imobilă și anterioară față de tot ce este exterior, accidental și succesiv. A căuta o astfel de origine înseamnă a încerca să regăsești "ceea ce deja există", "lucrul în sine" al unei imagini exact adecvate și; înseamnă a considera drept întîmplătoare toate peripețiile care au putut surveni, toate șiretilicurile și toate deghizările; a căuta să îndepărtezi toate măștile, pentru a dezvăluui, în sfârșit, o identitate primă. Dar dacă genealogistul are grija să dea mai curind ascultare istoriei decât să continue a se încredere în metafizică, ce află el? Că în spatele lucrurilor se află "cu totul altceva": nu secretul lor esențial și fără dată, ci secretul care sănt ele fără nici o esență, sau faptul că esența lor a fost construită bucătă cu bucătă pornind de la niște întruchipări care le erau străine. Rațiunea? S-a născut într-un mod că se poate de "rezonabil" – din hazard<sup>10</sup>. Atașamentul față de adevăr și față de rigoarea metodelor științifice? Din pasiunea savanților, din ură lor reciprocă, din discuțiile lor fanaticice și neîncetat reluante, din nevoie

<sup>7</sup> Lucrarea lui P. Rees se intitula *Ursprung der moralischen Empfindungen* [Originea sentimentelor morale].

<sup>8</sup> In Omenesc, prea omenesc, aforismul nr. 92 se intitula *Ursprung der Gerechtigkeit*.

<sup>9</sup> În chiar textul *Genealogiei*, *Ursprung și Herkunft* sănt folosite, de mai multe ori, cu sensuri aproape echivalente (I, § 2; II, §§ 8, 11, 12, 16, 17).

<sup>10</sup> Aurora, § 123.

de a triumfa – arme îndelung modelate de-a lungul luptelor personale<sup>11</sup>. Iar libertatea, să fie oare ceea ce, la rădăcina omului, l-ar lega pe acesta de ființă și de adevăr? În realitate, ea nu este decât o “invenție a claselor conducătoare”<sup>12</sup>. Ceea ce găsim la începutul istoric al lucrurilor nu este identitatea încă neatinsă a originii lor – ci discordia celoralte lucruri, disparatul.

Istoria ne mai învață și să rîdem de solemnitățile originii. Originea nobilă “este același lucru cu *exaltarea* metafizică ce revine în conceperea istoriei și duce neapărat la ideea că la *începutul* tuturor lucrurilor se găsește tot ce e mai de preț, esențial”<sup>13</sup>: ne place să credem că, la începuturile lor, lucrurile se aflau într-o stare de perfecțiune; că au ieșit strălucitoare din mîinile creatorului, sau în lumina de nimic umbrită a primei dimineți. Originea are loc întotdeauna înaintea căderii, înaintea corpului, înaintea lumii și timpului; e apanajul zeilor, și a o povestii înseamnă a intona, întotdeauna, o teogonie. Începutul istoric, în schimb, este mărunț. Nu în sensul de modest, sau de discret precum pasul porumbiței, ci derizoriu, ironic, apt să spulbere toate infatuările: “S-a încercat trezirea sentimentului suveranității omului arătîndu-i-se originea divină: acum, drumul acesta e interzis; căci la ușa lui se află o maimuță”<sup>14</sup>. Omul a început cu grimasa a ceea ce avea să devină; însuși Zarathustra va avea maimuță sa, care va sări în urma lui și-l va trage de pulpana hainei.

Ultimul postulat, în sfîrșit, al originii, legat de primele două: originea ca sediu al adevărului. Punct absolut îndepărtat în timp, anterior oricărei cunoașteri pozitive, ea este cea care ar face posibilă o cunoaștere care, cu toate acestea, o acoperă, neîncețind, prin vorbăria ei, să ignore; să afle în punctul de joncțiune inevitabil pierdut unde adevărul lucrurilor se împletește cu un adevăr al discursului care imediat îl întunecă și îl pierde. Nouă cruzime a istoriei, care obligă la inversarea raportului și la abandonarea căutării “adolescente.” în spatele adevărului, de fiecare dată recent, avar și măsurat, se află proliferarea milenară a erorilor. Să încetăm a mai crede că “adevărul rămîne adevărat, atunci cînd îi smulgem vălul; am trăit destul ca să ne

<sup>11</sup> *Omenesc, prea omenesc*, § 34.

<sup>12</sup> *Călătorul și umbra sa*, § 9 [trad. rom. Otilia-Ioana Petre, București, ed. Antet, 1996, p. 19].

<sup>13</sup> *Ibid.*, § 3 [trad. rom., op. cit., p. 14].

<sup>14</sup> *Aurora*, § 49.

convingem de acest lucru”<sup>15</sup>. Adevărul, un fel de eroare ce se caracterizează prin faptul că nu poate fi contrazisă, fără doar și poate pentru că îndelungata coacere a făcut-o inalterabilă<sup>16</sup>. Și, de altfel, însăși problema adevărului, dreptul pe care acesta și-l arogă de a spulbera eroarea și de a se opune aparenței, modul în care, pe rînd, a devenit accesibil înțeleptilor, a fost, apoi, rezervat oamenilor pioși, pentru a fi, ulterior, retras într-o lume de neatins, unde a jucat în același timp rolul consolării și pe acela al imperativului, fiind, în sfîrșit, respins ca o idee superfluă, pretutindeni contrazisă, nu constituie, oare, o istorie, istoria unei erori pur și simplu numele de adevăr? Adevărul și domnia lui originară și-au avut istoria în cadrul istoriei. Și abia acum ieșim din această istorie, “în momentul celei mai scurte umbre”, când lumina nu mai pare a veni din adîncul cerului și din momentele dintâi ale zilei<sup>17</sup>.

A face genealogia valorilor, a moralei, a ascetismului, a cunoașterii nu va însemna, aşadar, niciodată a porni în căutarea “originii” lor, neglijînd ca inaccesibile toate episoadele istoriei; ci, dimpotrivă, a adăsta asupra meticolozităților și hazardurilor începaturilor, a acorda o atenție scrupuloasă derizoriei lor răutăți; a te aștepta să le vezi răsăind, măști în sfîrșit căzute, sub chipul celuilalt; a nu te lăsa oprit de pudoare să mergi să le cauți acolo unde se află – “scormonind drojdia”; a le lăsa răgazul să iasă din labirintul în care nici un adevăr nu le-a închis vreodată. Genealogistul are nevoie de istorie pentru a conjura himera originii, la fel cum adevărul filosof are nevoie de medic pentru a conjura umbrele sufletului. Trebuie să știi să recunoști evenimentele istoriei, cutremurele ei, surprizele și victoriile-i șovăielnice, înfrîngerile nedigerate, care dau seama de începuri, de atavisme și de eredități; tot așa cum trebuie să știi să diagnosticezi maladiile corpului, stările de slăbiciune și cele de energie, fisurile și rezistențele sale pentru a judeca ce este un discurs filosofic. Iistoria, cu intensitățile, leșinurile, măniile secrete, marile agitații febrile și sincopile ei, este însuși corpul devenirii. Trebuie să

<sup>15</sup> Nietzsche contre Wagner, p. 99. [Nietzsche contre Wagner. Dossier d'un psychologue, trad.: fr. J.-C. Hémery, in Œuvres philosophiques complètes, Paris, Gallimard, 1974, t. VIII, pp. 343-372 (Nota editorului francez)].

<sup>16</sup> Știință voioasă, §§ 265 și 110.

<sup>17</sup> Amurgul idolilor, “Cum a ajuns în sfîrșit ‘lumea adevărată’ o fabulă” [trad. rom., in F. Nietzsche, Știință voioasă, Genealogia moralei, Amurgul idolilor, op. cit., p. 471].

fii metafizician ca să-i cauți un suflet în idealitatea îndepărtată a originii.

3) Termeni precum *Entstehung* sau *Herkunft* marchează mai bine decât *Ursprung* obiectul propriu genealogiei. Sunt traduși, de obicei, prin "origine", dar se cuvine să încercăm a le reda utilizarea care le e proprie.

*Herkunft*: este viața, matca, *proveniența*; este vechea apartenență la un grup – cel de singe, al tradiției, cel care se formează între cei de aceeași nobilie sau de aceeași joscacie. Deseori, analiza lui *Herkunft* face apel la rasă<sup>18</sup> sau la tipul social<sup>19</sup>. Cu toate acestea, nu este vorba de a regăsi la un individ, la un sentiment ori la o idee caracterele generice care să ne permită să le asimilăm altora – și să spunem: asta e ceva grecesc, sau englezesc; ci de a repăra toate semnele subtile, singulare, sub-individuale care pot să se intersecteze în el și să formeze o rețea greu de descurcat. Departe de a constitui o categorie a asemănării, o atare origine ne permite să deosebim, pentru a le separa, toate mărurile diferite: germanii au crezut că au atins culmea complexității atunci când au spus că au suflet dublu; s-au înșelați cu mult în privința cifrei, sau se străduiesc, mai curând, să controleze, cît pot și ei, amestecul de rase din care sunt plămădiți<sup>20</sup>. Acolo unde sufletul pretinde că se unifică, acolo unde Eul își inventează o identitate sau o coerență, genealogistul pornește în căutarea începutului – a nemurăratelor începuturi care lasă această bănuială de culoare, această marcă aproape stearsă care însă nu poate să înșele un ochi cît de cît exersat în ale istoriei; analiza provenienței permite disocierea Eului și proliferarea, în locul și pe locurile sintezei sale goale, a mii de evenimente acum pierdute.

Proveniența mai permite, de asemenea, și regăsirea, sub aparență unică a unui caracter sau a unui concept, proliferarea evenimentelor prin intermediul cărora (gratie cărora, împotriva cărora) acesta s-a format. Genealogia nu pretinde a urca pe firul timpului pentru a restabili o mare continuitate dincolo de risipirea produsă de uitare; sarcina ei nu este să arate că trecutul continuă să existe, viu și nevătămat, în inima prezentului, animindu-l încă în secret, după ce va

<sup>18</sup> De exemplu, *Știința voioasă*, § 135; *Dincolo de bine și de rău*, §§ 200, 242, 244; *Genealogia moralei*, I, § 5.

<sup>19</sup> *Știința voioasă*, §§ 348-349; *Dincolo de bine și de rău*, § 260.

<sup>20</sup> *Dincolo de bine și de rău*, § 244.

fi impus obstacolelor de pe parcurs o formă desenată încă de la plecare. Nimic asemănător cu evoluția unei specii sau cu destinul unui popor. A urmări filiera complicată a provenienței înseamnă, dimpotrivă, a păstra tot ce a survenit în dispersia care-i e proprie: a repăra accidentele, devierile infime – sau, din contră, revenirile totale –, erorile, greșelile de apreciere, calculele greșite care au dus la nașterea a ceea ce există și este valabil pentru noi toți; a descoperi că la rădăcina a ceea ce cunoaștem și suntem nu se află adevarul și ființa, ci exterioritatea accidentului<sup>21</sup>. Aceasta este, fără îndoială, motivul pentru care orice origine a moralei, din moment ce nu e venerabilă – iar *Herkunft* nu e niciodată –, merită a fi criticată<sup>22</sup>.

Periculoasă moștenirea care ne este transmisă printr-o astfel de proveniență! De mai multe ori, Nietzsche asociază termenul *Herkunft* cu cel de *Erbschaft*<sup>\*</sup>. Să nu ne lăsăm, însă, induși în eroare; această moștenire nu este cîtuși de puțin o achiziție, o avere care s-ar acumula și s-ar solidifica; ci, mai curînd, un ansamblu de falii, de fisuri, de straturi eterogene care o fac instabilă și care, dinăuntru și pe dedesubt, îl amenință pe moștenitor: “Nedreptatea și instabilitatea din spiritul unor oameni, dezordinea și lipsa lor de măsură sunt cele din urmă consecințe ale unei puzderii de inexactități logice, de lipse de profunzime, de concluzii pripite de care strămoșii lor s-au făcut vinovați”<sup>23</sup>. Căutarea provenienței nu întemeiază, ci dimpotrivă: tulbură ceea ce înainte percepeam ca imobil, fragmentează ceea ce consideram a fi una; dovedește eterogenitatea a ceea ce ne imaginam că este conform cu sine. Ce convingere ar putea să-i reziste? Mai mult, chiar, decît atât: ce cunoaștere? Să facem, o clipă, analiza genealogică a savanților – a celui care colecționează faptele și le înregistrează cu grijă, sau a celui care demonstrează și respinge; în cazul lor, *Herkunft* va identifica foarte repede hîrțoagele grefierului sau pledoariile avocatului – tatăl lor<sup>24</sup> – în atenția lor aparent dezinteresată, în dragostea lor “pură” pentru obiectivitate.

Proveniența, în sfîrșit, ține de corp<sup>25</sup>. Ea se înscrie în sistemul

<sup>21</sup> *Genealogia moralei*, III, § 17. *Abkunft* a sentimentului depresiv.

<sup>22</sup> *Amurgul idolilor*, “Rățiunea” în filosofie”.

<sup>23</sup> În germană, “moștenire”. (N. t.)

<sup>24</sup> *Aurora*, § 247.

<sup>24</sup> *Știința voioasă*, §§ 348-349.

<sup>25</sup> *Ibid.*: “Der Mensch aus einem Auflösungszeitalters... der die Erbschaft einer vielfältigere Herkunft im Leibe hat” (§ 200).

nervos, în umori, în aparatul digestiv. Respirație dificilă, alimentație proastă, corp debil și gîrbovit al celor ai căror strămoși au comis erori; este de ajuns ca părinții să ia efectele drept cauze, să credă în realitatea lumii de dincolo sau să stipuleze valoarea eternului, și corpul copiilor lor va avea de suferit. Lașitatea și ipocrizia – simple odrasle ale erorii; dar nu în sens socratic, nu pentru că este nevoie să gîndești eronat ca să fii rău, nu pentru că ai întors privirile de la adevărul originar, ci pentru că numai corpul e cel care poartă, în viață și moartea sa, în forță și slăbiciunea sa, sănătatea oricărui adevăr și a oricărei erori, aşa cum le poartă, totodată, dar invers, și originea – proveniența. De ce au născocit oamenii viața contemplativă? De ce au atribuit acestui gen de existență o valoare supremă? De ce au acordat adevăr absolut plăsmuirilor produse de aceasta? „În timpul epocilor barbare [...] dacă vigoarea individului slăbește, dacă el se simte obosit sau bolnav, melancolic sau sătul și, prin urmare, temporar lipsit de dorințe și posfe, devine un om relativ mai bun, adică mai puțin periculos, și ideile lui pesimiste nu se mai formulează decât prin vorbe și reflecții. Într-o astfel de stare de spirit, el va deveni gînditor și prevestitor, sau, din contră, imaginația îi va dezvolta superstițiile”<sup>26</sup>. Corpul – și tot ce ține de corp: alimentația, clima, solul – este sediul acestei *Herkunft*: pe corp aflăm stigmatul evenimentelor trecute, și tot din el se nasc dorințele, sfîrșelile și erorile; în el, de asemenea, ele se leagă și, brusc, se exprimă, dar tot în el se dezmembrează, intră în luptă, se șterg unele pe altele și își continuă nesfîrșitul conflict.

Corpul: suprafață de înscriere a evenimentelor (în vreme ce limbajul le marchează, iar ideile le dizolvă), loc de disociere a Eului (căruia încearcă să-i imprime himera unei unități substanțiale), volum în perpetuă măcinare. Genealogia, ca analiză a provenienței, se plasează, prin urmare, la joncțiunea dintre corp și istorie. Ea trebuie să arate corpul marcat de istorie, și istoria ruinând corpul.

4) *Entstehung* desemnează mai curind *emergența*, punctul de izvorire. Este cauza și sursa singulară a unei apariții. Si aşa cum mult prea adesea suntem tentați să căutăm proveniența într-o continuitate neîntreruptă, am greșit și dacă am da seama de emergență cu ajutorul termenului final. Ca și cum ochiul ar fi apărut, din noaptea timpurilor, anume pentru contemplație, ca și cum pedeapsa ar fi trebuit dintotdeauna să constituie un exemplu. Aceste scopuri, aparent ultime,

<sup>26</sup> Aurora, § 42.

nu sănătatea mai mult decât episodul actual dintr-o serie de aserviri: ochiul a fost aservit mai întâi vînătorii și războiului; iar pe de altă parte, nevoii de răzbunare, de eliminare a agresorului, de eliberare față de victimă, de însăși împăimântare a celor laiți. Așezând prezentul la origine, metafizica ne face să credem în travaliul ascuns al unei destinări care ar căuta să iasă la lumină încă din primul moment. În ceea ce privește genealogia, aceasta restabilește diferențele sisteme de aservire: nu capacitatea de anticipare a unui sens, ci jocul întâmplător al domniajilor.

Emergența se produce întotdeauna într-o anumit stadiu al forțelor. Analiza lui *Entstehung* trebuie să evidențieze jocul acestor forțe, felul în care ele luptă unele împotriva celorlalte, lupta pe care ele o duc cu împrejurările adverse sau încercarea pe care ele o fac – divizându-se împotriva lor însăși – pentru a evita degenerescența și a-și recăpăta vigoarea pornind de la propria lor slăbiciune. Apariția unei specii (animale sau umane), de pildă, și trăinicia ei sănătate asigurate “în cursul îndelungatei lupte împotriva condițiilor defavorabile și constante în esență”. Într-adevăr, “trebuie să supraviețuască specia în sine care, în lupta permanentă cu vecinii și cu asupriții răzvrătiți sau pe cale de răzvrătire, se poate impune și perpetua mulțumită durată, uniformitate, simplitatea formei sale”. Apariția variațiilor individuale, în schimb, se produce într-un alt stadiu al forțelor, atunci când specia a triumfat, când pericolul din afară nu mai amenință și când izbucnește lupta “egoismelor ce se opun cu violență, gata să explodeze în crâncena lor luptă pentru soare și lumină”<sup>27</sup>. Se mai poate întâmpla și ca forța să lupte împotriva ei însăși: și nu doar în băția unui exces care-i permite să se dăruiască, ci în momentul în care intră în declin. Împotriva propriei oboseli, ea reacționează, extrăgându-și forța tocmai din această oboseală care nu încetează, atunci, să crească, și, întorcându-se împotriva ei ca să nu nimicească definitiv, îi va impune limite, suplicii și macerări și o va împoziționa cu o înaltă valoare morală, redobândindu-și, în felul acesta, propria vigoare. Aceasta este mișcarea prin care ia naștere idealul ascetic “din instințele de protejare și vindecare ale unei vieți degenerescente care (...) luptă pentru existența sa”<sup>28</sup>; la fel, și mișcarea care a dus la apariția Reformei, tocmai acolo unde Biserica era cel mai puțin

<sup>27</sup> *Dincolo de bine și de rău*, § 262 [trad. rom. F. Grünberg, București, ed. Humanitas, 1991, pp. 204-205].

<sup>28</sup> *Genealogia moralei*, III, § 13 [trad. rom., op. cit., p. 402].

coruptă<sup>29</sup>, în Germania secolului al XVI-lea, catolicismul dispunea încă de suficientă forță pentru a se întoarce împotriva lui însuși, a-și pedepsi propriul corp și propria istorie și a se spiritualiza sub forma unei pure religii a conștiinței.

Emergența reprezintă, prin urmare, intrarea în scenă a forțelor, este erupția lor, saltul prin care ele apar din culise pe scenă, fiecare cu vigoarea, cu juvenilitatea care-i e proprie. Ceea ce Nietzsche numește *Entstehungsherd*<sup>30</sup> a conceptului de bine nu este nici energia celor puternici și nici reacția celor slabii; ci tocmai această scenă pe care ei se repartizează unii în fața celorlalți, unii sub alții; este spațiul care îi distribuie și care se cască între ei, golul prin care ei își trimit amenințările și cuvintele. În vreme ce proveniența desemnează calitatea unui instinct, intensitatea sau slăbiciunea acestuia – și pecetea pe care o lasă în corpori –, emergența desemnează un loc al înfruntării; trebuie să ne ferim, cu toate acestea, să ni-l închipuim ca pe un cîmp închis în care s-ar desfășura o luptă, un plan în care adversarii s-ar afla la egalitate; este vorba, mai curind – exemplul cu cei buni și cei răi o dovedește –, de un “ne-loc”, de o pură distanță, de faptul că adversarii nu aparțin aceluiași spațiu. Nimeni nu este, prin urmare, răspunzător de o apariție și nimeni nu se poate lăuda cu ea; ea se produce, de fiecare dată, în interstiiții.

Într-o anumită privință, piesa care se joacă în acest teatru fără de loc este mereu aceeași: cea pe care o repetă la nesfîrșit stăpînitorii și cei aserviți. Oamenii domină alți oameni – și așa se naște diferențierea valorilor<sup>31</sup>; clasele domină alte clase – și așa se naște ideea de libertate<sup>32</sup>; oamenii se înstăpînesc asupra lucrurilor de care au nevoie ca să trăiască, le impun o durată pe care acestea n-o au sau le asimilează cu forță – și ia naștere logica<sup>33</sup>. Așa cum locul în care dominația se exercită nu este un loc, nici raportul de dominație nu este un “raport”. Si tocmai de aceea, în fiecare moment al istoriei, ea se fixează într-un ritual; impune obligații și drepturi; elaborează proceduri minuțioase. Stabilește însemne, marchează amintiri în lucruri și chiar și în corpori; contabilizează datorii. Este un univers al

<sup>29</sup> *Știința voioasă*, § 148. Tot unei anemieri a voinței se cuvine să atribuim și *Entstehung* a budismului și a creștinismului, § 347.

<sup>30</sup> *Genealogia moralei*, I, § 2.

<sup>31</sup> *Dincolo de bine și de rău*, § 260. Cf. și *Genealogia moralei*, II, § 12.

<sup>32</sup> *Călătorul și umbra sa*, § 9.

<sup>33</sup> *Știința voioasă*, § 111.

regulilor, destinat cîtuși de puțin potolirii, ci, dimpotrivă, satisfacerii violenței. Am greșit dacă am crede, conform schemei tradiționale, că războiul general, epuizîndu-se în propriile-i contradicții, sfîrșește prin renunță la violență și acceptă să se autosuprime în legile păcii civile. Regula o constituie plăcerea calculată a îndîrjirii, săngele promis. Ea permite neîncetata relansare a jocului dominației; pune în scenă o violență repetată cumeticulozitate. Dorința de pace, blîndețea compromisului, acceptarea tacită a legii, departe de a reprezenta marea conversie morală sau utilul calcul care au determinat nașterea regulii, nu sunt decît rezultatul acesteia și, la drept vorbind, pervertirea ei: "În această sferă, anume a obligațiilor juridice, își are sorgintea lumea conceptelor morale de 'vină', 'conștiință', 'datorie', 'sfințenia datoriei' – iar începuturile ei, ca orice început a ceea ce este mareț pe lume, au fost stropite cu sănge din plin și vreme îndelungată"<sup>34</sup>. Omenirea nu progresează încet, din bătălie în bătălie, pînă la o reciprocitate universală, unde regulile vor înllocui, definitiv, războiul; ea instalează fiecare dintre aceste violențe în interiorul unui sistem de reguli, mergînd, astfel, din dominație în dominație.

Și tocmai regula este cea care permite ca violenței să i se răspundă cu violență, și ca o nouă dominație să-i poată subjugă tocmai pe cei care domină. În ele însese, regulile sunt vide, violente, nefinalizate; sunt făcute pentru a servi unui scop sau altuia; pot fi adaptate după bunul plac al oricui. Marele joc al istoriei este de-a cine se va înstăpîni asupra regulilor, cine va lua locul celor care se folosesc de ele, cine se va deghiza pentru a le perverti, a le folosi în contrasens și a le întoarce împotriva celor care le-au impus; și care, insinuîndu-se în complicatul aparat, îl va face să funcționeze astfel încît dominatorii să se trezească domnați de propriile reguli. Diferitele emergențe ce pot fi reperate nu sunt întruchipările successive ale unei aceleiași semnificații; ci tot atîtea efecte ale unor substituiri, înllocuiri și deplasări, ale unor cuceriri mascate, ale unor răsturnări sistematice. Dacă a interpreta ar însemna a scoate, treptat, la lumină o semnificație îngropată în origine, doar metafizica ar putea să interpreteze devenirea umanității. Dar dacă a interpreta înseamnă a te înstăpîni, în mod violent sau pe ascuns, peste un sistem de reguli care nu are, în sine, nici o semnificație esențială, și a-i impune o direcție, a-l adapta unei noi voințe, a-l face să intre într-un alt joc și a-l supune unor reguli secunde, atunci devenirea umanității nu este altceva decît o serie de

<sup>34</sup> *Genealogia moralei*, II, § 6 [trad. rom., op. cit., p. 343].

interpretări. Iar genealogia trebuie să fie istoria lor: istoria moralelor, a idealurilor, a conceptelor metafizice, istoria conceptului de libertate sau a vieții ascetice, privite ca tot atîtea emergențe ale unor interpretări diferite. Acestea trebuie făcute să apară ca evenimente în teatru procedurilor.

5) Care sunt raporturile dintre genealogia definită ca investigare a *Herkunft* și a *Entstehung* și ceea ce ne-am obișnuit să numim istorie? Se cunosc celebrele apostrofe ale lui Nietzsche la adresa istoriei, și va trebui să revenim la ele neîntîrziat. Cu toate acestea, uneori istoria e desemnată ca *wirkliche Historie*; de mai multe ori, ea e caracterizată prin "spiritul" sau prin "simțul istoric"<sup>35</sup>. De fapt, ceea ce Nietzsche, începînd cu cea de-a doua *Considerație intempestivă*, n-a încetat niciodată să critique este acea formă de istorie care reintroduce (și presupune întotdeauna) punctul de vedere supra-istoric: o istorie a cărei funcție ar fi aceea de a strînge laolaltă, într-o totalitate bine închisă asupra ei însăși, diversitatea în sfîrșit învinsă a timpului; o istorie care ne-ar permite să ne recunoaștem peste tot și să împrimăm tuturor deplasărilor trecute forma reconcilierii; o istorie care, asupra a tot ce se află în urma ei, ar arunca o privire de sfîrșit de lume. Această istorie a istoricilor își stabilește un punct de sprijin în afara timpului; pretinde a judeca totul prin prisma unei obiectivități de apocalipsă; se întîmplă, însă, așa doar pentru că presupune existența unui adevăr etern, a unui suflet nemuritor și a unei conștiințe permanente identice cu sine. Dacă simțul istoric se lasă cucerit de punctul de vedere supra-istoric, atunci metafizica poate să și-l anexeze și, fixîndu-l în formele unei științe obiective, să-i impună propriu-i "egiptianism". În schimb, simțul istoric va reuși să evite metafizica, devenind instrumentul privilegiat al genealogiei, dacă nu-și va lua ca punct de reper nici un absolut. El nu trebuie să fie decât acea ascuțime a unei priviri care distinge, repartizează, împrăștie, permite jocul distanțelor și al marjelor – un fel de privire disociatoare capabilă să se disocieze pe ea însăși și să steargă unitatea acelei ființe umane despre care se presupune că o conduce suveran spre propriu-i trecut.

Simțul istoric – și tocmai prin aceasta practică el acea *wirkliche Historie* – reintroduce în devenire tot ceea ce, la om, s-a considerat a fi nemuritor. Credem în perenitatea sentimentelor? Dar toate, și mai cu seamă cele care ne par mai nobile și mai dezinteresate, au o istorie.

<sup>35</sup> Genealogia moralei, "Prefață", § 7; și I, 2. *Dincolo de bine și de rău*, § 224.

Credem în surda constanță a instinctelor, și ne închipuim că ele se află mereu în acțiune, aici și acolo, acum la fel ca odinioară. Însă cunoașterii istorice nu-i este deloc greu să le demonteze, să le arate avataurile, să le repereze momentele de forță și de slăbiciune, să le identifice domniile alternante, să le surprindă lenta elaborare și mișările prin care, întorcîndu-se împotriva lor înselu, ele pot să se îndrjească întru propria lor nimicire<sup>36</sup>. Sîntem, oricum, convinși, că, în ceea ce privește corpul, acesta nu ascultă de alte legi în afara celor ale propriei fizioligii, scăpînd istoriei. Din nou, eroare; el e prins într-o serie de regimuri care îl modelează; este făcut să se obișnuiască cu ritmuri de muncă, de odihnă și de sărbătoare; este intoxicaț cu otrăvuri – feluri de hrană sau valori, obișnuințe alimentare și legi morale deopotrivă; își construiește rezistențe<sup>37</sup>. Istorya “efectivă” se deosebește de istoria istoricilor prin aceea că nu se sprijină pe nici o permanență: nimic, în om – nici măcar corpul său –, nu este destul de stabil pentru a-i putea înțelege pe ceilalți oameni și a ne recunoaște în ei. Toate lucrurile pe care ne sprijinim pentru a reveni asupra istoriei și a o surprinde în totalitatea ei, tot ceea ce ne permite să-o retrăsăm ca pe o răbdătoare mișcare continuă trebuie, sistematic, distrus. Trebuie să facem bucăți ceea ce ne-ar permite jocul consolator al recunoașterilor. A cunoaște, chiar și în ordine istorică, nu înseamnă “a regăsi”, și cu atât mai puțin “a ne regăsi”. Istorya va fi “efectivă” în măsura în care va introduce discontinuul în chiar ființa noastră. Ea ne va diviza sentimentele; ne va dramatiza instinctele; ne va multiplica corpul și-l va opune lui însuși. Nu va lăsa nimic sub ea, nimic care să aibă stabilitatea liniștitioare a vieții sau a naturii; nu se va lăsa purtată de nici o încăpăținare mută, către un țel milenar. Va săpa în lucrurile pe care ne place să-o facem să se sprijine, și va lupta cu îndrjire împotriva pretinsei ei continuități. și aceasta pentru că cunoașterea nu este făcută pentru a înțelege, ci pentru a tranșa.

Pornind de aici, putem surprinde trăsăturile specifice ale simțului istoric, așa cum îl înțelege Nietzsche, care opune istoriei tradiționale, *wirkliche Historie*. Aceasta din urmă răstoarnă raportul stabilit îndeobște între erupția evenimentului și necesitatea continuă. Există o întreagă tradiție a istoriei (teologice sau raționaliste) care tinde să dizolve evenimentul singular într-o continuitate ideală – mișcare teleologică sau înlănțuire naturală. Istorya “efectivă” readuce pe scenă

<sup>36</sup> *Știința voioasă*, § 7.

<sup>37</sup> *Ibid.*

evenimentul, în tot ce acesta are unic și acut. Eveniment: prin acest cuvînt trebuie să înțelegem nu o decizie, un tratat, o domnie sau o bătălie, ci un raport de forțe care se inversează, o putere confiscată, un vocabular reluat și întors împotriva utilizatorilor lui, o dominație care slăbește, se relaxează, se otrăvește singură, un altul care își face, mascat, intrarea. Forțele aflate în joc în istorie nu ascultă de o destinare ori de o mecanică, ci de hazardul luptei<sup>38</sup>. Ele nu se manifestă ca forme succesive ale unei intenții primordiale și nici nu îmbracă aparența unui rezultat. Ele apar, întotdeauna, din întâmplarea singulară a evenimentului. Invers față de lumea creștină, universal țesută de păianjenul divin, și spre deosebire de lumea greacă, împărțită între domnia voinței și domnia marii prostii cosmice, lumea istoriei efective nu cunoaște decît un singur imperiu, în care nu există nici providență, nici cauză finală, ci doar "înțina de fier a necesității care scutură cometul hazardului"<sup>39</sup>. Acest hazard nu trebuie însă înțeles ca o simplă tragere la sorti, ci ca riscul neîncetat relansat al voinței de putere, care, pentru a o putea domina, opune fiecărei soluții oferite de hazard riscul unui hazard și mai mare<sup>40</sup>. Până acolo încît lumea aşa cum o cunoaștem nu este acea întruchipare, simplă până la urmă, în care toate evenimentele s-au estompat pentru ca să iasă, treptat, în relief trăsăturile esențiale, sensul final, valoarea primă și ultimă; ci, dimpotrivă, o puțzerie infinită de evenimente ce se întrepătrund; ea ne apare, azi, "miraculos de pestriță, profundă, plină de sens"; aceasta, însă, doar pentru că o "mulțime de erori și de fantasme" i-au dat naștere și continuă s-o populeze în secret<sup>41</sup>. Ni se pare că prezentul nostru se sprijină pe intenții profunde, pe necesități stabile; și le cerem istoricilor să ne convingă de acest lucru. Însă adevăratul simț istoric recunoaște că noi trăim, fără repere și coordonate originare, în mijlocul a milioane de evenimente pierdute.

El mai are, de asemenea, și puterea de a răsturna raportul dintre apropiat și îndepărtat aşa cum îl stabileste istoria tradițională, în fidelitatea ei față de obediенța metafizică. Acesteia, într-adevăr, îi place să privească spre depărtări, spre înălțimi: epocile cele mai nobile, formele cele mai elevate, ideile cele mai abstractive, individualitățile cele mai pure. Si, pentru asta, încearcă să se apropie

<sup>38</sup> *Genealogia moralei*, II, § 12.

<sup>39</sup> *Aurora*, § 130.

<sup>40</sup> *Genealogia moralei*, II, § 12.

<sup>41</sup> *Omenesc, prea omenesc*, § 16.

cît mai mult, să se plaseze la picioarele acestor culmi, chiar și cu riscul de a avea asupra lor faimoasa perspectivă a broaștei. Istoria efectivă, în schimb, își îndreaptă privirea spre imediata apropiere, asupra corporilor, asupra sistemului nervos, asupra alimentelor și digestiei, asupra energiilor; scormonește decadentele; și, dacă înfruntă marile epoci, o face cu suspiciunea, nu ranchiunoasă, ci veselă, pe care o provoacă o colcăială barbară și de nemărturisit. Nu se teme să privească în jos. Însă o face de sus, plonjînd pentru a surprinde perspectivele, pentru a etala împrăștierile și diferențele, pentru a-i lăsa fiecarui lucru măsura și intensitatea sa. Mișcarea ei este inversă acelei pe care o efectuează, pe furiș, istoricii: aceștia se prefac a privi cît mai departe de ei însăși, dar,josnic, tîrindu-se, se apropie de acest departe promițător (fapt prin care ei se asemănă cu metafizicienii care nu văd, mult deasupra lumii, un dincolo decît pentru a și-l promite lor însăși cu titlu de răsplătită); istoria efectivă, în schimb, privește în imediata apropiere, dar numai pentru a se smulge brusc din ea și a o surprinde de la distanță (privire asemănătoare aceleia a medicului, care plonjează pentru a diagnostica și pentru a enunța diferența). Simțul istoric este mult mai aproape de medicină decît de filosofie. "Istoric și fiziological", spune, uneori, Nietzsche<sup>42</sup>. Nimic surprinzător în aceasta din moment ce, în idiosincrazia filosofilor, întîlnim atât denegarea sistematică a corpului și "lipsa lor de simț istoric, ură împotriva ideii însăși de devenire, egiptianismul lor", cît și încăpăținarea de a "confunda lucrurile ultime cu cele dintîi" și de a "așeza la început, ca început" "ceea ce vine la urmă"<sup>43</sup>. Istoria are ceva mai bun de făcut decît să fie servitoarea filosofiei și să povestească nașterea necesară a adevărului și a valorii; ea trebuie să fie cunoașterea diferențiatoare a energiilor și sincopelor, a înălțărilor și prăbușinilor, a otrăvurilor și contraotrăvurilor. Trebuie să fie știința remediilor<sup>44</sup>.

Ultima trăsătură, în sfîrșit, a acestei istorii efective. Ea nu se sfiește să fie o cunoaștere bazată pe perspectivă. Istoricii se străduiesc cît le stă în putință să steargă ceea ce, în cunoașterea lor, ar putea să trădeze locul de unde privesc, momentul în care se găsesc, poziția pe care o adoptă, inevitabilul pasiunii lor. Simțul istoric, aşa cum îl

<sup>42</sup> *Amurgul idolilor*, "Incursiunile unui inactual", § 44 [trad. rom. *op. cit.*, p. 532].

<sup>43</sup> *Ibid.*, "Rațiunea" în filosofie", §§ 1 și 4 [trad. rom. *op. cit.*, pp. 465 și 467].

<sup>44</sup> *Călătorul și umbra sa*, § 188.

înțelege Nietzsche, știe că e perspectivă, și nu refuză sistemul proprii lui nedreptăți. Privește dintr-un anumit unghi, cu intenția deliberată de a aprecia, de a spune "da" sau "nu", de a urmări toate urmele otrăvii, de a găsi cel mai bun antidot. În loc să mimeze o discretă estompare în fața a ceea ce privește, în loc să-și caute legea în acesta și să-și supună toate mișcările acestei legi, el este o privire care știe foarte bine atât de unde privește, cât și ce anume privește. Simțul istoric îi oferă cunoașterii posibilitatea de a-și face, prin chiar mișcarea sa de a cunoaște, propria genealogie. *Wirkliche Historie* efectuează, pe verticala locului unde se află, genealogia istoriei.

6) În această genealogie a istoriei pe care o schițează în mai multe ocazii, Nietzsche leagă simțul istoric de istoria istoricilor. Amândouă au același început, impur și amestecat. Dintr-un același semn, în care se poate recunoaște atât simptomul unei boli, cât și sămânța unei flori minunate<sup>45</sup>, ele au ieșit în același timp, și abia ulterior vor trebui să se despartă. Să urmărim, deci – încă fără a le diferenția –, comuna lor genealogie.

Proveniența (*Herkunft*) istoricului este lipsită de echivoc: este de joasă extracție. Aceasta e una dintre trăsăturile istoriei care o fac să nu aleagă: ea își stabilește ca sarcină să cunoască totul, fără o ierarhie a importanței; să înțeleagă totul, fără deosebire de înălțime; să accepte totul, fără a face vreo diferență. Nimic nu trebuie să-i scape, dar nimic, totodată, nu trebuie exclus. Istoricii vor spune că aceasta reprezintă o probă de tact și de discreție: cu ce drept și-ar lăsa ei gustul să intervină, când este vorba de alții, de preferințele lor, când este vorba de ceea ce s-a întâmplat cu adevărat? În fapt, însă, este vorba de o totală lipsă de gust, de o anumită grosolanie care încearcă să se poarte familiar cu ce este nobil, de o satisfacție de a găsi ce e josnic. Istoricul e insensibil la orice dezgust: sau, mai degrabă, tocmai ceea ce ar trebui să-i întoarcă stomacul pe dos îi provoacă plăcere. Aparenta lui seninătate se încăpăținează să nu recunoască nimic mare și să reducă totul la cel mai mic numitor comun. Nimic nu trebuie să fie mai sus decât el. Dacă dorește atât de mult să cunoască, să cunoască totul, e pentru a surprinde secretele care micșorează. "Curiozitate joasă." De unde vine istoria? Din rîndurile plebei. Cui se adresează? Plebei. Iar discursul pe care i-l adresează seamănă foarte tare cu acela al demagogului: "Nimeni nu e mai mare ca voi", spune acesta, "iar acela

<sup>45</sup> *Știința voioasă*, § 337.

care ar avea prezumția de a dori să aibă întîietate în fața voastră – asupra voastră, care sănăti buni – e rău”; iar istoricul, care e dublul demagogului, îl îngină: “Nimic din trecut nu este mai mare ca prezentul vostru, și tot ceea ce, în istorie, poate să apară sub aparență măretie, cunoașterea meameticuoasă îi va demonstra micimea, răutatea și nefericirea”. Genealogia istoricului urcă pînă la Socrate.

Această demagogie trebuie să fie, însă, ipocrită. Ea e obligată să-și ascundă singulara ranchiușă sub masca universalului. Și așa cum demagogul se vede nevoit să invoce adevărul, legea esențelor și necesitatea eternă, istoricul trebuie să invoce obiectivitatea, exactitatea faptelor, trecutul inamovibil. Demagogul este condus spre tăgăduirea corpului pentru a institui cât mai bine suveranitatea ideii atemporale; istoricul ajunge să-și steargă propria individualitate pentru ca alții să poată intra în scenă și lua cuvîntul. El va trebui, deci, să se îndrjească împotriva lui însuși: să-și amuțească preferințele și să-și depășească aversiunile, să-și bruieze propria perspectivă pentru a-i pune în loc o geometrie fictiv universală, să mimeze moartea pentru a pătrunde în împărăția morților, să dobîndească o cvasi-existență fără chip și fără nume. Și în această lume în care își va fi înfrînt propria voință individuală, el va putea să le arate celorlați legea inevitabilă a unei voințe superioare. Deoarece s-a preocupat cu ștergerea, din cuprinsul propriei cunoașteri, o oricarei urme de voință, el va regăsi, în obiectul de cunoscut, forma unei voințe eterne. Obiectivitatea, în cazul istoricului, este inversarea raporturilor dintre voință și cunoaștere, și, prin chiar acest fapt, credința necesară în Providență, în cauzele finale și în teleologie. Istoricul face parte din familia ascetilor. “Această natură care i-a dat taurului coarnele și leului *chasm' odonton* [ărătarea colților, n. t.], de ce mi-a dat mie piciorul?... Pe sfîntul Anacreon, pentru a lovi cu el! și nu pentru a fugi; pentru a zdrobi fotoliile putrede, contemplația lașă, pe eunucii lascivi ai istoriei, pe cei care cocheteară cu idealurile ascetice, tartuferia de justiție a impotenței! Tot respectul față de idealul ascetic, atâtă vreme cât este sincer! atâtă vreme cât crede în el însuși și nu joacă teatrul! Dar nu-mi plac toate aceste ploșnițe cochete a căror ambiție nesătușă este de a adulmea infinitul pînă cînd însuși infinitul începe să miroasă a ploșnițe; nu-mi plac mormintele vopsite care parodiază viață; nu-mi plac osteneții și uzații care se înfășoară în înțelepciune și privesc ‘obiectiv’”<sup>46</sup>...

Să trecem la *Entstehung* a istoriei; locul ei este Europa secolului

<sup>46</sup> *Genealogia moralei*, III, § 26 [trad. rom., op. cit., pp. 441-442].

al XIX-lea: patrie a amestecurilor și bastardizărilor, epocă a omului-mixturi. Față de momentele de înaltă civilizație, iată-ne asemenei barbarilor: avem în fața ochilor cetăți în ruină și monumente enigmatische; ne oprim dinaintea zidurilor sparte; ne întrebăm ce zei au putut să locuiască toate aceste temple pustii. Marile epoci nu aveau asemenea curiozități și nici un astfel de mare respect; nu-și recunoșteau predecesori; clasicismul îl ignora pe Shakespeare. Decadența Europei ne oferă un spectacol imens, de care momentele mai puternice se privează, sau se lipsesc. Caracteristica scenei pe care ne aflăm astăzi este aceea de a reprezenta un teatru; lipsiți de monumente care să fie opera noastră și care să ne aparțină, trăim în mijlocul unui morman de decoruri. Mai mult, chiar, decât atât: europeanul nu știe cine este; ignoră rasele care s-au amestecat în alcătuirea sa; caută rolul pe care ar putea să îl joace; este lipsit de individualitate. Devine, atunci, lesne de înțeles de ce secolul al XIX-lea este unul spontan istoric: anemierea forțelor sale, amestecurile care î-au șters toate caracterele produc același efect ca și macerările ascetismului; imposibilitatea de a crea în care se găsește, lipsa lui de operă, obligația la care este supus de a se sprijini pe ce s-a făcut înaintea sa și în altă parte îl constrâng la joasă curiozitate a plebeului.

Dar dacă aceasta este cu adevărat genealogia istoriei, cum se face că ea poate să devină analiză genealogică? Cum de nu rămîne ea o cunoaștere demagogică și religioasă? Cum poate ea, pe aceeași scenă, să-și schimbe rolul? Doar înstăpîndu-ne asupra ei, controlind-o și întorcînd-o împotriva proprietății sale origini. Căci tocmai asta o caracterizează, într-adevăr, pe *Entstehung*: ea nu este urmarea necesară a ceea ce, vreme îndelungată, fusese pregătit dinainte; ci scena pe care forțele pășesc și se înfruntă, unde li se poate întimpla să triumfe, dar și unde pot fi confiscate. Locul de emergență al metafizicii a fost, într-adevăr, demagogia ateniană, ranchiuna plebeci a lui Socrate, credința sa în nemurire. Dar Platon ar fi putut să pună mîna pe această filosofie socratică, ar fi putut s-o întoarcă împotriva ei însăși – și nu o dată a fost, fără îndoială, tentat să o facă. Eșecul lui e că a reușit să-o întemeieze. Problema, în secolul al XIX-lea, este de a nu face, pentru ascetismul popular al istoricilor, ceea ce Platon a făcut pentru acela al lui Socrate. El trebuie nu întemeiat într-o filosofie a istoriei, ci rupt în bucăți pornind de la ceea ce a produs: să devii stăpînul istoriei pentru a te folosi de ea în mod genealogic, adică într-un mod riguros antiplatonician. Numai atunci simțul istoric se va elibera de istoria supra-istorică.

7) Simțul istoric presupune trei utilizări ce se opun punct cu punct celor trei modalități platoniciene ale istoriei. Prima este utilizarea parodică și distrugătoare de realitate, care se opune temei istoriei-reminiscentă sau recunoaștere; a doua este utilizarea disociativă și distrugătoare de identitate, care se opune istoriei-continuitate sau tradiție; cea de-a treia este utilizarea sacrificială și distrugătoare de adevăr, care se opune istoriei-cunoaștere. Este, oricum, vorba de a utiliza istoria într-un mod care s-o eliberează pentru totdeauna de modelul, în același timp metafizic și antropologic, al memoriei. Este vorba de a face din istorie o contra-memorie – și de a desfășura, prin urmare, în cuprinsul ei, o cu totul altă formă de timp.

Utilizare parodică și bufonă, mai întâi. Omului corcit și anonim care este europeanul – și care nu mai știe cine e, ce nume trebuie să poarte –, istoricul îi oferă identități de schimb, aparent mai bine individualizate și mai reale decât a sa. Omul simțului istoric nu trebuie, însă, să se lasă tras pe sfoară cu privire la acest substitut ce i se oferă: nu este decât un deghidizament. Rînd pe rînd, Revoluției i s-a oferit modelul roman, romanticismului, armura cavalerului, epocii wagneriene, sabia eroului germanic; acestea nu sunt, însă, decât niște false străluciri, a căror irealitate trimite la propria noastră irealitate. Pot unii să venereze aceste religii și să celebreze la Bayreuth memoria acestui nou transcendent; sunt liberi să se facă telalii identităților vacante. Adevăratul istoric, adică genealogistul, va ști ce trebuie să gîndim despre toată această mascaradă. Nu înseamnă că el o respinge din spirit de seriozitate; vrea, dimpotrivă, s-o împingă la extrem: vrea să organizeze un mare carnaval al timpului, în care măștile nu vor înceta să revină. În locul unei identificări a palidei noastre individualități cu identitățile puternic reale ale trecutului, trebuie să ne irealizăm în nenumăratele identități reapărute; și, reluind toate aceste măști – Frederic de Hohenstaufen, Cezar, Iisus, Dionysos, Zarathustra chiar –, reluind de la capăt bufoneria istoriei, vom relua în irealitatea noastră identitatea și mai ireală a Dumnezeului care a condus-o. „Se prea poate că tocmai aici vom descoperi domeniul hărăzit inventivității noastre, domeniu în care chiar și noi vom mai putea să dovedă de originalitate, de pildă în chip de paroși ai istoriei universale și măscărici ai lui Dumnezeu<sup>47</sup>...” Recunoaștem aici dubletul parodic a ceea ce *A doua considerație intempestivă* numea

<sup>47</sup> *Dincolo de bine și de rău*, § 223 [trad. rom., op. cit., p. 148].

“istoria monumentală”: istorie care își stabilea ca sarcină să restituie marile culmi ale devenirii, să le mențină într-o prezență perpetuă, să regăsească operele, acțiunile, creațiile conform monogramei esenței lor intime. În 1874, însă, Nietzsche reproșa acestei istorii, dedicată în întregime venerării, că barează calea intensităților actuale ale vieții și creațiilor acesteia. În ultimele sale texte, dimpotrivă, este vorba de a o parodie, pentru a scoate la lumină faptul că ea însăși nu este decât o parodie. Genealogia este istoria privită ca un carnaval concertat.

A doua utilizare a istoriei: disocierea sistematică a propriei noastre identități. Căci această identitate, atât de slabă totuși, pe care noi încercăm să ne-o asigurăm și s-o asamblăm sub o mască, nu este, ea însăși, decât tot o parodie: pluralul o locuiește, suflete nenumărate și-o dispută; sistemele se intersectează și se domină unele pe altele. Când ai studiat istoria, te simți “fericit, spre deosebire de metafizicieni, că adăpostești în tine nu un suflet nemuritor, ci multe suflete muritoare”<sup>48</sup>. Și, în fiecare dintre aceste suflete, istoria nu va descoperi o identitate uitată, mereu gata să renască, ci un sistem complex de elemente la rîndul lor multiple, distințe, pe care nici o putere de sinteză nu le domină: “Este un semn de cultură superioară să păstrezi în deplină cunoștință de cauză anumite faze ale evoluției pe care oamenii mai mărunți le traversează fără să-și dea seama... Primul rezultat este că ne înțelegem semenii ca pe niște sisteme în întregime determinate și ca pe reprezentanții unor culturi diverse, ca necesari, adică, și modificabili. Și, reciproc: că, în propria noastră evoluție, suntem capabili să deosebim bucăți și să le privim separat”<sup>49</sup>. Istoria, dirijată genealogic, nu are scopul de a regăsi rădăcinile identității noastre, ci de a se încăpățâna, dimpotrivă, să le risipească; nu se preocupă să repereze centrul unic de unde venim, acea patrie primă unde metafizicienii ne promit că vom reveni; ci se străduiește să scoată în relief toate discontinuitățile care ne traversează. Aceasta e funcția inversă celei pe care voia s-o exercite, conform *Considerațiilor intempestive*, “istoria antică”. Acolo, era vorba de a recunoaște continuitățile în care se înrădăcinează prezentul nostru: continuități ale solului, ale limbii, ale cetății; pentru “omul conservator și proslăvitor”, era vorba, “cultivînd cu băgare de seamă ceea ce durează din vechime (...) să conserve, pentru cei ce se vor naște după el, condițiile în care s-

<sup>48</sup> *Călătorul și umbra sa (Opinii și Afroisme diverse)*, § 17.

<sup>49</sup> *Omenesc, prea omenesc*, § 274.

a născut...”<sup>50</sup>. Acestei istorii, *Considerațiile intempestive* îi obiectau faptul că riscă să prevină orice creație în numele legii fidelității. Ceva mai tîrziu – și deja în *Omenesc, prea omenesc* –, Nietzsche reia sarcina anticară, dar în direcția perfect opusă. Dacă genealogia pune, și ea, problema solului pe care ne-am născut, a limbii pe care o vorbim și a legilor care ne conduc, nu o face decît pentru a evidenția sistemele eterogene care, sub masca eului, ne interzic orice identitate.

A treia utilizare a istoriei: sacrificarea subiectului cunoașterii. În aparență, sau mai curînd conform măștii pe care o poartă, conștiința istorică este neutră, golică de orice pasiune, căutătoare în exclusivitate a adevărului. Dar dacă se interoghează pe ea însăși și dacă, mai general vorbind, interoghează orice conștiință științifică din perspectiva istoriei ei, descoperă formele și transformările voinței de cunoaștere care este instinct, pasiune, îndîrjire inchizitorială, rafinament crud, răutate; descoperă violența luărilor de poziție: împotriva fericirii ignorante, împotriva iluziilor viguroase prin care omenirea se apără pe sine, în favoarea a tot ce e periculos în cercetare și nelinișitor în descoperire<sup>51</sup>. Analiza istorică a acestei mari voințe de a cunoaște care traversează umanitatea face, aşadar, să apară în același timp faptul că nu există cunoaștere care să nu se sprijine pe nedreptate (că nu există, prin urmare, în cunoașterea însăși, un drept la adevăr sau o temelie a adevărului) și că instinctul de a cunoaște este rău (că există, în el, ceva criminal, și că el nu poate și nu vrea nimic pentru fericirea oamenilor). Ajungînd, așa cum se întîmplă azi, la dimensiunile ei cele mai ample, voința de cunoaștere nu se apropie de vreun adevăr universal; nu-i oferă omului o exactă și senină stăpînire a naturii; ci, dimpotrivă, nu încetează să înmulțească riscurile; face, peste tot, să crească pericolele; doboră protecțiile iluzorii; rupe unitatea subiectului; eliberează, în acesta, tot ce dorește să-l disocieze și să-l distrugă. Cunoașterea, departe de a se desprinde, puțin câte puțin, de rădăcinile ei empirice ori de primele nevoi care i-au determinat apariția pentru a deveni pură speculație supusă exclusiv imperativelor rațiunii, departe de a fi legată, în dezvoltarea ei, de constituirea și de afirmarea unui subiect liber, duce cu sine o îndîrjire mereu mai mare; violența instinctivă se accelerează în ea și crește;

<sup>50</sup> *Considerațiile intempestive*, II; § 3 [trad. rom. S. Dănilă, în F. Nietzsche, *Opere complete*, vol. 2, Timișoara, ed. Hestia, p. 176].

<sup>51</sup> Cf. *Aurora*, §§ 429 și 432; *Știința voioasă*, § 333; *Dincolo de bine și de rău*, §§ 229 și 230.

religiile, odinioară, cereau sacrificarea corpului uman; astăzi, cunoașterea ne cheamă să facem experiențe pe noi însine<sup>52</sup>, să sacrificăm subiectul cunoașterii. „Cunoașterea s-a transformat, în cazul nostru, într-o pasiune care nu se sperie de nici un sacrificiu, și care nu are, în fond, altă teamă decât propria stingere... Pasiunea pentru cunoaștere va duce, poate, la pieirea umanității... Dacă pasiunea nu duce la pieirea umanității, aceasta va pieri din slăbiciune. Ce e de preferat? Aceasta e principala întrebare. Vrem ca omenirea să sfîrșească în foc și lumină, sau în nisip?”<sup>53</sup> Celor două mari probleme care și-au împărțit gîndirea filosofică a secolului al XIX-lea (întemeierea reciprocă a adevărului și a libertății, posibilitatea unei cunoașteri absolute), acestor două teme majore lăsate moștenire de Fichte și Hegel, a venit vremea să le substituim tema conform căreia “nu-i exclus ca însăși constituția fundamentală a existenței să implice faptul că deplina cunoaștere atrage după sine pieirea”<sup>54</sup>. Ceea ce nu vrea să însemne, în sensul criticii [kantiene; n. t.], că voința de adevăr e limitată de finitudinea cunoașterii; ci că își pierde orice limită și orice intenție de adevăr în sacrificiul la care trebuie să supună subiectul cunoașterii. „Și poate că nu există decât o singură ideea miraculoasă care, și azi chiar, ar putea nimici orice aspirație, ajungind, astfel, să triumfe asupra celui mai victorios – mă refer la ideea umanității ce se sacrifică. Putem paria că dacă vreodată constelația acestei idei va apărea la orizont, cunoașterea adevărului va rămîne singurul scop enorm cu care un asemenea sacrificiu va fi proporțional, pentru că pentru cunoaștere nici un sacrificiu nu este prea mare. Pînă atunci, însă, problema n-a fost nicicind pusă”<sup>55</sup>.

*Considerațiile intempestive* vorbeau despre utilizarea critică a istoriei: trecutul trebuia adus în fața justiției, rădăcinile lui trebuiau tăiate cu cuțitul, venerările tradiționale trebuiau înălăturate, cu scopul de a elibera omul și de a nu-i lăsa altă origine în afara aceleia în care el însuși dorește să se recunoască. Acestei istorii critice, Nietzsche îi reproșa, atunci, că ne rupe de toate sursele noastre reale și că sacrifică însăși mișcarea vieții preocupării exclusive pentru adevăr. Observăm că, ceva mai tîrziu, Nietzsche preia tocmai ceea ce refuzase. Îl reia, dar într-un cu totul alt scop: acum nu mai e vorba de a ne judeca

<sup>52</sup> *Aurora*, § 501.

<sup>53</sup> *Ibid.*, § 429.

<sup>54</sup> *Dincolo de bine și de rău*, § 39 [trad. rom., *op. cit.*, p. 48].

<sup>55</sup> *Aurora*, § 45.

trecutul în numele unui adevăr pe care doar prezentul nostru l-ar deține; ci de a risca distrugerea subiectului cunoașterii prin voință, infinit desfășurată, de a cunoaște.

Într-un anumit sens, genealogia revine la cele trei modalități ale istoriei pe care Nietzsche le recunoștea în 1874. Revine la ele peste obiecțiile pe care le făcea, atunci, în numele vieții, al puterii sale de a afirma și de a crea. Ea revine, însă, la ele transformîndu-le: venerarea monumentelor devine parodie; respectarea vechilor continuități devine disociere sistematică; criticarea nedreptăților trecutului cu ajutorul adevărului pe care omul îl deține astăzi devine distrugere a subiectului cunoașterii prin nedreptatea proprie voinței de a cunoaște.

# INTELECTUALII ȘI PUTEREA

*M. Foucault:* Un maoist mi-a spus: "Pe Sartre îl înțeleg foarte bine de ce e cu noi, de ce face politică și în ce sens o face; pe tine, la limită, te înțeleg un pic, ai pus întotdeauna problema închiderii. Dar pe Deleuze efectiv nu-l înțeleg". Această chestiune m-a mirat enorm, pentru că mie mi se părea că se poate de clar.

*G. Deleuze:* E poate pentru că suntem pe cale de a trăi în alt fel raporturile teorie-practică. Teoria era cînd concepută ca o aplicare a teoriei, ca o consecință a acesteia, cînd, dimpotrivă, ca trebuind să inspire teoria, ca fiind ea însăși creațoare pentru o formă viitoare de teorie. În orice caz, raporturile dintre ele erau concepute sub forma unui proces de totalizare, într-un sens sau în celălalt. Poate că, pentru noi, problema se pune altfel. Raporturile teorie-practică sunt mult mai parțiale și mai fragmentare. Pe de o parte, o teorie este întotdeauna locală, relativă la un mic domeniu, și poate să își aibă aplicarea într-un alt domeniu, mai mult sau mai puțin îndepărtat. Raportul de aplicare nu este niciodată unul de asemănare. Pe de altă parte, atunci cînd teoria se înfundă în propriul său domeniu, ca înțilnește obstacole, ziduri, șocuri care fac necesară continuarea ei printr-un alt tip de discurs (și tocmai acest alt tip este cel care determină, eventual, trecerea la un domeniu diferit). Practica este un ansamblu de relee de la un punct teoretic la altul, iar teoria, un releu de la o practică la alta. Nici o teorie nu poate să se dezvolte fără să înțilnească un soi de zid, și este nevoie de practică pentru străpungerea zidului. De exemplu, dumneavoastră ați început prin a analiza teoretic un mediu de închidere precum azilul psihiatric din secolul al XIX-lea în societatea capitalistă. După care nimeriți peste necesitatea că tocmai niște oameni internați încep să vorbească despre ei însăși, că operează o legătură (sau, dimpotrivă, dumneavoastră erați deja un releu în raport cu ei), și acești oameni se află în închisori, sunt în închisori. Cînd ați organizat Grupul de Informare asupra Închisorilor, pe această bază ați făcut-o: să instaurați condițiile în care prizonierii să poată ei însăși să vorbească. Ar fi total fals să spunem, aşa cum părea a spune maoistul respectiv, că ați trecut la practică aplicîndu-vă teoriile. Nu era vorba

nici de aplicare, nici de proiect de reformă, nici de anchetă în sens tradițional. Ci de cu totul altceva: de un sistem de relee într-un ansamblu, într-o mulțime de piese și de bucăți deopotrivă teoretice și practice. Pentru noi, intelectualul teoretician a încetat a mai fi un subiect, o conștiință reprezentantă sau reprezentativă. Cei care acționează sau care luptă au încetat să mai fie reprezentați, de un partid sau de un sindicat care și ele, la rîndul lor, și-ar aroga dreptul de a fi conștiința acestora. Cine vorbește și cine acționează? Întotdeauna o multiplicitate, chiar și în persoana care vorbește sau acționează. Sîntem cu toții niște grupuscule. Nu mai există reprezentare, nu mai există decît acțiune, acțiune a teoriei, acțiune a practicii, în raporturi de releu sau de rețea.

*M. Foucault:* Am impresia că politizarea unui intelectual se făcea, tradițional, plecînd de la două lucruri: poziția sa de intelectual în cadrul societății burgheze, în sistemul producției capitaliste, în ideologia pe care ea o produce și o impune (a fi exploatat, redus la mizerie, respins, "damnat", acuzat de subversiune, de imoralitate etc.); propriul său discurs în măsura în care revela un anumit adevăr, în care descoperea raporturi politice acolo unde nimeni nu le vedea. Aceste două forme de politizare nu erau străine una de alta, dar nici nu coincideau obligatoriu. Există tipul "damnătului" și tipul "socialistului". Aceste două politizări s-au confundat cu ușurință în anumite momente de reacție violentă din partea puterii, după 1848, după Comună, după 1940: intelectualul era respins, era persecutat în chiar momentul cînd "lucrurile" apăreau în deplinul lor "adevăr", în momentul cînd nu trebuia să spui că regele era gol. Intelectualul spunea adevărul celor care încă nu-l vedea și în numele celor care nu puteau să îl spună: conștiință și elocvență.

Însă ceea ce au descoperit intelectualii o dată cu recentele mișcări este că masele nu au nevoie de ei pentru a ști; ele știu perfect, clar, mult mai bine decît ei; și o și spun foarte bine. Dar există un sistem de putere care barează, interzice, invalidează acest discurs și această cunoaștere. Putere care nu se află doar în instanțele superioare ale cenzurii, ci coboară foarte adînc, foarte subtil în întreaga rețea a societății. Intelectualii însăși fac parte din acest sistem de putere, ideea că ei sunt agenții "conștiinței" și ai discursului face și ea parte din acest sistem. Rolul intelectualului nu mai este acela de a se plasa "puțin înainte și puțin alături" pentru a rosti adevărul mut al tuturor; ci mai degrabă acela de a lupta împotriva formelor de putere acolo unde el este în același timp obiectul și instrumentul acesteia: în ordinea "cunoașterii", a "adevărului", a "conștiinței", a "discursului".

Din această pricină, teoria nu va exprima, nu va traduce, nu va aplica o practică, ea este o practică. Una, însă, locală și regională, aşa cum spuneți: netotalizatoare. Luptă împotriva puterii, luptă pentru a o face să apară și a o șirbi tocmai acolo unde este mai invizibilă și mai insidioasă. Luptă nu pentru o "conștientizare" (de multă vreme conștiința ca știință a fost dobândită de către mase și conștiința ca subiect e prinsă, ocupată de către burghezie), ci pentru subminarea și preluarea puterii, alături, împreună cu toți cei care luptă pentru ea, nu în retragere pentru a-i lumina. O "teorie" este sistemul regional al acestei lupte.

*G. Deleuze:* Asta este o teorie, este exact ca o cutie cu scule. Nimic de-a face cu semnificantul... Trebuie ca să servească, trebuie să funcționeze. Și nu pentru ea însăși. Dacă nu există oameni care să se folosească de ea, începînd cu teoreticianul însuși care încetează atunci să mai fie teoretician, înseamnă că nu valorează nimic sau că nu i-a venit încă momentul. Asupra unei teorii nu se revine, faci altele, există altele de făcut. Curios e că tocmai un autor care trece drept un intelectual pur, Proust, a spus foarte clar acest lucru: tratați cartea mea ca pe o pereche de ochelari îndreptată spre exterior, iar dacă nu vi se potrivește, ei bine, atunci luați altele, găsiți voi însivă propriul aparat care este, obligatoriu, un aparat de luptă. Teoria nu se totalizează, se multiplică și multiplică ea însăși. Puterea, prin însăși natura ei, este cea care operează totalizări, și dumneavoastră spuneți cît se poate de exact: prin natura ei, teoria este împotriva puterii. Atunci cînd o teorie se înfundă într-un punct sau altul, ea se izbește de imposibilitatea de a avea vreo consecință practică fără să se producă o explozie, la nevoie într-un cu totul alt punct. Iată de ce noțiunea de reformă este atât de idioată și de ipocrită. Căci reforma fie este elaborată de niște oameni care se pretind reprezentativi și care și-au făcut o meserie din a vorbi pentru alții, în numele altora, și atunci este vorba de o amenajare a puterii, de o distribuție a puterii ce se dublează cu o represiune sporită. Fie este o reformă reclamată, cerută de cei pe care ea îi privește, și atunci ea încetează a fi o reformă, este o acțiune revoluționară care, din adîncul caracterului ei parțial, e hotărîtă să pună la îndoială totalitatea puterii și a ierarhiei acesteia. Lucrul acesta este evident în închisorile: cea mai măruntă, cea mai modestă revendicare a detinuților e suficientă pentru a dezumbla pseudo-reforma Pleven. Dacă copiii ar reuși să-și facă auzite protestele într-o școală primară, sau doar întrebările, ar fi de-ajuns pentru a provoca o explozie în ansamblul sistemului de învățămînt. În fapt, sistemul acesta în care trăim *nu poate să suporte nimic*: de unde radicala sa fragilitate în fiecare punct,

în același timp cu forța sa de reprimare globală. După părerea mea, ați fost primul care ne-ați învățat ceva fundamental, atât prin cărțile dumneavoastră cît și într-un domeniu practic: rușinea de a vorbi pentru alții. Vreau să spun: ne băteam joc de reprezentare, spuneam că s-a sfîrșit cu ea, dar nimeni nu trăgea consecința acestei transformări "teoretice", și anume că teoria cerea ca oamenii afectați să vorbească în sfîrșit, practic, pentru ei însăși.

*M. Foucault:* Și atunci când deținuții au început să vorbească, aveau propria lor teorie cu privire la închisoare, la penalitate, la justiție. Tocmai acest soi de discurs împotriva puterii, acest contradiscurs ținut de deținuți și de cei numiți delincvenți este ceea ce contează, și nu o teorie *despre* delincvență. Problema aceasta a închisorii este o problemă locală și marginală, pentru că nu există mai mult de 100 000 de persoane care trec anual prin închisori; în total, astăzi, în Franță, există poate 300 000 sau 400 000 de persoane care au trecut prin închisoare. Numai că problema aceasta marginală zguduiе oamenii. Am fost surprins să constatăcă persoane care nu se află în închisoare puteau fi interesate de problema închisorilor, căci oameni ce nu erau predestinați să asculte acest discurs al deținuților și felul, pînă la urmă, în care ei înțelegeau acest discurs. Cum să explici asta? Nu este, oare, pentru că, în general, sistemul penal constituie forma prin care puterea ca putere se arată în chipul cel mai manifest? A băga pe cineva la închisoare, a-l ține în închisoare, a-l privă de hrana, de căldură, a-l împiedica să iasă ori să facă dragoste etc. este efectiv manifestarea cea mai delirantă a puterii ce se poate imagina. Stăteam, recent, de vorbă cu o femeie care a fost în închisoare, și aceasta îmi spunea: "Când te gîndești că eu, care am patruzeci de ani, am fost pedepsită într-o zi, în închisoare, să nu primesc decât pînă goală!" Ceea ce frapează în această poveste este nu numai puerilitatea exercițiului puterii, ci și cinismul cu care puterea se exercită ca putere, în forma ei cea mai arhaică, cea mai puerilă, cea mai infantilă. A pedepsi pe cineva la pînă și apă, ei bine, aflăm de asta cînd să temem copiii. Închisoarea este singurul loc unde puterea poate să se manifeste în stare nudă, în dimensiunile ei cele mai excesive, și să justifice ca putere morală. "Am tot dreptul să pedepsesc, căci știi că este o ticăloșie să furi, să ucizi..." Tocmai asta e fascinant în închisori, faptul că, de această dată, puterea nu se ascunde, nu se maschează, că se arată ca tiranie împinsă pînă la cele mai mărunte detalii, că este cu cinism ea însăși, fiind în același timp pură, pe de-a-neregul "justificată", din moment ce poate să se formuleze, integral, înăuntrul unei morale care-i încadrează exercițiul: tirania ei brută apare atunci

ca o dominație senină a Binelui asupra Răului, a ordinii asupra dezordinii.

*G. Deleuze*: Dintr-o dată, și inversul devine la fel de adevărat. Nu doar deținuții sunt tratați ca niște copii, ci și copiii sunt tratați ca niște deținuți. Copiii îndură o infantilizare care nu le e proprie. Din acest punct de vedere, este adevărat că școlile sunt puțin închisori, în vreme ce uzinele sunt mult închisori. E de ajuns să vezi intrarea de la Renault. Sau în altă parte: trei bonuri pentru a face pipi pe zi. Ați găsit un text al lui Jeremy Bentham, din secolul al XVIII-lea, care propune tocmai o reformă a închisorilor: în numele acestei înalte reforme, el stabilește un sistem circular în care în același timp închisoarea renovată slujește drept model și unde se trece pe nesimțite de la școală la manufactură, de la manufactură la închisoare, și invers. Aceasta este esența reformismului, a reprezentării reformate. Din contră, atunci când oamenii încep să vorbească și să acționeze în propriul lor nume, ei nu opun o reprezentare, fie și răsturnată, unei alte reprezentări, nu opun o altă reprezentativitate falsei reprezentativități a puterii. Îmi amintesc, de pildă, că spuneați că nu există o justiție populară împotriva justiției, că acest lucru se petrece la un alt nivel.

*M. Foucault*: După părerea mea, sub ura poporului față de justiție, tribunale, închisori nu trebuie să vedem numai ideea unei alte justiții mai bune și mai drepte, ci în primul rând și mai cu seamă perceperea unui punct singular, în care puterea se exercită pe cheltuiala poporului. Lupta antijudiciară este o luptă împotriva puterii, și nu cred că ea este o luptă contra nedreptăților, contra injustițiilor justiției și pentru o mai bună funcționare a instituției judiciare. Este, oricum, frapant că ori de câte ori au avut loc răzmerițe, revolte și sediții, ținta a constituit-o aparatul judiciar, în același timp și din aceleași motive cu aparatul fiscal, armata și celelalte forme ale puterii. Ipoteza mea, dar nu este vorba decât de o ipoteză, e că tribunalele populare, de pildă în momentul Revoluției, au constituit o modalitate, pentru mica burghezie aliată cu masele, de a recupera, de a-și reînsuși mișcarea de luptă împotriva justiției. Și, pentru a o recupera, a propus acest sistem al tribunalului ce se referă la o justiție care ar putea fi dreaptă, la un judecător care ar putea să dea o sentință dreaptă. Însăși forma tribunalului aparține unei ideologii a justiției care este aceea a burgheziei.

*G. Deleuze*: Dacă ne uităm la situația actuală, puterea are în mod obligatoriu o viziune totală sau globală. Vreau să spun că toate formele actuale de represiune, care sunt multiple, se totalizează cu ușurință din punctul de vedere al puterii: represiunea rasistă împotriva

imigranților, represiunea din uzine, represiunea din învățămînt, represiunea împotriva tinerilor în general. Unitatea tuturor acestor forme nu trebuie căutată numai într-o reacție față de Mai '68, ci mult mai mult într-o pregătire și într-o organizare concertată a viitorului nostru apropiat. Capitalismul francez are mare nevoie de o "rezervă" de șomaj și abandonează masca liberală și paternă a slujbei integrale. Din acest punct de vedere își găsesc unitatea: limitarea imigrării, o dată ce s-a spus că emigranților li se încredințau muncile cele mai dure și mai ingrate, represiunea din uzine, din moment ce se pune problema de a le reda francezilor "gustul" unei munci din ce în ce mai dure, lupta împotriva tinerilor și represiunea din învățămînt, dat fiind că represiunea polițienească este cu atât mai vie cu cât avem mai puțină nevoie de tineri pe piața forței de muncă. Nenumărate categorii profesionale vor fi invitate să exercite funcții polițienești din ce în ce mai precise: profesorii, psihiatrii, educatorii de toate felurile etc. Se întâmplă ceva pe care dumneavoastră îl anunțați de multă vreme și despre care am crezut că nu se poate produce: întărirea tuturor structurilor de închidere. Și atunci, față de această politică globală a puterii, se recurge la riposte locale, la contra-focuri, la moduri de apărare activă și uneori preventivă. Nu trebuie să totalizăm ceea ce nu se lasă totalizat decât pe partea puterii și care nu ar putea fi totalizat pe partea noastră decât restaurînd forme reprezentative de centralism și de ierarhie. Ceea ce ne revine, în schimb, de făcut este să izbutim să instaurăm legături laterale, un întreg sistem de rețele, de baze populare. Și asta e greu. În tot cazul, pentru noi, realitatea nu trece cătușii de puțin prin politica în sensul tradițional de competiție și de împărțire a puterii, a instanțelor aşa-zis reprezentative din P.C. sau C.G.T. Realitatea este ceea ce se petrece efectiv, astăzi, într-o uzină, într-o școală, într-o cazarmă, într-o închisoare, într-un comisariat de poliție. Ceea ce face ca acțiunea să presupună un tip de informație de o cu totul altă natură decât informația din ziare (tipul de informație vehiculat de Agenția de presă *Libération*).

*M. Foucault:* Această dificultate, greutatea noastră de a găsi formele adecvate de luptă nu vine, oare, din faptul că noi nu știm încă ce este cu adevărat puterea? A trebuit, la urma urmelor, să așteptăm secolul al XIX-lea pentru a afla ce este exploatarea, dar continuăm, poate, să nu știm nici acum ce este puterea. Iar Marx și Freud nu sînt, poate, de-ajuns pentru a ne ajuta să cunoaștem acest lucru atît de misterios, în același timp vizibil și invizibil, prezent și ascuns, investit pretutindeni care este puterea. Teoria statului, analiza tradițională a aparatelor statului nu epuizează, desigur, cîmpul de exercitare și de

funcționare al puterii. E marea necunoscută de azi: cine exercită puterea? Si unde anume o exercită? Știm, actualmente, mai mult sau mai puțin, cine exploatează, unde se duce profitul, în mîna cui ajunge și unde este reinvestit, în vreme ce puterea... Știm foarte bine că nu guvernele sunt cele care dețin puterea. Însă noțiunea de "clasă conducătoare" nu este nici foarte clară și nici foarte elaborată. "A domina", "a conduce", "a guverna", "grup aflat la putere", "aparat de stat" etc., iată un întreg joc de noțiuni care se cer analizate. Ar trebui, la fel, să știm pînă unde se exercită puterea, prin ce relee și pînă la ce instanțe deseori infime, de ierarhie, de control, de supraveghere, de interdicție, de constrîngere. Peste tot unde există putere, puterea se exercită. Nimeni nu-i este, la drept vorbind, titularul; și, totuși, ea se exercită întotdeauna într-o anumită direcție, cu unii de-o parte și cu ceilalți de celalaltă; nu se știe cine o are de fapt; se știe, însă, cine n-o are. Dacă lectura cărților dumnevoastră (începînd cu Nietzsche și terminînd cu ceea ce presimt din *Capitalism și schizofrenie*) a fost atât de importantă pentru mine e pentru că ele îmi par a merge foarte departe în punerea acestei probleme: sub vechea temă a sensului, a semnificatului, a semnificantului etc., în sfîrșit problema puterii, a inegalității puterilor, a luptelor dintre ele. Fiecare luptă se dezvoltă în jurul unui focar particular de putere (unul dintre nenumăratele mici focare de putere care pot fi un mic șef, un paznic de bloc, un director de închisoare, un judecător, un responsabil sindical, un redactor șef de ziar). Si dacă a desemna aceste focare, a le denunța, a vorbi public despre ele este o luptă, aceasta nu e pentru că nimeni n-ar fi fost conștient, încă, de ele, ci pentru că a lăsat în urmă despre acest subiect, a forțat rețeaua informației instituționale, a numi, a spune cine ce a făcut, a arătat ținta cu degetul constituie o primă răsturnare a puterii, un prim pas pentru alte lupte împotriva puterii. Dacă discursuri precum aceleia ale deținuților sau ale medicilor de închisori sunt niște lupte e pentru că ei confiscă, fie și doar pentru o clipă, puterea de a vorbi despre închisoare, ocupată, actualmente, doar de administrație și de tovarășii săi reformatori. Discursul de luptă nu se opune inconștientului: se opune secretului. Pare mult mai puțin. Dar dacă este mult mai mult? Există o serie întreagă de echivoci cu privire la "ascuns", la "refulat", la "ne-spus", care permit "psihanalizarea" la preț scăzut a ceea ce trebuie să constituie obiectul unei lupte. Secretul este poate mult mai greu de înlăturat decît inconștientul. Cele două teme pe care nu încetam să le întîlni pînă mai ieri, "Scriitura e refulatul" și "Scriitura este de drept subversivă" îmi par a traduce un anumit număr de operațiuni ce se cer denunțate cu asprime.

*G. Deleuze:* Referitor la problema aceasta pusă de dumneavoastră: vedem bine cine exploatează, cine profită, cine guvernează, însă puterea continuă să fie ceva cît se poate de difuz, aş avansa următoarea ipoteză: chiar și marxismul, în primul rînd el, a determinat problema în termeni de interes (puterea e deținută de o clasă dominantă definită prin interesele sale). Imediat, ne izbîm de întrebarea: cum se face că oameni care nu au efectiv un interes în acest sens urmează, îmbrățișează strîns puterea și solicită o parcelă din ea? Poate pentru că, în termeni de *investiții*, atât economice cît și inconștiente, interesul nu reprezintă ultimul cuvînt, există investiții de dorință care explică faptul că noi putem, la nevoie, să dorim nu împotriva propriului interes, dat fiind că interesul urmează îndeaproape și se află acolo unde-l aşează dorința, ci să dorim într-un mod mai profund și mai difuz decît propriul interes. Trebuie să acceptăm să auzim strigătul *Reich-ului*: nu, masele nu au fost înșelate, au dorit fascismul într-un anumit moment! Există investiții de dorință care modeleză puterea și o transmit, și care fac ca puterea să se găsească atât la nivelul polițistului cît și la acela al primului-ministru și să nu existe absolut nici o diferență de natură între puterea exercitată de un mărunt polițai și puterea exercitată de un ministru. Natura investițiilor de dorință asupra corpului social este cea care explică de ce anumite partide sau sindicate, care ar fi trebuit să aibă investiții revoluționare în numele intereselor de clasă, pot avea investiții reformiste sau perfect reacționare la nivelul dorinței.

*M. Foucault:* Așa cum spuneți, raporturile între dorință, putere și interes sunt mai complicate decât se crede de obicei, și nu neapărat cei care exercită puterea au obligatoriu interesul de a o exercita; cei care au interesul să-o exercite nu-o exercită, și dorința de putere joacă între putere și interes un joc cu totul aparte, încă necunoscut. Se înțelege că masele să dorească, în timpul fascismului, ca unii să exercite puterea, unii care totuși nu se confundă cu ele, pentru că puterea se va exercita asupra lor și pe cheltuiala lor, pînă la moartea, sacrificiul, masacrarea lor, dar ele doresc totuși această putere, doresc ca această putere să fie exercitată. Jocul acesta dintre dorință, putere și interes este încă puțin cunoscut. A fost nevoie de mult timp pentru a ști ce era exploatarea. Iar dorința a fost și este încă o chestiune auevoioasă. Este posibil ca, acum, luptele care se poartă și, apoi, teoriile locale, regionale, discontinue care sunt pe cale a se elabora în aceste lupte și care fac în mod absolut corp comun cu ele să constituie începutul unei descoperiri a modului în care se exercită puterea.

*G. Deleuze:* Revin, atunci, la problema: mișcarea revoluționară

actuală are multiple focare, și aceasta nu din slăbiciune sau insuficiență, deoarece o anume totalizare aparține mai degrabă puterii și reacțiunii. De exemplu în Vietnam, există o formidabilă ripostă locală. Dar cum trebuie concepute rețelele, legăturile transversale între aceste puncte active discontinue, de la o țară la alta și în interiorul aceleiași țări?

*M. Foucault:* Discontinuitatea geografică despre care vorbiți înseamnă, poate, următorul lucru: din moment ce lupta se poartă împotriva exploatarii, proletariatul este acela care nu doar poartă această luptă, dar definește și ţintele, metodele, locurile și instrumentele de luptă; iar a te alia cu proletariatul înseamnă a-i te alătura în pozițiile și în ideologia sa, înseamnă a-ți asuma motivele luptei sale. A te topi în el. Dar dacă lupta se poartă împotriva puterii, atunci toți cei asupra cărora se exercită puterea ca abuz, toți cei care o recunosc ca intolerabilă pot să angajeze lupta acolo unde se află și pornind de la propria lor activitate (sau pasivitate). Angajând această luptă care este a lor, căreia ei îi cunosc perfect ţinta și căreia pot să-i determine metoda, ei intră în procesul revoluționar. Ca aliați, firește, ai proletariatului, deoarece, dacă puterea se exercită aşa cum se exercită, este tocmai pentru a menține exploatarea capitalistă. Ei slujesc în mod real cauza revoluției proletare luptând exact acolo unde opresiunea se exercită asupra lor. Femeile, deținuții, soldații, bolnavii din spitale, homosexualii au declansat în momentul de față o luptă specifică împotriva formei particulare de putere, de constringere, de control ce se exercită asupra lor. Aceste lupte fac parte, actualmente, din mișcarea revoluționară, cu condiția să fie radicale, fără compromis și fără reformism, fără încercări de amenajare a aceleiași puteri cu, cel mult, o schimbare a titularului. Iar aceste mișcări sunt legate de mișcarea revoluționară a proletariatului însuși în măsura în care acesta trebuie să lupte cu toate controalele și cu toate constringerile ce reproduc, pretutindeni, aceeași putere.

Ceea ce înseamnă că generalitatea luptei nu se face cu siguranță în forma totalizării despre care vorbeați adineauri, acea totalizare teoretică, sub forma "adevărului". Ceea ce face generalitatea luptei este însuși sistemul de putere, toate formele de exercitare și de aplicare a puterii.

*G. Deleuze:* Și că nu se poate atinge un punct oarecare de aplicare fără să te trezești confruntat cu tot acest ansamblu difuz, pe care din acel moment ajungi obligatoriu să vrei să-l arunci în aer, pornind de la cea mai mărunță revendicare cu puțință. Orice apărare și orice atac revoluționar parțial înțilnește, în felul acesta, lupta muncitorească.

# VIAȚA OAMENILOR INFAMI

Aceasta nu este o carte de istorie. Selecția pe care o veți găsi în interiorul ei n-a avut altă regulă mai importantă decât propriul meu gust, propria mea plăcere, o emoție, rîsul, surpriza, o oarecare spaimă sau oricare alt sentiment, căruia mi-ar fi, poate, greu să-i justific intensitatea acum, cînd primul moment al descoperirii a trecut.

Este o antologie de existențe. Vieți de cîteva rînduri sau de cîteva pagini, necazuri și aventuri fără număr strînse într-o mînă de cuvinte. Vieți scurte, întîlnite în voia cărților și a documentelor. *Exempla*, dar – spre deosebire de cele pe care le înțelepții le culegeau de-a lungul lecturilor lor – niște exemple care conțin nu atît lecții pe marginea cărora să medităm, cît scurte efecte a căror forță se stinge aproape imediat. Termenul de "știre" (*nouvelle*) este suficient de potrivit pentru a le desemna, prin dubla referință pe care o indică: la rapiditatea poveștii și la realitatea evenimentelor relatate; căci atît de mare e, în aceste texte, concentrarea lucrurilor spuse încît nu știi dacă intensitatea ce le străbate ține mai mult de strălucirea cuvintelor sau de violența faptelor ce se înghesuie în ele. Vieți singulare, devenite, prin nu știi ce întîmplare, stranii poeme, iată ce anume am vrut să adun în acest soi de ierbar.

Ideea mi-a venit, sînt aproape sigur, într-o zi cînd parcurgeam, la Biblioteca Națională, un registru de internare redactat la începutul secolului al XVIII-lea. Am impresia că ea mi-a venit chiar la lectura celor două însemnări care urmează:

*Mathurin Milan, adus la spitalul din Charenton pe 31 august 1707: "Nebunia sa a constat în totdeauna în a se ascunde de familia sa, în a duce, la țară, o viață obscură, îm a avea procese, în a împrumuta cu camătă și în totală pierdere, în a-și plimba sărmâna sa minte pe drumuri necunoscute și în a se crede capabil de cele mai mari sapte."*

*Jean Antoine Touzard, adus la castelul din Bicêtre pe 21 aprilie 1701: "Călugăr franciscan apostat, răzvrătit, capabil de crimele cele mai mari, sodomit, ateu dacă cineva poate să fie astfel; este un adevărat monstru de neleguire, pe care ar fi mult mai puțin inconvenabil să fie înăbușit decât să fie lăsat liber."*

Mi-ar fi greu să spun ce-am simțit cu adevărat la lectura acestor fragmente și a multor altora asemănătoare. Fără îndoială, una din acele senzații despre care se spune că sunt "fizice", ca și cum ar mai putea să existe și altele. Și trebuie să mărturisesc că aceste "stiri", făcindu-și brusc apariția de sub două secole și jumătate de tăcere, au clătinat în mine mai multe fibre decât ceea ce numim de obicei literatură, fără ca eu să pot spune astăzi dacă ceea ce m-a emoționat să fost mai mult frumusețea acestui stil clasic, drapat în cîteva fraze în jurul unor personaje fără doar și poate mizerabile, sau excesele, amestecul de încăpăținare sumbră și de scelerare al acestor vieți căror le simțim, sub niște cuvinte netede precum piatra, deruta și îndîrjirea.

Cu multă vreme în urmă, am folosit, pentru o carte, astfel de documente. Dacă am făcut-o atunci e, fără îndoială, grație acestei vibrații pe care o mai simt încă și azi atunci când mi se întâmplă să întîlnesc aceste vieți infime transformate în scrum în cele cîteva fraze care le-au răpus. Visul ar fi fost acela de a le restituî intensitatea printr-o analiză. În lipsa talentului necesar, nu am făcut, prin urmare, decât să rumeg vreme îndelungată această posibilă analiză; să iau texte în ariditatea lor, să caut care fusese rațiunea lor de a fi, la ce instituții și la ce practică politică făceau referință; să aflu de ce devenise, dintr-o dată, atât de important, într-o societate ca a noastră, să fie "înăbușiți" (așa cum se înăbușește un țipăt, un foc sau un animal) un călugăr scandalos sau un cămătar ciudat și inconsecvent; am căutat rațiunea pentru care s-a dorit împiedicare, cu atâtă zel, a spiritelor rătăcite să se plimbe pe drumurile necunoscute. Dar intensitățile prime care mă motivaseră rămîneau pe din afară. Și pentru că exista riscul ca ele să nu intre deloc în ordinea rațiunilor, dat fiind că discursul meu era incapabil să le susțină așa cum ar fi trebuit, nu era mai bine să le las în chiar forma care mă făcuse să le resimt?

De unde și ideea acestei culegeri, alcătuite oarecum la voia întâmplării. Culegere care s-a compus fără grabă și fără un scop clar definit. Mult timp, m-am gîndit să o prezint într-o ordine sistematică, cu cîteva rudimente de explicație și în așa fel încît să poată să

manifeste un minimum de semnificație istorică. Am renunțat însă, din motive asupra cărora voi reveni imediat; m-am mărginit să adun, pur și simplu, un anumit număr de texte, pentru intensitatea pe care îmi părea că o au; le-am însoțit cu cîteva preliminarii; și le-am repartizat astfel încît să păstreze – cît mai puțin rău cu putință, după mine – efectul fiecăruia. Insuficiența mea m-a condamnat la lirismul frugal al citării.

Cartea aceasta nu-i va încînta, aşadar, pe istorici, mai puțin chiar decît celelalte. Cartea umorală și pur subiectivă? Aș spune mai curînd – dar poate că înseamnă același lucru – că este o carte a unei convenții și a unui joc, cartea unei mici manii care și-a elaborat propriul sistem. Sînt convins că poemul cămătarului bizar și cel al călugărului sodomit mi-au servit, de la un capăt la celălalt, drept model. Pentru a regăsi ceva din aceste existențe-fulger, din aceste poeme-viață, mi-am impus o serie de reguli simple:

- să fie vorba despre personaje care au existat cu adevărat;
- aceste existențe să fi fost în același timp obscure și urmărite de nenoroc;
- să fie povestite în cîteva pagini sau, și mai bine, în cîteva fraze, cît mai scurt cu putință;
- aceste povestiri să nu fie doar niște anecdotă ciudate sau patetice, ci, într-un fel sau altul (dat fiind că era vorba de plângeri, de denunțuri, de ordine și de rapoarte), ele să fi făcut parte în mod real din istoria minusculă a acestor existențe, din nefericirea lor, din furia și din incerta lor neburie;
- iar din șocul provocat de aceste cuvinte și de aceste vieți să mai apară, și pentru noi, astăzi, un anumit efect de frumusețe amestecată cu groază.

Asupra acestor reguli care pot să pară abstracte se cuvine să mă explic însă ceva mai mult.

\*

Am vrut să fie de fiecare dată vorba de existențe reale; cărora să li se poată atribui un loc și o dată; ca în spatele acestor cuvinte care nu ne mai spun nimic, în spatele acestor cuvinte rapide și care, în majoritatea timpului, pot să fi fost false, mincinoase, nedrepte, exagerate, să fi existat oameni care au trăit și au murit, suferințe, răutăți, invidii, vociferări. Am eliminat, prin urmare, tot ce putea fi imaginea sau literatură: nici unul dintre eroii negri pe care acestea au putut să le inventeze nu mi s-a părut la fel de intens ca acești cizmari,

soldați dezertori, negustori de nimicuri, notari, călugări vagabonzi, toți furioși, scandalosi, jalnici; și aceasta, desigur, prin simplul fapt că se știe că au existat. Am eliminat, de asemenea, toate texte care puteau fi memorii, amintiri, tablouri, toate cele care povesteaau, într-adevăr, realitatea, dar păstrând față de ea distanța privirii, a memoriei, a curiozității sau a amuzamentului. Am ținut ca aceste texte să se afle întotdeauna într-un raport sau, mai curînd, în cît mai multe raporturi posibile cu realitatea: nu doar să se refere la ea, ci și să opereze în cadrul ei; să constituie o piesă în dramaturgia realului, să reprezinte unealta unei răzbunări, arma unei ură, un episod dintr-o bătălie, gesticulația unei disperări sau a unei gelozii, o rugămintă sau un ordin. N-am căutat să reunesc texte care să fie, mai mult decît altele, fidèle realității, care ar merita să fie reținute pentru valoarea lor reprezentativă, ci texte care au jucat un rol în realul despre care vorbesc și care se regăsesc, în schimb, oricare le-ar fi incertitudinea, emfaza sau ipocrizia, traversate de acesta: fragmente de discurs tîrind după ele fragmentele unei realități din care fac parte. Nu o culegere de portrete va putea fi citită aici: sunt capcane, arme, strigăte, gesturi, atitudini, vicleșuguri, intrigîi cărora cuvintele le-au fost instrumente. Vieți reale au fost "jucate" în aceste cîteva fraze; prin asta nu vreau să spun că au fost figurate în ele, ci că, de fapt, libertatea, nefericirea, moartea chiar, soarta în orice caz în ele, cel puțin în parte, au fost hotărîte. Aceste discursuri au intersectat cu adevărul vieții; aceste existențe au fost efectiv riscate și pierdute în aceste cuvinte.

Am vrut, totodată, ca aceste personaje să fie ele însese obscure; ca nimic să nu le fi predispus pentru vreo strălucire, ca ele să nu fi fost înzestrate cu nici una dintre grandorile stabilite și recunoscute – a nașterii, a averii, a sfînteniei, a eroismului sau a geniului; să facă parte dintre miliardele de existențe sorite să treacă fără urme; ca în necazurile și pasiunile lor, în aceste amoruri și în aceste ură să existe ceva cenușiu și obișnuit în comparație cu ceea ce se consideră de obicei demn de a fi povestit; ca, totuși, ei să fi fost străbătuți de o anumită ardoare, animații de o violență, o energie, un exces în răutatea, ticăloșia, josnicia, încăpăținarea sau nenorocul care le conferea, în ochii anturajului lor, și direct proporțional cu însăși mediocritatea lor, un soi de măreție însărcinată sau mizerabilă. Plecasem în căutarea acelui soi de particule dotate cu o energie cu atât mai mare cu cît ele însese sunt mai mici și mai dificil de distins.

Pentru ca, totuși, ceva din ele să ajungă pînă la noi, a trebuit ca un fascicol de lumină, pentru o clipă măcar, să vină să le surprindă.

Lumină care vine de altundeva. Ceea ce le smulge din bezna în care ele ar fi putut, și în care, probabil, ar fi trebuit să rămână pentru totdeauna e întâlnirea cu puterea: fără această izbitură, nici un cuvînt nu și-ar mai face, desigur, apariția pentru a reaminti fugitivul lor traiect. Puterea care a pîndit aceste vieți, care le-a urmărit, care a dat, fie și doar pentru o clipă, atenție plîngerilor lor și măruntului lor vacarm, și care le-a însemnat cu o urmă de gheară, ea este aceea care a provocat cele cîteva cuvinte care ne-au rămas despre ele; fie pentru că cineva a vrut să i se adreseze pentru a denunța, a se plinge, a solicita, a ruga, fie pentru că ea însăși a vrut să intervină și, în doar cîteva cuvinte, a judecat și decis. Toate aceste vieți care erau sortite a trece pe sub orice fel de discurs și a dispărea fără să fi fost vreodată spuse n-au putut să lase urme – scurte, incisive, enigmatische deseori – decît în punctul contactului lor instantaneu cu puterea. Astfel încît este, fără doar și poate, cu neputință să le surprindem în ele însle, așa cum puteau ele să fie “în stare liberă”; ele nu mai pot fi reperate decît așa cum au fost prinse în declamațiile, parțialitățile tactice, minciunile imperitive pe care le presupun jocurile puterii și raporturile cu el.

Mi se va spune: iată-vă din nou, cu aceeași incapacitate de a trece linia, de a trece de partea cealaltă, de a asculta și a face auzit limbajul care vine de altundeva sau de jos; mereu aceeași opțiune, de partea puterii, a ceea ce spune sau face să se spună ea. De ce să nu mergem să ascultăm aceste vieți acolo unde ele vorbesc cu de la sine putere? Dar, mai întîi, din ceea ce au fost ele în violență și nefericirea lor singulară, ne-ar mai fi rămas ceva, oricît de puțin, dacă ele n-ar fi intersectat, la un moment dat, puterea și nu i-ar fi provocat acesteia forțele? Nu este, la urma urmelor, una dintre trăsăturile fundamentale ale societății noastre faptul că, în ea, destinul îmbracă forma raportului cu puterea, a luptei cu ea sau împotriva ei? Punctul cel mai intens al vieților, acela în care se concentreză întreaga lor energie, este tocmai acolo unde ele se lovesc de putere, se luptă cu ea, încearcă să-i folosească forțele și să scape din capcanele ei. Cuvintele scurte și stridente care se duc și vin între putere și existențele cele mai neesențiale cu puțință reprezentă, pentru acestea, singurul monument care, vreodată, li se va fi acordat; e ceea ce le conferă, pentru a străbate timpul, puțina strălucire, scurtul fulger care le aduce pînă la noi.

Am vrut, pe scurt, să adun cîteva rudimente pentru o legendă a oamenilor obscuri, pornind de la discursurile pe care, la disperare sau furie, ei le schimbă cu puterea.

“Legendă” pentru că, la fel ca în toate legendele, și aici se

produce un anumit echivoc între fictiv și real. El se produce, însă, din motive opuse. Legendarul, oricare i-ar fi miezul de realitate, nu este, pînă la urmă, altceva decît suma a ceea ce se spune despre această realitate. Este indiferent față de existența sau inexistența celui a cărui glorie o transmite. Dacă acesta a existat, legenda îl acoperă cu atîtea minuni, îl înfrumusețează cu atîtea imposibilități, încît totul se petrece, sau aproape, ca și cum acesta nici n-ar fi trăit vreodată. Iar dacă este pur imaginar, legenda povestește despre ele atîtea istorisiri insiste, încît el capătă consistență istorică a cuiva care va fi existat cu adevărat. În textele pe care urmează să le citiți, existența acestor bărbați și a acestor femei se reduce exact la ceea ce s-a spus despre ei; din ceea ce ei au fost și din ceea ce ei au făcut nu se păstrează nimic, sau cel mult în cîteva fraze. Raritatea, și nu prolixitatea este cea care face ca realul și ficțiunea să se echivaleze. Dat fiind că n-au fost nimic în istorie, că nu au jucat nici un rol în evenimente și nici un rol apreciabil în rîndul oamenilor importanți, dat fiind că nu au lăsat despre ei nici o urmă la care să se poată face trimitere, ei nu au și nu vor avea niciodată existență decît la adăpostul precar al acestor cuvinte. Și, grație textelor care vorbesc despre ei, ei ajung pînă la noi nepurtînd mai multe indicii de realitate decît dacă ar veni din *Legenda de aur*<sup>\*</sup> sau dintr-un roman de aventuri. Această pură existență verbală, care face din acești nefericiți și din acești scelerăți niște ființe cvasi-fictive, ei o datorează dispariției lor aproape exhaustive și şansei sau nenorocului care determinat supraviețuirea, la voia documentelor regăsite, a cîtorva rare cuvinte care vorbesc despre ei sau pe care ei însiși le-au rostit. Legendă neagră, dar mai cu seamă legendă seacă, redusă la ce s-a spus într-o zi și care, prin improbabile întîlniri, s-a păstrat pînă la noi.

Aceasta este o altă trăsătură a acestei legende negre. Ea nu s-a transmis, asemenei celei aurite, printr-o necesitate profundă, urmînd niște trasee continuu. Prin însăși natura sa, ea este fără tradiție, rupturi, stergeri, uitări, încrucișări, reapariții – numai aşa poate ea să ajungă pînă la noi. Hazardul o poartă încă de la început. A fost nevoie, mai întîi, de un joc de împrejurări care au atras, contra oricărei așteptări, asupra individului cel mai obscur, asupra vieții sale mediocre, asupra unor defecte pînă la urmă destul de obișnuite, privirea puterii și

---

\* *La Légende dorée*, denumire dată culegerii de vieți ale sfintilor alcătuită la jumătatea secolului al XIII-lea de călugărul dominican Jacques de Voragine. *La Légende dorée*, Paris, Gamier-Flammarion, nr. 132-133, 1967, 2 vol.

explozia furiei sale: întâmplare care a făcut ca vigilența responsabililor sau a instituțiilor, destinață, firește, să elime orice dezordine, l-a reținut pe acesta în loc de altul, pe acest călugăr scandalos, de exemplu, sau pe această femeie bătută, sau pe acest bețiv inveterat și furios, sau pe acest negustor certăret și nu pe atâtia alții, de lângă ei, al căror tapaj nu era cu nimic mai mic. Și a fost, după aceea, nevoie ca, dintre atîtea documente pierdute și risipite, acesta și nu altul să ajungă pînă la noi, să fie găsit și citit. Astfel încît, între acești oameni fără importanță și noi, care nu avem mai multă ca ei, nu există nici un raport de necesitate. Nimic nu făcea probabilă apariția lor din umbră, a lor mai curînd decît a altora, cu viețile și necazurile lor. Să ne amuzăm, dacă vrem, văzînd în asta o revansă: șansa ce le permite acestor oameni absolut fără glorie să apară din mijlocul atitor morți, să gesticuleze încă, să-și manifeste încă furia, tristețea sau invincibila lor încăpăținare de a divaga compensează, poate, neșansa care a atras asupra lor, în ciuda modestiei și a anonimatului, explozia puterii.

Niște vieți care sunt ca și cum nu ar fi existat, niște vieți care nu supraviețuiesc decît ca urmare a izbirii de o putere care n-a vrut decît să le nimicească sau, măcar, să le șteargă, niște vieți ce nu revin decît ca efect al nenumărate hazarduri, acestea sunt infamiile din care am vrut să adun, aici, cîteva resturi. Există o falsă infamie, aceea de care beneficiază acei indivizi ai groazei și ai scandalului care au fost Gilles de Rais, Guillery sau Cartouche, Sade și Lacenaire. Aparent infami, din pricina amintirilor abominabile pe care le-au lăsat, a neleguiurilor care le sunt atribuite, a groazei respectuoase pe care au inspirat-o, aceștia sunt, de fapt, niște oameni ai legendei glorioase, chiar dacă motivele acestei faime sunt opuse celor care fac sau ar trebui să facă măreția oamenilor. Infamia lor nu este decît o modalitate a universalei *fama*. În vreme ce călugărul apostat sau bietelete spirite rătăcite pe drumuri necunoscute sunt infami într-un sens cît se poate de strict; ei nu mai există decît prin cele cîteva cuvinte teribile care erau menite a-i face nedemni, pe vecie, de memoria oamenilor. Și întâmplarea a vrut că doar aceste cuvinte, tocmai aceste cuvinte să supraviețuiască. Reîntoarcerea lor, acum, în real, se face exact în forma în care ei fuseseră izgoniți din lume. Inutil să le căutăm altă față sau să presupunem în ei altă măreție; ei nu sunt mai mult decît lucrul prin care s-a dorit a fi copleșiti: nici mai mult, nici mai puțin. Aceasta este infamia strictă, aceea care, nefiind amestecată nici cu scandal ambiguu, nici cu admirație surdă, nu cade la învoială cu nici un fel de glorie.

În comparație cu marea culegere a infamiei, care ar aduna urmele acesteia de peste tot și din toate timpurile, îmi dau seama că alegerea de față este meschină, îngustă, oarecum monotonă. Este vorba de documente datând, toate, cu aproximație, din aceeași sută de ani, 1660-1760, și provenind din aceeași sursă: arhivele internării, ale poliției, ale petițiilor adresate regelui și ale scrisorilor de denunț. Să presupunem că nu este vorba decât despre un prim volum și că *Viața oamenilor infami* va putea să se extindă și la alte timpuri și locuri.

M-am oprit asupra acestei perioade și asupra acestui tip de texte ca urmare a unei vechi familiarități. Dar dacă gustul meu de ani întregi pentru ele nu s-a dezmințit și dacă mai revin și astăzi la ele e pentru că bănuiesc în ele un început; un eveniment, în tot cazul, important, în care s-au încrucișat mecanisme politice și efecte de discurs.

Acste texte din secolele al XVII-lea și al XVIII-lea (mai cu seamă dacă le comparăm cu ceea ce va fi, ulterior, plătitudinea administrativă și polițienească) au o strălucire, dezvăluie prin ocolul unei fraze o splendoare, o violență care dezmint, în ochii noștri cel puțin, micimea afacerii sau meschinăria destul de rușinoasă a intențiilor. Viețile cele mai jalnice sunt descrise aici cu imprecația sau emfaza ce par a conveni celor mai tragice. Efect, fără îndoială, comic; există ceva derisoriu în a convoca întreaga putere a cuvintelor, și, prin ele, atotputernicia cerului și a pământului în jurul unor dezordini atât de insignifiante sau al unor nenorociri atât de comune: "Prăbușit sub povara celei mai mari dureri, Duchesne, rîndaș, îndrăznește cu umilă și respectuoasă încredere să se arunce la picioarele Maiestății Voastre pentru a implora să i se facă dreptate împotriva celei mai rele dintre toate femeile... Că speranță trebuie să aibă nefericitul care, împins spre ultima extremitate, a recurs astăzi la Majestatea Voastră după ce va fi epuizat toate căile blîndeții, ale dojanei și ale menajamentului pentru a reduce la datoria sa o femeie lipsită de orice sentiment al religiei, al onoarei, al probității și chiar al omeniei? Aceasta e, Sire, starea nefericitului care îndrăznește să-și facă auzită vocea plângăreașă în urechile Majestății Voastre". Sau în jurul acestei doici părăsite care solicită arestarea soțului în numele celor patru copii ai săi "care nu au poate nimic altceva de așteptat din partea tatălui lor decât un exemplu îngrozitor al efectelor dezordinii. Dreptatea Dumneavoastră, Monseniore, îi va feri de o atât de dezonorantă educație, pe mine și familia mea de oprobiu și infamie, și-l va pune în imposibilitatea de a

aduce vreun prejudiciu societății pe un rău cetățean care nu poate decât să-i dăuneze". Veți rîde poate; dar nu trebuie să uităm: acestei retorici care nu este grandilocventă decât din pricina micimii lucrurilor la care se aplică, puterea îi răspunde în niște termeni care nu ni se par cu nimic mai măsurăti; cu, totuși, diferență că prin cuvintele puterii trece fulgerul deciziilor sale; iar solemnitatea lor poate fi autorizată dacă nu de importanță a ceea ce pedepsesc, cel puțin de rigoarea pedepsei pe care o impun. Dacă este închisă nu știu care vînzătoare de horoscopuri e pentru că "există puține crime pe care ea să nu le fi comis și nici una de care să nu fie capabilă. De aceea este pe cît de drept, pe atît de caritabil ca publicul să fie scăpat de urgență de această femeie atît de periculoasă, care îl fură, îl înșeală și îl scandalizează nepedepsită de atîția ani". Sau referitor la un tînăr descreierat, fiu rău și destrăbălat: "Este un monstru de libertinaj și de impietate... Obișnuit cu toate viciile: escroc, recalcitrant, nestăpînit, violent, capabil să atenteze la viața propriului său tată în mod deliberat... însotit tot timpul de prostituate de ultimă sprijină. Tot ce i se înfățișează din escrocheriile și deregлările sale nu produce nici o impresie asupra sufletului său; nu răspunde la acestea decât printr-un surîs de scelerat care ne încunoștiștează asupra împietirii sale și ne întărește convingerea că este incurabil". La cea mai mică extravagânță suntem deja în abominabil sau, cel puțin, în discursul invectivei și al execrării. Aceste femei de moravuri ușoare și acești copii turbați nu pălesc alături de Nero sau Rodogune. Discursul puterii în epoca clasică, ca și discursul care i se adrescează, naște monstri. De ce tot acest teatru atît de emfatic al cotidianului?

Priza puterii asupra obișnuitului vieții fusese organizată de către creștinism în bună parte în jurul confesiunii: obligația de a însira în mod regulat pe firul limbajului lumea minusculă de zi cu zi, greșelile banale, slăbiciunile chiar și cele mai imperceptibile și pînă și jocul tulbure al gîndurilor, intențiilor și dorințelor, ritual de mărturisire în care cel care vorbește este în același timp cel despre care se vorbește; ștergerea lucrului spus prin chiar enunțarea sa, dar și creștere a mărturisirii însăși, care trebuie să rămînă secretă și să nu lase altă urmă decât remușcarea și faptele de penitență. Occidentul creștin a inventat această surprinzătoare constrîngere, pe care a impus-o tuturor, de a spune totul pentru a șterge totul, de a formula chiar și cele mai mărunte greșeli într-un murmur neîntrerupt, îndîrjit, exhaustiv, căruia nu trebuia să-i scape nimic, dar care nu trebuia să-și supraviețuiască nici măcar o secundă. Pentru sute de milioane de oameni, vreme de

secole, răul a trebuit să fie mărturisit la persoana întii, într-un sușotit obligatoriu și fugitiv.

Dar cu începere de la un moment ce poate fi situat la sfîrșitul secolului al XVII-lea, acest mecanism a fost încadrat și debordat de un altul, a cărui funcționare era cu totul diferită. Înlănțuire administrativă și nu religioasă; mecanism de înregistrare și nu de iertare. Obiectivul urmărit era, cu toate acestea, identic. În parte cel puțin: punere în discurs a cotidianului, parcurgere a universului insim al iregularităților și dezordinilor lipsite de importanță. Însă mărturisirea nu mai joacă, acum, rolul eminent pe care i-l rezervașe creștinismul. Pentru acest mod de control și supraveghere sunt utilizate, în mod sistematic, niște procedee vechi, până atunci, însă, strict localizate: denunțul, plângerea, ancheta, raportul, turnătoria, interogatoriul. Si tot ce se spune astfel se înregistrează în scris, se acumulează, constituie dosare și arhive. Vocea unică, instantanee și fără urmă a mărturisirii penitențiale, care ștergea răul ștergindu-se pe ea însăși, este înlocuită de voci multiple, care se depun într-o enormă masă documentară și constituie astfel, în timp, un fel de memorie în continuă creștere a tuturor retelelor lumii. Răul minuscul al mizeriei și al greșelii nu mai este trimis la cer prin confidență abia audibilă a mărturisirii; se acumulează pe pămînt sub formă de urme scrise. Un cu totul alt tip de raporturi se instaurează între putere, discurs și cotidian, o cu totul altă manieră de a-l administra pe acesta din urmă și de a-l formula. Ia naștere, pentru viață obișnuită, o nouă punere în scenă.

Primele sale instrumente, arhaice dar deja complicate, se cunosc: petițiile, scrisorile cu sigiliu sau ordinele regale, închiderile diverse, rapoartele și deciziile poliției. N-am să revin asupra acestor lucnuri deja știute; ci doar asupra anumitor aspecte care pot să dea seamă de intensitatea stranie și de un fel de frumusețe pe care le degajă uneori aceste imagini grăbite în care niște bieți oameni au căpătat, pentru noi care-i privim de atât de departe, chipul infamiei. Scrisoarea cu sigiliu, internarea, prezența generalizată a poliției, toate acestea nu evocă, de obicei, decât despotismul unui monarh absolut. Dar trebuie să ne dăm seama că acest "arbitrariu" era un soi de serviciu public. "Ordinele regelui" nu cădeau la întîmplare, de sus în jos, ca niște semne ale mîniei monarhului, decât în cazurile cele mai rare. În majoritatea cazurilor, ele erau solicitate împotriva cuiva de către anturajul acestuia, de către tatăl sau mama sa, de către una din rude, de către familia, fiii sau fiicele, vecinii săi, de către preotul locului uneori sau de vreun notabil; aceste ordine erau cerute cu insistență, ca și cum ar fi

fost vorba de cine știe ce crimă care ar fi meritat furia suveranului, pentru căte o obscură poveste de familie: soți batjocorîți sau bătuți, averi delapidate, conflicte de interes, tineri rebeli, escrocherii sau beții și toate abaterile de la buna-purtare. Scrisoarea cu sigiliu care trecea drept voință expresă și particulară a regelui de a-l închide pe unul dintre supușii săi fără a se urma căile justiției normale, nu era decât răspunsul la această cerere venită de jos. Ea nu era, însă, acordată de drept oricui o solicita; o anchetă trebuia să-o preceadă, pentru a judeca cu privire la intemeierea cererii; ea trebuia să stabilească dacă dezmațul, beția, violența sau libertinajul cu pricina meritau într-adevăr o internare, în ce condiții și pentru cât timp: sarcină a poliției, care strîngea, în acest scop, mărturii, delațiuni și întregul murmur suspect care creează ceață în jurul fiecăruia.

Sistemul scrisoare cu sigiliu-închidere nu a constituit decât un episod destul de scurt: nu mai mult de un secol și limitat numai la Franța. Ceea ce nu-l face să fie mai puțin important în istoria mecanismelor puterii. El nu asigură erupția spontană a arbitrarului regal în elementul cel mai cotidian al vieții. Îi asigură, mai curind, distribuția conform unor circuite complexe și într-un întreg joc de cereri și răspunsuri. Abuz al despotismului? Poate; totuși, nu, în sensul în care monarhul ar abuza pur și simplu de propria-i putere, ci în sensul că fiecare poate să se folosească pentru sine, pentru propriile sale scopuri și împotriva celorlalți, de enorimitatea puterii absolute: un fel de punere la dispoziție a mecanismelor suveranității, o posibilitate oferită celor dibaci să le capteze de a-i deturna efectele în propriul său avantaj. De aici, un anumit număr de consecințe: suveranitatea politică ajunge să se insereze la nivelul cel mai elementar al corpului social; de la supus la supus – și este vorba, uneori, de cei mai umili –, între membrii aceleiași familii, în relații de vecinătate, de interes, de meserie, de rivalitate, de ură și dragoste, se poate profita, pe lângă armele tradiționale ale autorității și supunerii, de resursele unei puteri politice care are forma absolutismului; fiecare, dacă știe să joace jocul, poate deveni pentru celălalt un monarh teribil și fără de lege: *homo homini rex*, un întreg lanț politic vine să se intersecteze cu trama cotidianului. Această putere mai trebuie, însă, fie și doar o clipă, însușită, canalizată, captată și îndreptată în direcția dorită; este nevoie, pentru a te folosi de ea în propriul avantaj, să-o “seduci”; ea devine în același timp obiect al dorinței și obiect al seducției; e, aşadar, dezirabilă, și aceasta exact în măsura în care ea este absolut de temut. Intervenția unei puteri politice fără limite în raportul cotidian devine,

astfel, nu doar acceptabilă și familiară, ci și profund dorită, nu fără a deveni, ca urmare tocmai a acestui fapt, tema unei frici generalizate. Nu trebuie să ne mire această înclinație care, puțin cîte puțin, a deschis relațiile de apartenență sau de dependență legate tradițional de familie, spre controluri administrative și politice. Și nici faptul că puterea nemăsurată a regelui funcționând astfel în mijlocul pasiunilor, al furiiilor, al mizeriilor și ticăloșiielor a putut să devină, în ciuda sau mai degrabă tocmai din cauza utilității sale, obiect al detestării. Cei care se foloseau de scrisorile cu sigiliu și regele care le acorda au fost prinși în capcana complicității lor: primii au pierdut tot mai mult din forța lor tradițională în folosul unei puteri administrative; iar regele, tot amestecîndu-se zi de zi în atîtea urî și intrigî, a început să fie el însuși urît. Cum spunea ducele de Chaulieu, cred, în *Memoriile a două tinere căsătorite*<sup>\*</sup>, tăind capul regelui, Revoluția Franceză i-a decapitat pe toți tații de familie.

Din toate acestea n-aș vrea să rețin pentru moment decît atîț: o dată cu acest întreg dispozitiv al petițiilor, scrisorilor cu sigiliu, internării, poliției, o infinitate de discursuri își va face apariția, traversînd în toate direcțiile cotidianul și ocupîndu-se, dar într-un mod absolut diferit de acela al mărturisirii, de răul minuscul al vieților lipsite de importanță. În plasele puterii, de-a lungul unor circuite destul de complicate, vin să se prindă disputele între vecini, certurile dintre părinți și copii, neînțelegerile casnice, excesele de vin și de sex, gîlcevile publice și nenumărate pasiuni secrete. A existat ceva de forma unui imens și omniprezent apel pentru punerea în discurs a tuturor acestor agitații și a fiecareia dintre aceste mărunte suferințe. Începe să urce un murmur care nu se va opri: acela prin care variațiile individuale de comportament, rușinile și secretele sunt oferite puterii de către discurs. Oarecarele încetează să mai aparțină tăcerii, rumorii trecătoare și mărturisirii fugitive. Toate aceste lucruri care compun obîșnuitul, detaliul lipsit de importanță, obscuritatea, zilele fără glorie, viața comună pot și trebuie să fie spuse – mai mult, scrise. Au devenit descriptibile și transcriptibile, exact în măsura în care sunt străbătute de mecanismele unei puteri politice. Vreme îndelungată, nu meritaseră

\* Aluzie la cuvintele ducelui de Chaulieu, reproduse în *Scrisoarea Domnișoarei de Chaulieu către Doamna de L'Estorade*, în H. de Balzac, *Mémoires de deux jeunes mariées*, Paris, Librairie nouvelle, 1856, p. 59: "Tăind capul lui Ludovic al XVI-lea, Revoluția le-a tăiat capul tuturor taților de familie".

a fi spuse fără bătaie de joc decât gesturile celor mari; singele, nașterea și fapta de vitejie erau singurele care dădeau dreptul la istorie. Iar dacă se întâmpla, totuși, ca, uneori, cei umili să acceadă la un soi de glorie, era ca urmare a unei fapte extraordinare – strălucirea unei sfintenii sau enormitatea unei neleguiuri. Că poate să existe, în ordinea de zi cu zi, ceva de felul unui secret de spulberat, că neesențialul poate fi, într-un anumit fel, important a rămas ceva absolut exclus pînă cînd, peste aceste turbulențe minuscule, a venit să se aşeze privirea albă a puterii.

Apariție, aşadar, a unei imense posibilități de discurs. O anumită cunoaștere cu privire la cotidian își are aici o parte cel puțin a originii sale și, o dată cu ea, o grilă de intelligibilitate pe care Occidentul s-a arătat preocupat să-o aplice gesturilor noastre, modurilor noastre de a fi și de a face. Pentru aceasta a fost, însă, nevoie de omniprezența deopotrivă reală și virtuală a monarhului; a trebuit ca el să fie imaginat destul de aproape de toate aceste mizerii, destul de atent la cea mai mică dintre aceste dezordini pentru ca el să fie tot mai solicitat; a trebuit ca el însuși să apară înzestrat cu un fel de ubicuitate fizică. În forma sa primă, acest discurs referitor la cotidian era în întregime întors către rege; i se adresa lui; trebuia să se strecoare în marile ritualuri ceremoniale ale puterii; trebuia să adopte forma acestora și să le îmbrace semnele. Banalul nu putea fi spus, descris, observat, supravegheat și calificat decât în interiorul unui raport de putere bîntuit de figura regelui – de puterea sa reală și de fantasma forței sale. De unde și forma cu totul singulară a acestui discurs: el necesita un limbaj decorativ, imprecator sau rugător. Fiecare dintre aceste istorii de toate zilele trebuia spusă cu emfaza rarelor evenimente care sunt demne de a reține atenția monarhilor; marea retorică trebuia să îmbrace aceste afaceri de nimic. Nicicind, mai tîrziu, mohorîta administrație polițienească sau dosarele medicinei sau ale psihiatriei nu vor mai regăsi astfel de efecte de limbaj. Uneori, un edificiu verbal somptuos pentru a povesti o ticăloșie obscură sau o intrigă mărunță; alteori, câteva fraze scurte fulgerîndu-l pe un mizerabil și rearuncîndu-l imediat în bezna sa; sau prelunga relatare a necazurilor povestite după modelul rugămintii și al umilinței: discursul politic al banalității nu putea fi decît solemn.

Se mai produce însă, în aceste texte, și un alt efect de disparitate. Se întâmplă de multe ori ca solicitările de internare să fie făcute de oameni de condiție foarte joasă, puțin sau deloc alfabetizați; ei însiși, cu puținele lor cunoștințe sau, în locul lor, un scrib mai mult sau mai puțin pricpeput compuneau cum puteau și ei formulările și turnurile de

frază pe care le considerau a se impune atunci cînd te adresezi regelui sau celor mari, și le amestecau cu cuvinte stîngace și violente, expresii necioplite prin care ei își imaginau, desigur, că dau mai multă forță și mai mult adevăr solicitărilor lor, atunci, în fraze soleinne și dislocate, alături de cuvinte ininteligibile răsar expresii aspre, stîngace, rău sunătoare; în limbajul obligatoriu și ritualic se întrețes nerăbdările, furiile, turbările, pasiunile, ranchiunile și revoltele. O anumită vibrație și niște intensități sălbatice dau peste cap regulile acestui discurs afectat și se fac auzite cu propriile lor moduri de a se rosti. Așa vorbește, de pildă, nevasta lui Nicolas Bienfait: ea “își ia libertatea de a-i expune Monseniorului că numitul Nicolas Bienfait, căruță de remiză, este un om foarte destrăbălat care o moară cu bătaia și care vinde totul, făcînd deja să moară cele două neveste ale sale, dintre care primeia i-a ucis copilul în corp, a doua după ce i-a vîndut și mîncat totul, datorită tratamentului rău, a făcut-o să moară de langoare, ajungînd să vrea s-o stranguleze cu o zi înainte de a muri... Celei de-a treia vrea să-i măñînce înima friptă, nemaisocotind alte multe omoruri pe care le-a comis; Monseniores, mă arunc la picioarele Majestății Voastre pentru a implora Mila Voastră. Sper că în bunătatea Voastră îmi veți face dreptate, căci viața fiindu-mi amenințată clipă de clipă, n-am să încetez să mă rog la Domnul să vă țină sănătos...”

Documentele adunate de mine aici sunt omogene; și riscă să pară monotone. Toate funcționează, însă, în mod disparat. Disparitate între lucrurile povestite și modul de a le spune; disparitate între cei care se plîng și se ceresc și cei care au toată puterea asupra lor; disparitate între ordinea mimusculă a problemelor ridicate și enormitatea puterii puse în operă; disparitate între limbajul ceremoniei și al puterii și limbajul furiilor și al neputințelor. Sunt niște texte care trag cu ochiul către Racine, Bossuet sau Crébillon; dar ele poartă în sine o întreagă turbulență populară, o întreagă mizerie și violență, o întreagă “josnicie”, cum se spunea pe atunci, pe care nici o literatură din acea epocă n-ar fi putut s-o adăpostească. Ele fac să apară calici, sărmani sau doar mediocri pe scena unui ciudat teatru în care aceștia adoptă posturi, turnuri ale vocii, grandilocvențe și se îmbracă în zdrențe de postav, care le sunt necesare dacă vor să li acorde atenție pe scena puterii. Ei duc, uneori, cu gîndul la o biată trupă de măscărici care s-ar împopota că se poate cu niște străie altădată somptuoase pentru a juca în fața unui public de bogăți care își va bate joc de ei. Cu mica diferență că aceștia își joacă propria viață, în față unor potențați care pot să decidă în privința ei. Niște personaje coborîte din Céline care

doreșc să se facă auzite la Versailles.

Va veni o zi în care toată această disparitate va dispărea. Puterea care se va exercita la nivelul vieții cotidiene nu va mai fi aceea a unui monarh apropiat și îndepărtat, atotputernic și capricios, sursă a tot ce-i justiție și obiect al oricărui fel de seducție, în același timp principă politic și forță magică; ea se va constitui dintr-o rețea fină, diferențiată, continuă, care va lega instituțiile diferite ale justiției, poliției, medicinei, psihiatriei. Iar discursul care se va forma atunci nu va mai avea veche teatralitate artificială și stîngace; se va dezvolta într-un limbaj care se va pretinde acela al observației și al neutralității. Banalul va fi analizat prin grila eficace dar cenușie a Administrației, a jurnalismului și al științei; dacă nu cumva vom merge să-i căutăm splendorile ceva mai departe, în literatură. În secolele al XVII-lea și al XVIII-lea ne aflăm în epoca încă aspră și barbară în care toate aceste mediații nu există; corpul mizerabililor este pus să înfrunte direct corpul regelui, agitația lor să se confrunte cu ceremoniile sale; nu există nici limbaj comun, ci o ciocnire între strigăte și ritualuri, întredezordini ce se vor rostite și rigoarea formelor ce trebuie respectată. De aici, pentru noi, care privim de departe această primă apariție a cotidianului în codul politicului, fulgurații ciudate, ceva strident și intens, care se va pierde ulterior, atunci când aceste lucruri și acești oameni vor fi transformați în "afaceri", fapte diverse sau cazuri.

\*

Moment important acesta, al unei societăți care a acordat cuvinte, turnuri și fraze, ritualuri de limbaj masei anonime a oamenilor pentru ca aceștia să poată să vorbească despre ei însăși – să vorbească public și sub tripla condiție ca acest discurs să fie adresat și pus în circulație în interiorul unui dispozitiv de putere bine definit, ca el să determine apariția fundalului pînă atunci abia perceptibil al existențelor și ca pornind de la acest război infim al pasiunilor și intereselor, el să ofere puterii posibilitatea unei intervenții suverane. Urechea lui Denys era o mică mașină elementară în comparație cu aceasta. Ca și cum puterea ar fi ușoară și facil, desigur, de distrus, dacă n-ar face decît să supravegheze, să spioneze, să surprindă, să interzică și să pedepsească; ea, însă, incită, suscită, produce; nu este doar un ochi și o ureche; îi face pe oameni să acționeze și să vorbească.

Această mașinărie a fost fără doar și poate importantă pentru constituirea unor domenii de cunoaștere. Ea nu este străină nici de un

nou regim al literaturii. Nu vreau să spun că scrierea cu sigiliu s-ar afla la originea unor forme literare inedite, ci că la răscrucerea secolelor al XVII-lea și al XVIII-lea, raporturile dintre discurs, putere, viața cotidiană și adevarat s-au legat într-un nou fel, în care literatura era și ea implicată.

Fabula, în funcție de sensul cuvântului, este ceea ce merită a fi spus. Vreme îndelungată, în societatea occidentală, viața de zi cu zi n-a putut să acceadă la discurs decât străbătută și transfigurată de fabulos; trebuia să fie scoasă din ea însăși prin eroism, fapta de vitejie, aventuri, Providență și grație, eventual nelegiuire; trebuia să fie marcată cu o tușă de imposibil. Abia atunci devinea dicibilă. Ceea ce o făcea inaccesibilă îi permitea să funcționeze ca lecție și ca exemplu. Cu cât o povestire era mai neobișnuită, cu atât forța ei de a vrăji și de a convinge era mai mare. În acest joc al "fabulosului exemplar", indiferența față de adevarat și de fals era, prin urmare, fundamentală. Iar dacă se întâmpla ca mediocritatea realului să fie povestită pentru ea însăși, nu era decât pentru a provoca un efect de caraghioslîc: simplul fapt de a vorbi despre aşa ceva provoca risul.

Începînd cu secolul al XVII-lea, Occidentul a asistat la nașterea unei întregi "fabule" a vieții obscure din care fabulosul a fost exclus. Imposibilul sau derizoriul au încetat să mai fie condiția sub care obișnuitul putea fi povestit. La naștere o artă a limbajului a cărei sarcină nu mai este aceea de a cînta improbabilul, ci de a face să apară ceea ce nu apare – nu poate sau nu trebuie să apară: să spună ultimele trepte, cele mai mărunte, ale realului. În momentul în care are loc instaurarea unui dispozitiv pentru a se forța spunerea "infimului", ceea ce nu se spune, ceea ce nu merită nici o glorie, "infamul" deci, se formează un nou imperativ, care va constitui ceea ce am putea să numim etica imanentă a discursului literar occidental: funcțiile sale ceremoniale vor dispărea treptat; sarcina lui nu va mai fi aceea de a manifesta în chip sensibil strălucirea mult prea vizibilă a forței, a grației, a erotismului, a puterii; ci de a căuta ceea ce este cel mai greu de surprins, cel mai ascuns, cel mai dificil de spus și de arătat, pînă la urmă cel mai interzis și mai scandalos. Un soi de poruncă de a scoate din bîrlog latura cea mai nocturnă și mai cotidiană a existenței (fie și cu riscul de a descoperi, uneori, în ea figurile solemnale ale destinului) va trasa ceea ce constituie panta de evoluție a literaturii cu începere din secolul al XVII-lea, de când ea a început să fie literatură în sensul modern al cuvântului. Mai mult decât o formă specifică, decât o relație esențială cu forma, tocmai această constringere, era să spun această

morală este cea care o caracterizează și i-a adus pînă la noi imensa mișcare: obligația de a spune cele mai comune dintre secrete. Literatura nu rezumă la ea însăși această mare politică, această mare etică discursivă; și nici nu se reduce în întregime la ea; dar își are în această politică și etică locul său și condiția sa de existență.

De unde și dublul său raport cu adevărul și cu puterea. În vreme ce fabulosul nu poate să funcționeze decît într-o indecizie între adevărat și fals, literatura se instaurează printr-o decizie de ne-adevăr: ea se prezintă în mod explicit pe ea însăși ca artificiu, dar angajîndu-se să producă efecte de adevăr recognoscibile ca atare; importanța acordată, în epoca clasică, naturalului și imitației reprezintă, neîndoelnic, una din primele maniere de a formula această funcționare "în adevăr" a literaturii. Fițiunea a înlocuit, aşadar, fabulosul, romanul se eliberează de romanesc și nu se va dezvolta decît eliberîndu-se cît mai complet de el. Literatura face, aşadar, parte din marele sistem de constrîngeri prin care Occidentul a silit cotidianul să intre în discurs; locul său este, însă, unul special: în îndîrjirea ei de a căuta cotidianul sub el însuși, de a depăși limitele, de a spulbera cu brutalitate sau insidios secretele, de a deplasa regulile și codurile, de a spune inavuabilul, ea va tinde, prin urmare, să se plaseze în afara legii sau, măcar, de a lua asupra ei însăși povara scandalului, a transgresiunii și a revoltei. Mai mult decît oricare altă formă de limbaj, ea rămîne discursul "infamiei": ei îi revine sarcina de a spune indicibilul extrem – răul maxim, secretul suprem, intolerabilul, nerușinatul. Fascinația pe care le exercită, de ani și ani de zile, una asupra alteia psihanaliza și literatura este, din acest punct de vedere, semnificativă. Dar nu trebuie să uităm că această poziție cu totul singulară a literaturii nu este decît efectul unui anumit dispozitiv de putere care traversează, în Occident, economia discursului și strategiile adevăratului.

Spuneam, la început, că mi-ar plăcea ca aceste texte să fie citite asemenei unor "nuvele". Era, desigur, exagerat spus; nici una nu va egala vreodată cea mai măruntă povestire al lui Cehov, Maupassant sau James. Nici "cvasi-", nici "sub-literatură", aceste texte nu reprezintă nici măcar schița unui gen; ci, în dezordine, zgromot și chin, lucrarea puterii asupra vieților, și discursul care se naște de aici. *Manon Lescaut*<sup>\*</sup> povestește una dintre istoriile care urmează.

\* A.F. Prévost, *Les Aventures du chevalier Des Grieux et de Manon Lascaut*, Amsterdam, 1733.

# ÎNCORPORAREA SPITALULUI ÎN TEHNOLOGIA MODERNĂ

În ce moment a început spitalul să fie considerat ca un instrument terapeutic, altfel spus ca un instrument de intervenție în maladie, ca un instrument capabil, prin el însuși și prin fiecare dintre efectele sale, să îngrijească un bolnav?

Spitalul ca instrument terapeutic este, într-adevăr, un concept relativ modern, dat fiind că datează de la sfîrșitul secolului al XVIII-lea. În jurul anului 1760 și-a făcut apariția ideea că spitalul putea și trebui să fie un instrument menit să-l vindeca pe bolnav. Acest lucru se petrece prin intermediul unei noi practici: vizita și observarea sistematică și comparată a spitalelor.

În Europa, asistăm la începutul unei serii de călătorii de studii. Printre acestea, cea a englezului Howard\*, care a străbătut spitalele și închisorile continentului între 1775 și 1780; ca și cea a francezului Tenon \*\*, trimis la cererea Academiei de Științe, în momentul cînd se punea problema reconstrucției stabilimentului Hôtel-Dieu din Paris.

Aceste călătorii de studii prezintau mai multe caracteristici:

1) Finalitatea lor era aceea de a defini, pe baza unei anchete, un program de reformă sau de reconstrucție al spitalelor. Atunci cînd Academia de Științe s-a hotărît să-l trimită pe Tenon în diferite țări europene ca să ancheteze cu privire la situația spitalelor, acesta a scris următoarea frază care mi se pare foarte importantă: "Spitalele deja existente trebuie să permită evaluarea meritelor și defectelor noului spital".

\* J. Howard, *The State of Prisons in England and Wales*, London, Warrington, 2 vol., 1777-1780 (*État des prisons, des hôpitaux et des maisons de force*, trad. fr. J.P. Bérenger, Paris, Lagrange, 2 vol., 1788).

\*\* J.-R. Tenon, *Mémoires sur les hôpitaux de Paris*, Paris, Royez, 1788.

Se consideră, atunci, că nici o teorie medicală nu este suficientă în ea însăși pentru a defini un program spitalicesc. În plus, nici un plan arhitectural abstract nu este în măsură să ofere formula spitalului bun. Este vorba, într-adevăr, despre o problemă complexă, ale cărei efecte și consecințe nu sunt foarte bine cunoscute. Spitalul acționează asupra bolilor, poate uneori să le agraveze, să le multiplice sau, din contră, să le atenuze.

Numai o critică empirică asupra acestui obiect nou care este spitalul, interogat și izolat într-un mod cu totul nou, va putea să ofere ideea unui program modern de construire a spitalelor. Spitalul încetează, prin urmare, să mai fie o simplă figură arhitecturală, făcind de-aici înainte parte dintr-un fapt medico-spitalicesc care se cere studiat la fel ca și climatele, maladiile etc.

2) Aceste anchete furnizează puține detalii cu privire la aspectul exterior al spitalului și la structura generală a edificiului. Nu era vorba de niște descrieri de monumente, asemănătoare celor pe care le întocmeau clasicii călători din secolele al XVII-lea și al XVIII-lea, ci de niște descrieri funcționale. Howard și Tenon dădeau, într-adevăr, seamă de numărul de bolnavi per spital, de relația dintre numărul pacienților și numărul paturilor, de spațiul util al instituției, de mărimea și înălțimea sărilor, de cantitatea de aer de care dispunea fiecare bolnav și, în sfîrșit, de rata mortalității și a vindecării.

Ei căutau, de asemenea, să determine relațiile care puteau să existe între fenomenele patologice și condițiile proprii fiecărui stabiliment în parte. Astfel, Tenon cerceta care erau condițiile particulare în care erau cel mai bine îngrijite cazurile spitalizate pentru răni și care erau, pentru răniți, imprejurările cele mai puțin favorabile. În felul acesta, el stabilea o corelație între rata crescută a mortalității printre răniți și proximitatea cu bolnavii atinși de febră malignă, cum se spunea pe atunci. El demonstra, totodată, că rata mortalității parturientelor creștea atunci când acestea erau interne într-o încăpere situată deasupra răniților.

La fel studia Tenon și traiectele, deplasările, mișcările din interiorul spitalului, în special parcursurile urmate de lenjerie curată, de cearșafuri, de lenjerie murdară, de prosoapele folosite de răniți etc. El încerca să determine cine transporta acest material, unde-l ducea, unde era el spălat, cui îi era distribuit. După părerea lui, aceste parcursuri explicau diferite fapte patologice caracteristice spitalelor.

El mai analiza, totodată, și de ce trepanația, una dintre operațiile cel mai frecvent practicate în acea epocă, se desfășura mult mai bine la

spitalul englez din Bethleem decât la Hôtel-Dieu din Paris. Existau cumva factori interni din structura spitalicească și din modul de repartizare a bolnavilor care explicau această situație? Întrebarea se punea în funcție de situația sălilor, de repartizarea lor, de transportul lenjeriei murdare.

3) Autorii acestor descrieri funcționale a organizării medico-spațiale a spitalului nu erau, cu toate acestea, arhitecți. Tenon era medic, și în această calitate l-a desemnat Academia de Științe să viziteze spitalele. Si chiar dacă Howard nu era medic, el a fost, totuși, un precursor al filantropilor și deținea o competență aproape socio-medicală.

Așa a apărut un nou mod de a vedea spitalul, conceput ca un mecanism care trebuie să îngrijească și, pentru aceasta, trebuind, mai întâi, să îndrepte efectele patologice pe care el putea să le producă.

S-ar putea afirma că acest lucru nu este nou, că de multă vreme spitalele se consacrau îngrijirii bolnavilor, se poate afirma că ceea ce se descoperă în secolul al XVIII-lea este faptul că spitalele nu vindecă atât cât ar trebui; că nu este vorba de altceva decât de o rafinare a exigențelor clasice cu privire la instrumentul spitalicesc.

Aș vrea să formulez o serie de obiecții la această ipoteză. Spitalul care funcționa în Europa de pe vremea Evului Mediu nu constituia cîtuși de puțin o modalitate de a vindeca și nici măcar nu fusese conceput pentru aceasta. În istoria îngrijirilor oferite bolnavului în Occident au existat, în realitate, două categorii distincte care nu se suprapuneau, care se întîlneau deseori, dar care erau fundamental diferite: medicina și spitalul.

Spitalul ca instituție importantă, esențială chiar pentru viața urbană a Occidentului cu începere din Evul Mediu, nu este o instituție medicală. În acea epocă, medicina nu este o profesiune spitalicească. Este important să reținem această situație pentru a înțelege inovația pe care o reprezintă introducerea, în secolul al XVIII-lea, a unei medicini spitalicești sau a unui spital medico-terapeutic. Voi încerca să arăt diferența dintre aceste două categorii pentru a situa această inovație.

Înainte de secolul al XVIII-lea, spitalul era în primul rînd o instituție de asistență pentru cei săraci. El era, totodată, și o instituție de separare și de excludere. Săracul, ca atare, avea nevoie de asistență; ca bolnav, el era purtătorul unei maladii pe care risca să-o propage. Pe scurt, era periculos. De aici, existența necesară a spitalului, atât pentru a strînge bolnavii la un loc, cât și pentru a-i feri pe ceilalți de pericolul pe care ei îl reprezentau. Până în secolul al XVIII-lea, personajul ideal

al spitalului nu era, aşadar, bolnavul, cel care trebuia îngrijit, ci săracul, care era deja muribund. Este vorba, în acest din urmă caz, de o persoană care necesită o asistență materială și spirituală, care are nevoie să primească ultimul ajutor și ultimul sacrament. Aceasta era funcția esențială a spitalului.

Se spunea pe atunci – nu fără motiv – că spitalul era un loc unde veneai ca să mori. Personalul spitalicesc nu se străduia să-l îngrijească pe bolnav, ci să-i obțină mîntuirea. Era un personal caritativ (alcătuit din membri ai bisericii și din laici) care muncea la spital pentru a face operă de mizericordie și a se asigura, astfel, de mîntuirea viitoare. Prin urmare, instituția servea la salvarea sufletului celui bolnav în clipa morții, ca și al personalului care-l îngrijea. El exercita o funcție de trecere de la viață spre moarte, de salvare spirituală, mult mai mult decât o funcție materială, și aceasta separîndu-i pe indivizii periculoși de restul populației.

Pentru studierea semnificației generale a spitalului în Evul Mediu și în timpul Renașterii, trebuie citită *Cartea vieții active de la Hôtel-Dieu*<sup>\*</sup>, scrisă de un parlamentar, care a fost administrator al acestui stabiliment, într-o limbă plină de metafore – un soi de *Roman de la rose* al spitalizării –, dar care reflectă cît se poate de bine amestecul dintre funcțiile de asistență și cele de conversie spirituală ce incumbau pe atunci spitalului.

Acstea erau caracteristicile spitalului pînă la începutul secolului al XVIII-lea. Spitalul general, loc de internare în care se îngheșuau și se amestecau bolnavi, nebuni, prostitute etc., continuă să fie, la jumătatea secolului al XVII-lea, un soi de instrument mixt de excludere, de asistență și de conversie spirituală care ignoră funcția medicală.

În ceea ce privește practica medicală, nici unul dintre elementele care o integrau și îi slujeau ca justificare științifică nu o predestină să fie o medicină spitalicească. Medicina medievală, și încă cea din secolele al XVII-lea și al XVIII-lea, era profund individualistă, individualistă pentru medic, căruia i se recunoștea condiția după o inițiere asigurată de corporația medicală însăși. Ea cuprindea o stăpînire a textelor și transmiterea unor formule mai mult sau mai puțin secrete. Experiența spitalicească nu făcea parte din formarea ritualică a medicului.

\* Maître Jehan Henri (cantor la Notre-Dame și președinte al Camerei de anchete din Parlament), *Le Livre de vie active des religieuses de Hôtel-Dieu de Paris*, Paris, 1480.

Intervenția medicului în cazul bolii gravă în jurul conceptului de criză. Medicul trebuia să observe boala și pe bolnav încă de la apariția primelor simptome pentru a determina momentul în care urma să se producă criza. Criza reprezenta momentul cînd în bolnav se întâlneau natura sănătoasă și răul care îl lovise. În această luptă între natură și boală, medicul trebuia să observe semnele, să prevadă evoluția și să favorizeze, pe cît posibil, triumful sănătății și al naturii asupra bolii. În cură, intrau în joc natura, boala și medicul. În această luptă, medicul îndeplinea o funcție de predicție, de arbitru și de aliat al naturii împotriva bolii. Acest soi de bătălie sub forma căreia se desfășura cura nu putea să se deruleze decât printr-o relație individuală între medic și bolnav. Ideea unei largi serii de observații, culese înăuntrul spitalului, care să permită reliefarea caracteristicilor generale ale unei maladii și ale elementelor sale particulare etc. nu făcea parte din practica medicală.

Nimic, astfel, din practica medicală a epocii nu permitea organizarea cunoștințelor spitalicești. Si nici organizarea spitalului nu permitea intervenția medicinei. Drept urmare, pînă la jumătatea secolului al XVIII-lea, spitalul și medicina vor rămîne două domenii separate. Dar cum s-a produs transformarea, cum, adică, s-a "medicalizat" spitalul și cum s-a ajuns la medicina spitalicească?

Principalul factor al acestei transformări nu l-a constituit căutarea unei acțiuni pozitive a spitalului asupra bolnavului și bolii, ci pur și simplu anularea efectelor negative ale spitalului. Nu era vorba în primul rînd de o medicalizare a spitalului, ci de purificarea lui de efectele sale nocive, de dezordinea pe care o prilejuia. Prindezordine se înțelege, în acest caz, maladiile pe care această instituție putea să le producă la persoanele interne și să le propage în orașul în care se afla aceasta. Spitalul constituia, astfel, un focar permanent de dezordine economică și socială.

Această ipoteză a unei "medicalizări" a spitalului prin eliminarea dezordinii pe care el o producea este confirmată de faptul că cea dinții mare organizare spitalicească a Europei a apărut în secolul al XVII-lea, mai cu seamă în spitalele maritime și militare. Punctul de plecare al reformei spitalicești nu a fost spitalul civil, ci spitalul maritim, care era un loc de dezordine economică. Într-adevăr, plecînd de la el se organiza traficul de mărfuri, de obiecte prețioase și alte materii rare ce provineau din colonii. Traficantul care se prefăcea că este bolnav era condus la spital încă de la debarcare. Aici, el ascundea obiectele pe care le sustrăgea, în felul acesta, controlului economic al vămii. Marile

spitale maritime din Londra, Marsilia sau La Rochelle devineau, astfel, locul unui vast trafic împotriva căruia protestau autoritățile fiscale.

Astfel, deci, cel dintâi regulament spitalicesc care apare în secolul al XVII-lea se referă la inspectarea lăzilor pe care marinarii, medicii și farmaciștii le păstrau în spitale. Începând cu acest moment, cuferele puteau fi inspectate și se putea înregistra conținutul lor. Dacă se găseau mărfuri destinate contrabandei, proprietarii erau imediat pedepsiți. Astfel își face apariția, în acest regulament, o primă anchetă economică.

În plus, o altă problemă apare în aceste spitale maritime și militare: aceea a carantinei, adică a bolilor epidemice pe care puteau să le aducă persoanele care debarcau. Lazareturile instalate, de pildă, la Marsilia și La Rochelle constituiau un soi de spital perfect. E însă vorba, în primul rînd, de un tip de spitalizare ce nu concepe spitalul ca pe un instrument de cură, ci mai degrabă ca pe un mijloc de a împiedica apariția unui focar de dezordine economică și medicală.

Dacă spitalele maritime și militare au devenit modele ale reorganizării spitalicești e, aşadar, pentru că, o dată cu mercantilismul, reglementările economice au devenit mai stricte. Dar și pentru că valoarea omului creștea de fiecare dată mai mult. Într-adevăr, tocmai aceasta e epoca în care formarea individului, capacitatea și aptitudinile sale au început să aibă un preț pentru societate.

Să luăm exemplul armatei. Până în a doua jumătate a secolului al XVII-lea, nu exista nici o dificultate în a recruta soldați. Era suficient să deții niște mijloace financiare. Existau, în Europa, șomeri, vagabonzi, mizerabili dispuși să se înroleze în armata indiferent cărei puteri, naționale sau religioase. La sfîrșitul secolului al XVII-lea, introducerea puștii face ca armata să devină mult mai tehnică, mai subtilă și mai costisitoare. Pentru a deprinde minuirea unei puști, este nevoie de o ucenicie, de manevre, de instrucții. În felul acesta, prețul unui soldat ajunge să-l întreacă pe acela al unui simplu muncitor, iar costul armatei se transformă într-un capitol bugetar important pentru toate țările. Iată de ce, atunci cînd un soldat este format, el nu poate fi lăsat să moară. Dacă moare, acest lucru trebuie să se întâmple într-o bătălie, ca soldat, nu din pricina unei maladii. Nu trebuie să uităm că, în secolul al XVII-lea, rata mortalității soldaților era foarte ridicată. Cu titlu de exemplu, o armată austriacă ce a plecat din Viena spre Italia a pierdut cinci șesimi din efectivul său înainte de a ajunge la locul luptei. Aceste pierderi cauzate de boli, epidemii și dezertări

constituiau o problemă relativ curentă.

Plecînd de la această transformare tehnică a armatei, spitalul militar devine o problemă tehnică și militară importantă: 1) oamenii din spitalul militar trebuiau supravegheati să nu dezerteze deoarece fuseseră formați la un cost ridicat; 2) ei trebuiau îngrijiți ca să nu moară de boală; 3) trebuia, în sfîrșit, să nu se ajungă ca, o dată restabiliți, ei să mimeze boala pentru a rămîne în camere etc.

A apărut, în consecință, o reorganizare administrativă și politică: un control nou al autorității în incinta spitalului militar. La fel s-a întîmplat și cu spitalul maritim cu începere din momentul în care tehnica maritimă a devenit mai complexă și cînd nici aici nu se mai putea accepta pierderea unei persoane formate la un cost ridicat.

Cum s-a realizat această reorganizare a spitalului? Reamenajarea spitalelor maritime și militare nu se bazează pe o tehnică medicală, ci în primul rînd pe o tehnologie pe care am putea să-o calificăm drept politică, și anume disciplina.

Disciplina este o tehnică de exercitare a puterii care n-a fost, la drept vorbind, inventată, ci mai curînd elaborată de-a lungul secolului al XVIII-lea. Într-adevăr, ea existase de-a lungul istoriei, în Evul Mediu și chiar în Antichitate. Din acest punct de vedere, mănăstirile constituie un exemplu de loc al puterii înăuntrul căruia domnea un sistem disciplinar. Sclavia și marile companii sclavagiste existente în coloniile spaniole, engleze, franceze, olandeze etc. erau și ele niște modele de mecanisme disciplinare. Dacă am merge pînă la legiunea romană, am găsi și acolo un model de disciplină.

Mecanismele disciplinare datează, astfel, din vremuri vechi, dar ele apar izolate și fragmentate pînă în secolele al XVII-lea și al XVIII-lea, cînd puterea disciplinară se perfectionează, transformîndu-se într-o nouă tehnică de gestionare a omului. Se vorbește frecvent despre invențiile tehnice ale secolului al XVII-lea – tehnologia chimică, metalurgia etc. –, dar nu se spune nimic despre invenția tehnică reprezentată de acest nou mod de a guverna omul, de a-i controla multiplele sale aspecte, de a le utiliza la maximum și de a ameliora produsul util al muncii sale, al activităților sale grație unui sistem de putere care permite controlul lor. În marile fabrici care încep să apară, în armată, în școli, cînd în întreaga Europă se observă marile progrese ale alfabetizării, apar aceste noi tehnici de putere care constituie marile invenții ale secolului al XVII-lea.

Plecînd de la exemplul școlii și de la acela al armatei, ce anume vedem apărînd în această epocă?

1) O artă a repartizării spațiale a indivizilor. În armata secolului al XVII-lea, indivizii sunt îngrämati, formează un conglomerat, cu cei mai puternici și mai capabili înainte și cu cei care nu știu să lupte, sunt lași și amenință să fugă, pe flancuri sau în mijloc. Forța unui corp militar rezida, atunci, în efectul de densitate al acestei mase umane.

În secolul al XVIII-lea, din contră, începînd din momentul cînd soldatul primește o pușcă, este necesară studierea distribuției indivizilor cu scopul de a-i plasa convenabil acolo unde eficacitatea lor va putea să fie maximă. Disciplina militară începe din momentul cînd un soldat este învățat cum să se plaseze, cum să se deplaseze, cum să fie acolo unde trebuie să fie.

În școlile secolului al XVII-lea, la fel, elevii sunt înghesuiți. Profesorul îl chema pe unul dintre ei, îi ținea câteva minute un curs, după care îl trimitea la loc și-l chema pe altul, și tot aşa. Învățămîntul colectiv oferit tuturor elevilor în mod simultan presupunea o repartizare spațială a clasei.

Disciplina este, mai presus de orice, o analiză a spațiului; individualizarea prin intermediul spațiului, plasarea corporilor într-un spațiu individualizat este cea care permite clasificarea și combinarea.

2) Disciplina nu își exercită controlul asupra rezultatului unei acțiuni, ci asupra dezvoltării acesteia. În fabricile de tip corporativ ale secolului al XVII-lea, ceea ce se cerea de la muncitor și de la maistru era fabricarea unui produs înzestrat cu calități particulare. Modul de a fabrica aceste produse depindea de ceea ce se transmitea de la o generație la alta. Controlul nu afecta modul de producție. În mod asemănător, un soldat era învățat cum să se bată, cum să fie mai tare decît adversarul în luptă individuală sau pe cîmpul de luptă.

Cu începere din secolul al XVIII-lea s-a dezvoltat o artă a corpului uman. Se începe prin a se observa mișările executate, prin a se determina care dintre ele sunt cele mai eficace, mai rapide și mai potrivite. Așa își face apariția, în fabrici, faimosul și sinistrul personaj al contramaistrului, însărcinat să observe nu dacă se muncește, ci cum să ar putea munci mai repede și cu mișcări mai bine adaptate. În armată își fac apariția subofițerul și, o dată cu el, exercițiile, manevrele și descompunerea mișcărilor în timp. Celebra regulament al infanteriei, care asigură victoria lui Frederic de Prusia, cuprinde o serie de mecanisme de conducere a mișcărilor corpului.

3) Disciplina este o tehnică de putere care implică o supraveghere constantă și continuă a indivizilor. Nu este suficient ca aceștia să fie observați din cînd în cînd sau să se vadă dacă ceea ce fac

coresponde regulilor. Ei trebuie supravegheati neîncetat pentru ca activitatea să se realizeze, trebuie supuși unei piramide permanente de supraveghere. Așa și-au făcut apariția, în armată, o serie continuă de grade, care merg de la general pînă la simplul soldat, și un sistem de inspecții, treceri în revistă, parade, defilări etc. care permite observarea în permanentă a fiecărui individ.

4) Disciplina presupune un registru permanent: adnotări cu privire la individ, relatarea evenimentelor, element disciplinar, comunicarea informațiilor către eșaloanele superioare astfel încît nici un amânunt să nu scape vîrfului ierarhiei.

În sistemul clasic, exercițiul puterii era confuz, global și discontinuu. Era vorba de puterea suverană asupra unor grupuri integrate pe familii, cetăți, parohii, adică pe unități globale. Nu era vorba de o putere acționînd continuu asupra individului.

Disciplina reprezintă ansamblul de tehnici în virtutea căror sistemele de putere au ca obiectiv și ca rezultat singularizarea indivizilor. Ea constituie puterea de individualizare al cărei instrument fundamental constă în examen. Examenul este supravegherea permanentă, clasificatoare, care permite repartizarea indivizilor, judecarea, evaluarea, localizarea și, astfel, utilizarea lor la maximum. Prin intermediul examenului, individualitatea devine un element pentru exercitarea puterii.

Introducerea unor mecanisme disciplinare în spațiul dezordonat al spitalului avea să permită medicalizarea acestuia. Toate cele expuse pînă acum explică de ce spitalul a fost disciplinat: motivele economice, valoarea atribuită individului, dorința de a se evita propagarea epidemiiilor explică controlul disciplinar la care sînt supuse spitalele. Dar dacă această disciplină îmbracă un caracter medical, dacă această putere disciplinară este încredințată medicului, acest fapt se datorează unei transformări a cunoașterii medicale. Formarea unei medicini spitalicești se cuvine atribuită, pe de o parte, introducerii disciplinei în spațiul spitalicesc și, pe de altă parte, transformării pe care o înregistrează în această epocă practicarea medicinei.

În sistemul epistemic și epistemologic al secolului al XVIII-lea, marele model de inteligibilitate al maladiilor îl reprezintă botanica, mai exact clasificarea lui Linné. Aceasta implică necesitatea de a gîndi maladiile ca pe un fenomen natural. Ca și pentru plante, există, în cazul bolilor, specii diferite, caracteristici observabile, tipuri de evoluție. Boala este natura, însă o natură datorată acțiunii particulare a mediului asupra individului. Atunci cînd persoana sănătoasă este

supusă unor acțiuni ale mediului, ea servește drept punct de sprijin pentru boala, fenomen-limită al naturii. Aerul, apa, alimentația, regimul general de viață constituie bazele pe care se dezvoltă, într-un individ, diferențele tipuri de boli.

În această perspectivă, cura este dirijată de o intervenție medicală care nu vizează să atingă boala propriu-zisă, ca în medicina crizei, ci, aproape în marginea bolii și a organismului, care se orientează spre mediul ambiant: aerul, apa, temperatura, regimul, alimentația etc. O medicină a mediului este cea care se constituie, în măsura în care boala este considerată un fenomen natural care ascultă de niște legi naturale.

Iată de ce tocmai în articularea acestor două procese – deplasarea intervenției medicale și aplicarea disciplinei la spațiul spitalicesc – se întâlnește originea spitalului medical. Aceste două fenomene, de origine diferită, aveau să poată să se întâlnească grație introducerii unei discipline spitalicești a cărei funcție era aceea de a garanta anchetele, supravegherea, aplicarea disciplinei în lumea dezordonată a bolnavilor și a bolilor și, în sfîrșit, de a transforma starea locului care îi cuprindea pe bolnavi. Totodată, aceștia au fost individualizați și repartizați într-un spațiu în care puteau fi supravegheați și în care puteau fi notate evenimentele care aveau loc; s-au modificat, în egală măsură, aerul pe care aceștia îl respirau, temperatura ambientă, apa potabilă, regimul, astfel încât noul chip al spitalului, impus de introducerea disciplinei, să aibă o funcție terapeutică.

Dacă admitem ipoteza că spitalul s-a născut din tehniciile puterii disciplinare și din medicina de intervenție asupra mediului, vom putea să înțelegem diferențele caracteristici ale acestei instituții.

1) Localizarea spitalului și repartizarea internă a spațiului. La sfîrșitul secolului al XVIII-lea, chestiunea spitalului este mai presus de orice o chestiune de spațiu. Este vorba, mai întîi, de a ști unde anume va trebui situat spitalul pentru ca el să înceteze a mai fi un loc sumbru, întunecat și confuz, situat în inima orașului, în care oamenii ajung înainte să moară, propagând în mod periculos miasme, aer contaminat, apă murdară etc. Va trebui ca locul în care va fi situat spitalul să se conformeze controlului sanitar al orașului. Localizarea spitalului trebuia să fie determinată plecînd de la o medicină a spațiului urban.

Trebuia, apoi, ca și distribuția internă a spațiului în spital să fie calculată în funcție de anumite criterii: dacă există convingerea că o acțiune asupra mediului avea darul de a-i însănătoși pe bolnavi, în

jurul fiecărui bolnav trebuia, atunci, creat un mic spațiu individualizat, specificat, modificabil în funcție de pacient, de boală și de evoluția acesteia. Era necesar să se obțină o autonomie funcțională și medicală a spațiului de supraviețuire al bolnavului. S-a stabilit, astfel, principiul după care paturile nu trebuie ocupate cu mai mult de un bolnav. Astfel a fost suprimat patul-dormitor, în care uneori puteau să se îngămădească pînă la șase persoane.

Va trebui, de asemenea, ca în jurul bolnavului să se creeze un mediu modificabil care să permită mărirea temperaturii, împrospătarea aerului, dirijarea lui spre un singur bolnav etc. Pornind de aici se dezvoltă cercetări cu privire la individualizarea spațiului de viață și a respirației bolnavilor, inclusiv în saloanele colective. Astfel, s-a ajuns, de exemplu, la formularea proiectului de a se izola patul fiecărui bolnav cu ajutorul unor cearșafuri așezate pe laturi și deasupra, pentru a se permite circulația aerului evitîndu-se, totodată, propagarea miasmelor.

Toate acestea ne arată felul în care, într-o structură particulară, spitalul constituie un mijloc de intervenție asupra bolnavului. Arhitectura spitalicească trebuie să reprezinte factorul și instrumentul curei spitalicești. Spitalul în care bolnavii se duceau ca să moară trebuie să dispară. Arhitectura spitalicească devine un instrument curativ, la fel ca și un regim alimentar, o sănătare sau oricare altă acțiune medicală. Spațiul spitalicesc a fost medicalizat în funcția și efectele sale. Aceasta este prima caracteristică a transformării spitalului la sfîrșitul secolului al XVIII-lea.

2) Transformarea sistemului de putere în interiorul spitalului. Pînă la jumătatea secolului al XVIII-lea, personalul religios, rareori laic, exercită puterea. El este însărcinat cu viața cotidiană a spitalului, cu salvarea și alimentația persoanelor interne. Medicul nu era chemat decât pentru a se ocupa de bolnavii cel mai grav atinși. Mai puțin decât de o acțiune reală, era vorba, de fapt, de o garanție, de o simplă justificare. Vizita medicală era un ritual foarte neregulat. În principiu, ea avea loc o dată pe zi și pentru sute de bolnavi. În plus, medicul depindea din punct de vedere administrativ de personalul religios, care avea puterea de a-l concedia.

Începînd din momentul în care spitalul e conceput ca un instrument de cură și când împărtirea spațiului devine un mijloc terapeutic, medicul își asumă principală responsabilitatea a organizării spitalicești. El este cel consultat pentru a se determina cum anume trebuie construit și organizat un spital; de aceea a realizat Tenon

amintita anchetă. Forma de mănăstire, proprie comunității religioase, utilizată pînă acum pentru organizarea spitalului, este interzisă. În plus, dacă regimul alimentar, aerisirea etc. devin instrumente ale curei, controlînd regimul bolnavului, medicul este însărcinat, pînă la un anumit punct, cu funcționarea economică a spitalului, care, pînă atunci, fusese un privilegiu al ordinelor religioase.

În același timp, prezența medicului în spital se reafirmă și se intensifică. Numărul vizitelor crește într-un ritm susținut de-a lungul întregului secol al XVIII-lea. În 1680, la Hôtel-Dieu din Paris, medicul trecea o dată pe zi; în mod cu totul diferit, în secolul al XVIII-lea s-au stabilit diverse regulamente prin care s-a specificat, succesiv, că trebuie efectuate vizite nocturne pentru bolnavii cel mai grav; că fiecare vizită trebuie să dureze două ore; și, pentru a încheia, în 1770, că un medic trebuie să rezideze în interiorul spitalului pentru a fi măsură să intervină, dacă era necesar, la orice oră din zi și din noapte.

Așa s-a ajuns la apariția personajului medicului de spital, care nu existase înainte. Pînă în secolul al XVIII-lea, marii medici nu provineau din spitale. Erau medici consulanți care își cîștigaseră prestigiul grație unui număr de vindecări spectaculoase. Medicul la care recurgeau comunitățile religioase pentru efectuarea de vizite în spital era cel mai adesea cel mai slab din breasla sa. Marele medic de spital, cu atît mai competent cu cît era mai mare experiența sa în aceste instituții, este o invenție a secolului al XVIII-lea. Tenon, de pildă, a fost medic de spital; la fel, munca pe care Pinel a realizat-o la Bicêtre n-a fost posibilă decit grație experienței dobîndite în mediul spitalicesc.

Această inversare a ordinii ierarhice în interiorul spitalului prin exercitarea puterii de către medic se reflectă în ritualul vizitei: defilarea aproape religioasă, condusă de medic, a întregii ierarhii a spitalului: asistenți, elevi, infirmiere etc. prezintându-se în fața patului fiecarui bolnav în parte. Acest ritual codificat al vizitei, care desemnează locul pe care-l ocupă puterea medicală, se regăsește și în regulamentele spitalicești din secolul al XVIII-lea. Aceste regulamente indică unde anume trebuie să stea fiecare persoană, precizează faptul că trecerea medicului trebuie anunțată de un clopoțel, că infirmiera trebuie să stea aproape de ușă, cu un caiet în mână, și să-l însoțească pe medic atunci cînd acesta pătrunde în salon etc.

3) Organizarea unui sistem de registre permanent și complet, în măsura posibilului, pentru consemnarea a tot ce se petrece. Să ne

uităm, mai întîi, la metodele de identificare a bolnavului. Acesteia i se prindea de încehetura brațului o etichetă pentru a putea fi deosebit atât viu, cât și atunci cînd murea. Pe partea de sus a patului era atîrnată o fișă ce cuprindea numele bolnavului și boala de care acesta suferăa. Se începe, de asemenea, utilizarea unei serii de registre care strîng și transmit informația: registrul general al intrărilor și ieșirilor în care se înscria numele bolnavului, diagnosticul medicului care-l primea, salonul în care se afla și, la sfîrșit, dacă decedase sau, din contră, fusese vindecat; registrul fiecărui salon în parte, pregătit de infirmiera șefă; registrul farmaciei, în care figurau rețetele; registrul cu directivele pe care medicul le formula în timpul vizitei cu privire la rețete, tratamentul prescris, diagnostic etc.

Într-un final, medicilor li s-a impus obligația de a-și confrunta experiența cu registrele – cel puțin o dată pe lună, așa cum preciza, în 1785, regulamentul de la Hôtel-Dieu –, cu scopul de a nota diferențele tratamente administrate, cele care au dat rezultate satisfăcătoare, medicii care au înregistrat cele mai multe succese, dacă maladiile epidemice treceau de la un salon la altul etc. În felul acesta, în interiorul spitalului se formează o colecție de documente. Și, astfel, acesta constituie nu doar un loc de cură, ci și un loc de producere a cunoașterii medicale. Cunoașterea medicală, care, pînă în secolul al XVIII-lea, era localizată în cărți, într-un soi de jurisprudență medicală concentrată în marile tratate clasice ale medicinei, începe să ocupe un loc care nu mai e textul, ci spitalul. Nu mai este vorba de ceea ce e scris și tipărit, ci de ceea ce se adună zi de zi în tradiția vie, activă și actuală pe care o reprezintă spitalul.

Acesta e modul în care s-a afirmat, în cursul perioadei 1780-1790, formarea normativă a medicului de spital. Această instituție, pe lîngă un loc de cură, este și un loc de formare medicală. Clinica apare ca o dimensiune esențială a spitalului. Înțeleg aici prin "clinică" organizarea spitalului ca loc de formare și de transmitere a cunoștințelor. În plus, o dată cu introducerea disciplinei spațiului spitalicesc – care permite atât oferirea de îngrijiri, cât și acumularea de cunoștințe și formarea –, medicina oferă, ca obiect de observație, un cîmp foarte vast, limitat, pe de o parte, de individul însuși, și, de cealaltă, de populația în întregul ei.

Prin aplicarea disciplinei la spațiul spitalicesc și prin faptul că devine posibilă izolarea fiecărui individ în parte, instalarea lui într-un pat, prescrierea unui regim etc., suntem conduși spre o medicină individualizantă. Căci, într-adevăr, individul va fi cel observat,

supravegheat, cunoscut și îngrijit. Individul erupe, aşadar, ca obiect al cunoașterii și al practicii medicale.

În același timp, grație sistemului spațiului spitalicesc disciplinat, pot fi observați un număr foarte mare de indivizi. Registrele ținute cotidian, atunci când sunt comparate cu cele ale altor spitale sau ale altor regiuni, permit studierea fenomenelor patologice comune întregii populații.

Grație tehnologiei spitalicești, individul și populația se prezintă simultan ca obiecte ale cunoașterii și ale intervenției medicale. Redistribuirea acestor două medicini va constitui un fenomen propriu secolului al XIX-lea. Medicina care se formează în cursul secolului al XVIII-lea este în același timp o medicină a individului și a populației.

## FOUCAULT

[Tradiția filosofică în care ar fi să se înscrie cu adevărat Foucault este aceea *critică* a lui Kant, și am putea]<sup>\*</sup> să numim întreprinderea sa *Istoria critică a gîndirii*. Prin aceasta nu trebuie să înțelegem însă o istorie a ideilor care ar fi, în același timp, și o analiză a erorilor pe care am avea puțină, ulterior, să le măsurăm; și nici o descifrare a necunoașterilor de care acestea sunt legate și de care ar putea să depindă ceea ce gîndim azi. Dacă prin gîndire înțelegem actul care instaurează, în diversele lor relații posibile, un subiect și un obiect, istoria critică a gîndirii va fi o analiză a condițiilor în care s-au format sau modificat anumite relații dintre subiect și obiect, în măsura în care acestea sunt constitutive pentru o cunoaștere posibilă. Nu este vorba de a defini condițiile formale ale unui raport cu obiectul: după cum nu e vorba nici de evidențierea condițiilor empirice care au putut, la un moment dat, să-i permită subiectului în general să ia act de un obiect deja dat în cadrul realului. Problema este de a determina ce anume trebuie să fie subiectul, cărei condiționări îi este supus, ce statut trebuie să devină, ce poziție trebuie să ocupe în cadrul realului sau al imaginariului pentru a deveni subiect legitim al unui tip sau altul de cunoaștere; este vorba, pe scurt, de a-i determina modul propriu de "subiectivare"; căci acesta nu este, evident, același dacă cunoașterea avută în vedere are forma exegesei unui text sacru, a unei observații de istorie naturală sau a analizei comportamentului unui bolnav psihic. Problema este, însă, totodată, și de a determina în ce condiții ceva poate să devină obiect pentru o cunoaștere posibilă, cum a putut el să fie problematizat ca obiect destinat cunoașterii, cărei proceduri de decupare a putut să-i fie supus, ce parte din el e considerată pertinentă. Este nevoie, aşadar, să-i determinăm modul propriu de obiectivare, care nici el nu este același, în funcție de tipul de cunoaștere avut în vedere.

Această obiectivare și această subiectivare nu sunt independente

\* Acest pasaj a fost scris de François Ewald. (*Nota editorilor francezi*.)

una față de alta; tocmai din dezvoltarea lor mutuală și din legătura lor reciprocă se nasc ceea ce am putea numi "jocurile de adevăr": adică nu descoperirea unor lucruri adevărate, ci a regulilor conform căror, cu privire la anumite lucruri, ceea ce un subiect poate să afirme ține de chestiunea adevărat/fals. Într-un cuvînt, istoria critică a gîndirii nu este o istorie a achizițiilor și nici una a ocultărilor adevărului; este istoria apariției diferitelor jocuri de adevăr: istoria "verdicțiunilor", înțelese ca formele prin care, pe un domeniu de lucruri, vin să se articuleze discursuri susceptibile a fi considerate adevărate sau false: care au fost condițiile acestei apariții, prețul care, într-o oarecare măsură, a trebuit plătit pentru ea, efectele ei asupra realului și modul în care, legînd un anumit tip de obiect de anumite modalități ale subiectului, ea a constituit, pentru o perioadă, o arie și niște indivizi dați, aprioricul istoric al unei experiențe posibile.

Însă această întrebare – sau această serie de întrebări –, care sunt acelea ale unei "arheologii a cunoașterii", Michel Foucault n-a pus-o și nu a vrut să o pună în legătură cu indiferent care joc de adevăr. Ci doar referitor la acelea în care subiectul însuși e postulat ca obiect de cunoaștere posibilă: care sunt procesele de subiectivare și de obiectivare care fac ca subiectul să poate deveni, în calitate de subiect, obiect de cunoaștere. Nu este, firește, vorba de a ști cum s-a constituit, de-a lungul istoriei, o "cunoaștere psihologică", ci de a determina felul în care s-au constituit jocuri de adevăr diverse prin intermediul cărora subiectul a ajuns obiect de cunoaștere. Această analiză, Michel Foucault a încercat să încearcă, mai întîi, în două feluri. În legătură cu apariția și cu inserarea, în domenii și sub forma unei cunoașteri cu statut științific, a problemei subiectului care vorbește, muncește și viețuiește; era vorba, în acel moment, despre formarea unora dintre "științele umane", studiate prin raportare la practica științelor empirice și la discursul lor din secolele al XVII-lea și al XVIII-lea (*Cuvintele și lucrurile*). Michel Foucault a mai încercat, de asemenea, să analizeze și constituirea subiectului așa cum poate acesta să apară de cealaltă parte a unei linii de separație normative și să devină obiect de cunoaștere – cu titlu de nebun, de bolnav sau de delincvent: și aceasta prin intermediul unor practici precum cele ale psihiatriei, medicinii clinice și penalității (*Istoria nebuniei, Nașterea clinicii, A supravegheia și a pedepsei*).

În vremea din urmă, și în interiorul aceluiași proiect general, Michel Foucault s-a ocupat cu studierea constituirii subiectului ca obiect pentru el însuși: formarea procedurilor prin care subiectul ajunge să se observe pe sine, să se analizeze, să se descifreze, să se recunoască în

calitate de domeniu al unei cunoașteri posibile. Este vorba, pe scurt, de o istorie a "subiectivității", dacă prin acest cuvânt înțelegem felul în care subiectul face experiența de sine în interiorul unui joc de adevăr prin care se raportează la el însuși. Lui Michel Foucault, problema sexului și a sexualității i s-a părut a constitui nu singurul exemplu posibil, desigur, însă, oricum, un caz privilegiat: căci, într-adevăr, tocmai în legătură cu această problemă, de-a lungul creștinismului și poate chiar dincolo de acesta, indivizii au fost chemați să se recunoască, toți, ca subiecți ai plăcerii, ai dorinței, ai concupiscenței, ai tentației, fiind solicitați ca, prin mijloace diverse (examen de sine, exerciții spirituale, mărturisire, confesiune), să desfășoare, referitor la ei însiși și la ceea ce constituie partea cea mai secretă, cea mai individuală a subiectivității lor, jocul adevărătului și al falsului.

Pe scurt, în această istorie a sexualității este vorba de constituirea unui al treilea volet: el vine să se adauge analizelor asupra raporturilor dintre subiect și adevăr sau, mai exact, studierii modurilor prin care subiectul a putut fi inserat ca obiect în interiorul jocurilor de adevăr.

Alegerea ca fir conducător, pentru toate aceste analize, a problemei raporturilor dintre subiect și adevăr implică anumite opțiuni de metodă. Și, în primul rînd, un scepticism sistematic față de toate universaliiile antropologice, ceea ce nu înseamnă o respingere din capul locului a lor, în bloc și în același timp pentru toate, ci neadmiterea decît a celor care se dovedesc riguros indispensabile; tot ceea ce, în cadrul cunoașterii de care dispunem, ne este propus ca având validitate universală referitor la natura umană sau la categoriile ce se pot aplica subiectului se cuvine verificat și analizat: a refuza universalul "nebuniei", al "delincvenței" ori al "sexualității" nu vrea să însemne că lucrurile la care se referă aceste noțiuni nu există sau că ele nu reprezintă decît niște himere plăsmuite pentru nevoile unei cauze dubioase; dar înseamnă, totuși, mai mult decît simpla constatare a faptului că conținutul lor variază în funcție de timp și împrejurări; înseamnă a-ți pune întrebări cu privire la condițiile ce ne permit, în conformitate cu regulile enunțării adevărate sau false, să recunoaștem un subiect ca bolnav mintal sau ca un subiect să-și recunoască partea esențială în modalitatea dorinței sale sexuale. Prima regulă de metodă pentru acest gen de cercetare este, aşadar, următoarea: a ocoli atât cât este posibil, pentru a le interoga din punctul de vedere al constituirii lor istorice, universaliiile antropologice (și, firește, pe cele ale unuiumanism care ar sublinia drepturile, privilegiile și natura unei ființe

umane ca adevăr imediat și atemporal al subiectului). Mai trebuie, apoi, răsturnat și demersul filosofic de urcare spre subiectul constituent, căruia î se cere să dea seamă de tot ce poate să însemne obiect de cunoaștere în general; se cuvine, dimpotrivă, să coborim spre studiul practicilor concrete prin intermediul căror subiect este constituit în imanență unui domeniu de cunoaștere. Si aici, însă, se cuvine să fim cu băgare de seamă: a refuza recursul filosofic la un subiect constituent nu înseamnă a proceda ca și eum subiectul n-ar exista și a face abstracție de el în beneficiul unei obiectivități pure; acest refuz urmărește evidențierea proceselor caracteristice unei experiențe prin care subiectul și obiectul "se formează și se transformă" prin raportare unul la celălalt și în funcție unul de celălalt. Discursul bolii mentale, al delinvenției ori al sexualității nu spune ce este subiectul decât în interiorul unui anumit joc foarte particular de adevăr; însă aceste jocuri nu-i sunt impuse subiectului din afară, conform unei cauzalități necesare ori unor determinări structurale; ele deschid un cîmp de experiență în care subiectul și obiectul nu sunt, ambele, constituite decât în anumite condiții simultane, dar în care ele nu încețează să se transforme unul prin raportare la celălalt, și deci să modifice însuși cîmpul de experiență ca atare.

De unde un al treilea principiu de metodă: a te adresa, ca domeniu de analiză, "practicilor", a aborda cercetarea prin intermediul a ce "se face". Ce anume se făcea, aşadar, cu nebunii, cu delinvenții sau cu bolnavii? Putem, desigur, să încercăm a deduce din reprezentarea cu privire la ei sau din cunoștințele pe care ni se părea că le definem despre ei instituțiile în care erau plasați și tratamentele la care erau supuși; mai putem, de asemenea, să căutăm care era forma "adevăratelor" boli mentale și modalitățile delinvenției reale într-o epocă dată pentru a explica ce anume se gîndeau, atunci, despre ele. Michel Foucault abordează lucrurile într-un cu totul alt fel: el studiază mai întîi ansamblul modurilor de a face mai mult sau mai puțin reglate, mai mult sau mai puțin calculate, mai mult sau mai puțin finalizate prin intermediul căror se contura în același timp ceea ce era constituit ca real pentru cei care încercau să-l gîndească și să-l administreze, și modul în care respectivii se constituiau ca subiecți capabili să cunoască, să analizeze și, eventual, să modifice realul. Doar "practicile" înțelese ca mod deopotrivă de a acționa și de a gîndi oferă cheia de intelligibilitate pentru constituirea corelativă a subiectului și obiectului.

Dar din moment ce, prin intermediul acestor practici, este vorba de a studia diferențele moduri de obiectivare a subiectului, este ușor de

înțeles importanța acordată analizei relațiilor de putere. Mai trebuie, să definim însă cu atenție ce poate și ce își propune să fie o astfel de analiză. Nu este, evident, vorba de a interoga "puterea" în legătură cu originea, principiile și limitele ei legitime, ci de a studia procedeele și tehniciile care sunt utilizate în anumite contexte instituționale pentru a se acționa asupra comportamentului indivizilor luati individual sau în grup; pentru a le modela, dirija și modifica conduită, pentru a impune scopuri inactivității lor sau a înscrie în strategii de ansamblu, multiple deci, din punctul de vedere al formei și al locului de exercitare; diverse, totodată, și din punctul de vedere al procedurilor și tehniciilor pe care le aplică: aceste relații de putere caracterizează modul prin care oamenii se "guvernează" unii pe alții; iar analiza lor demonstrează felul în care, prin intermediul anumitor forme de "guvernare" (a alienaților, bolnavilor, delincvenților etc.), este obiectivat subiectul nebun, bolnav, delincvent. Această analiză nu vrea, prin urmare, să spună că abuzul unei puteri sau al alteia a creat nebuni, bolnavi sau criminali acolo unde nu exista nimic, ci că formele diverse și particulare de "guvernare" a indivizilor s-au dovedit determinante pentru diferitele moduri de obiectivare a subiectului.

Se observă, aşadar, felul în care tema unei "istorii a sexualității" poate fi înscrisă în interiorul proiectului general al lui Michel Foucault: este vorba de a analiza "sexualitatea" ca modalitate de experiență singulară din punct de vedere istoric, în care subiectul este obiectivat pentru el însuși și pentru ceilalți, prin intermediul unor proceduri precise de "guvernare".

Maurice Florence

## ALTFEL DE SPAȚII

Marea obsesie care a bântuit, cum se știe, secolul al XIX-lea a fost istoria: teme ale dezvoltării și opririi, teme ale crizei și ale ciclului, teme ale acumulării trecutului, enormă supraîncărcare cu morți, răcire amenințătoare a lunii. În al doilea principiu al termodinamicii și-a aflat secolul al XIX-lea partea covîrșitoare a resurselor sale mitologice. Epoca actuală ar fi, poate, mai curînd epoca spațiului. Sîntem în epoca simultanului, a juxtapunerii, a aproapelui și departelui, a alăturatului, a dispersatului. Ne aflăm într-un moment în care lumea se perceppe pe sine mai puțin, cred, ca o mare viață care să ar dezvolta în timp, cît ca o rețea ce leagă puncte și își urzește labirintul. S-ar putea, poate, afirma că unele dintre conflictele care animă polemicile de astăzi au loc între pioșii descendenți ai timpului și locuitorii îndirijîți ai spațiului. Structuralismul, sau cel puțin ceea ce se grupează sub acest nume puțin cam general, reprezintă strădania de a stabili, între elemente care au putut fi repartizate în timp, un ansamblu de relații care le face să apară ca juxtapuse, opuse, implicate unele de către altele, pe scurt, ca un fel de configurație; și, la drept vorbind, aici nu este vorba de o negare a timpului; ci de o anumită modalitate de a trata ceea ce numim timp și ceea ce numim istorie.

Se cuvine, cu toate acestea, să remarcăm că spațiul care apare, astăzi, la orizontul griilor, teoriei și sistemelor noastre nu reprezintă o inovație; spațiul însuși, în experiența occidentală, are o istorie, și nu este permisă ignorarea acestei încrucnișări fatale a timpului cu spațiul. Am putea spune, pentru a retrasa foarte grosier această istorie a spațiului, că în Evul Mediu el era un ansamblu ierarhizat de locuri: locuri sacre și locuri profane, locuri protejate și locuri, dimpotrivă, deschise și lipsite de apărare, locuri urbane și locuri rurale (aceasta în ceea ce privește viața reală a oamenilor); pentru teoria cosmologică, existau locurile supracleste opuse locului celest; iar la rîndul său, locul celest se opunea locului terestru; existau locurile în care lucrurile se aflau așezate pentru

că fuseseră deplasate cu violență și, apoi, locurile în care lucrurile își aflau amplasarea și repausul firești. Toată această ierarhie, opozitie, intersectare de locuri constituia ceea ce, foarte grosier, am putea numi spațiu medieval: un spațiu de localizare.

Acest spațiu al localizării s-a deschis o dată cu Galilei, căci adevăratul scandal al operei lui Galilei nu îl constituie atât faptul de a fi descoperit, de a fi redescoperit, mai curând, că Pământul se învîrte în jurul Soarelui, cît acela de a fi constituit un spațiu infinit și infinit deschis; astfel încât locul Evului Mediu se găsea întrucâtva dizolvat, locul umui lucru nu mai era decât un punct în mișcarea sa, așa cum repausul unui lucru nu mai era decât mișcarea sa infinit încetinită. Altfel spus, o dată cu Galilei, începând din secolul al XVII-lea, întinderea ia locul localizării.

În zilele noastre, amplasarea se substituie întinderii care ea însăși se substituise localizării. Amplasarea e definită de relațiile de vecinătate între puncte sau elemente; formal, acestea pot fi descrise ca niște serii, arbori, împletituri.

Se cunoaște, pe de altă parte, importanța problemelor de amplasare în tehnica contemporană: stocarea informației sau a rezultatelor parțiale ale unui calcul în memoria unei mașini, circulația elementelor discrete, cu soluție aleatorie (precum, pur și simplu, automobilele sau, la urma urmelor, sunetele pe o linie telefonică), reperarea elementelor, marcate sau codificate, în interiorul unui ansamblu care este fie repartizat la întâmplare, fie clasificat într-o clasificare univocă, fie clasificat conform unei clasificări pluriococe etc.

În mod încă și mai concret, problema locului sau a amplasamentului se pune, pentru oameni, în termeni de demografie; iar această din urmă problemă a amplasării umane nu este doar problema de a ști dacă va exista suficient loc pentru om în lume – problemă oricum deosebit de importantă –, ci și problema de a ști ce relații de vecinătate, ce tip de stocare, de circulație, de reperaj, de clasificare a elementelor umane trebuie să fie reținute de preferință într-o situație sau alta pentru atingerea unui scop sau altul. Ne aflăm într-o epocă în care spațiul nu se oferă sub forma unor relații de amplasare.

Cred, în tot cazul, că neliniștea de azi privește fundamental spațiul, în mult mai mare măsură decât timpul; timpul nu apare, probabil, decât ca unul dintre jocurile de distribuție posibile între elementele ce se repartizează în spațiu.

Or, în ciuda tuturor tehniciilor care îl invadează, în ciuda întregii rețele de cunoaștere care permit determinarea și formalizarea sa, spațiul contemporan nu este, poate, în întregime desacralizat – spre deosebire, desigur, de timp, care a fost desacralizat în secolul al XIX-lea. A existat, firește, o anumită desacralizare teoretică a spațiului (cea căreia opera lui Galilei i-a dat semnalul), dar noi încă nu am ajuns, poate, pînă la o desacralizare practică a spațiului. Și poate că viața noastră ascultă încă de un anumit număr de opozitii de care nu ne putem atinge, cărora instituția și practica n-au îndrăznit să le aducă încă atingere: niște opozitii pe care le admitem ca date: acele, de pildă, între spațiul privat și spațiul public, între spațiul familiei și spațiul social, între spațiul cultural și spațiul util, între spațiul de distracție și spațiul de muncă; toate continuă încă să fie animate de o surdă sacralizare.

Opera – imensă – a lui Bachelard, descrierile fenomenologilor ne-au învățat că noi nu trăim într-un spațiu omogen și vid, ci, din contră, într-un spațiu încărcat în totalitate de calități, un spațiu, poate, bîntuit totodată de fantasme; spațiul percepției noastre primare, acela al reveriilor noastre, acela al pasiunilor noastre dețin în ele însese calități care sunt ca intrinseci; este un spațiu ușor, eterat, transparent, sau, dimpotrivă, un spațiu obscur, pietros, îngrișat: un spațiu de sus, al culmilor, sau, din contră, un spațiu de jos, al noroiului, un spațiu care poate fi curgător ca apa vie, un spațiu care poate fi fixat, înghețat precum piatra sau precum cristalul.

Totuși, aceste analize, deși fundamentale pentru reflecția contemporană, privesc mai cu seamă spațiul lăuntric. Despre spațiul exterior aş dori să vorbesc acum.

Spațiul în care trăim, de care suntem atrași în afara nouă însine, în care se desfășoară tocmai erodarea vieții, timpului și istoriei noastre, acest spațiu care ne roade și ne brăzdează este și în el însuși un spațiu eterogen. Altfel spus, noi nu trăim într-un soi de vid, în interiorul căruia s-ar putea situa indivizi și lucruri. Nu trăim în interiorul unui vid care s-ar colora cu diferite umbre și lumini, trăim înăuntrul unui ansamblu de relații care definesc amplasamente ireductibile unele la altele și absolut nesuperpozabile.

S-ar putea, desigur, întreprinde descrierea acestor diferite amplasări, căutîndu-se ansamblul de relații prin care acest amplasament poate fi definit. Descrierea, de exemplu, a ansamblului de relații ce definesc amplasamentele de trecere, străzile, trenurile (un tren este un extraordinar fascicol de relații, dat fiind că este ceva prin

care se trece, dar și ceva cu ajutorul căruia se poate trece de la un punct la altul și, nu în ultimul rînd, ceva care trece). Prin intermediul fascicolelor de relații care ne permit să le definim, am putea să descriem acele amplasări de oprire provizorie care sunt cafenelele, cinematografele sau plajele. Prin intermediul proprietiei rețele de relații, am putea, de asemenea, defini și amplasarea adăpostului, închis sau semi-închis, pe care îl constituie casa, camera, patul etc. Ceea ce mă interesează însă, dintre toate aceste amplasamente, sunt acelea dintre ele care prezintă curioasa proprietate de a se afla în relație cu toate celelalte amplasamente, dar în așa fel încât suspendă, neutralizează sau răstoarnă ansamblul raporturilor care sunt deseminate, reflectate sau gîndite prin intermediul lor. Aceste spații, întrucîtiva, care sunt în relație cu toate celelalte, contrazicînd, totuși, celelalte amplasamente, sunt de două mari tipuri.

Mai întîi, utopiile. Utopiile sunt amplasamentele fără un loc real. Sunt amplasamentele care întrețin cu spațiul real al societății un raport general de analogie directă sau răsturnată. Sunt societatea însăși, perfecționată, sau reversul societății, dar, oricum, aceste utopii sunt niște spații fundamental ireale.

Există apoi, și aceasta probabil în orice cultură, în orice civilizație, locuri reale, locuri efective, locuri desenate în chiar procesul de instituire a societății, și care sunt un fel de contra-amplasamente, un soi de utopii efectiv realizate în care amplasamentele reale, toate celelalte amplasamente reale care se pot găsi în interiorul culturii sunt în același timp reprezentate, contestate și inversate, niște specii de locuri aflate în afara oricărui loc, chiar dacă sunt localizabile în mod efectiv. Aceste locuri, dat fiind că sunt absolut altfel decît toate celelalte amplasamente pe care le reflectă și despre care vorbesc, le voi numi, prin opoziție față de utopii, heterotopii; și cred că între utopii și aceste amplasamente absolut altfel, aceste heterotopii, există, fără doar și poate, un soi de experiență mixtă, de mijloc, care va fi fiind oglinda. La urma urmelor, oglinda este o utopie, dat fiind că este un loc fără loc. În oglindă, eu mă văd acolo unde nu sunt, într-un spațiu ireal ce se deschide în chip virtual în spatele suprafeței, sunt, acolo unde nu sunt, un fel de umbră care-mi oferă propria-mi vizibilitate, care-mi permite să mă privesc acolo unde sunt absent: utopia oglinziei. Dar este, în același timp, și o heterotopie, în măsura în care oglinda există cu adevărat și are, asupra locului pe care-l ocup, un fel de efect retroactiv; pormind de la oglindă, mă descopăr eu absent din locul în care sunt din moment ce mă văd în ea.

Pornind de la această privire care, într-un fel, mă vizează, din adîncul acestui spațiu virtual aflat de partea cealaltă a oglinzi, eu revin către mine, reîncep să-mi îndrept privirea spre mine însuși și să mă reconstitu acolo unde sunt; oglinda funcționează ca heterotopie în sensul că face ca locul pe care eu îl ocup în momentul cînd mă privesc în ea să fie în același timp absolut real, legat de întregul spațiu ce-l înconjoară, și absolut ireal, dat fiind că e obligat, pentru a fi percepț, să treacă prin acel punct virtual aflat în fața lui.

Cît privește heterotopiile propriu-zise, cum ar putea fi ele descrise, ce sens au? Am putea să ne imaginăm, nu o știință, deoarece conceptul de o știință este uzat în momentul de față, ci un fel de descriere sistematică ce ar avea ca obiect, într-o societate dată, studiul, analiza, descrierea, "lectura", cum ne place să spunem acum, a acestor spații diferite, a acestor locuri cu totul altfel, un soi de contestare deopotrivă mitică și reală a spațiului în care trăim; această descriere să ar putea numi heterotopologie. Primul principiu e că nu există, probabil, cultură în lume care să nu-și constituie heterotopii. Aceasta este o constantă a întregului grup uman. Însă heterotopiile îmbracă, firește, forme dintre cele mai variate și este posibil să nu putem găsi nici o formă de heterotopie care să fie absolut universală. Ele pot fi, totuși, clasificate în două mari tipuri.

În societățile aşa-zis "primitive", există o formă de heterotopie pe care aş numi-o heterotopie de criză, în sensul că există anumite locuri privilegiate, sau sacre, sau interzise rezervate în exclusivitate indivizilor care se află, în raport cu societatea și în mijlocul grupului uman în care-și duc viața, în stare de criză. Adolescenții, femeile pe perioada menșruației, femeile care stau să nască, bătrâni etc.

În societatea noastră, aceste heterotopii de criză nu încetează să dispară, chiar dacă mai putem găsi unele resturi ale lor. De exemplu, colegiul, în forma sa din secolul al XIX-lea, sau, pentru băieți, serviciul militar au jucat cu siguranță un astfel de rol, primele manifestări ale sexualității virile trebuind, tocmai, să aibă loc "altundeva" decât în cadrul familiei. Pentru fetele tinere, mai există, pînă la jumătatea secolului XX, o tradiție care se numea "voiajul de muntă"; era o temă ancestrală. Deflorarea tinerei fete nu putea să aibă loc "nicăieri" și, atunci, trenul sau hotelul reprezentau tocmai acest loc de nicăieri, această heterotopie lipsită de repere geografice.

Însă aceste heterotopii de criză dispar astăzi, fiind înlocuite, după părerea mea, cu heterotopii pe care le-am putea numi de deviație: cele în care sunt plasări indivizii al căror comportament este deviant în raport cu

media sau cu normă impusă. Acestea sunt casele de odihnă, clinicile psihiatrice; sunt, desigur, și închisorile, cărora ar trebui, desigur, să le adăugăm și căminele de pensionari, care se află, întrucâtva, la limita dintre heterotopia de criză și heterotopia de deviație, dat fiind că, la urma urmelor, bătrânețea este o criză dar și o deviație, din moment ce, în societatea noastră în care umplerea cu distrații a timpului liber constituie regula, inactivitatea formează un fel de deviație.

Al doilea principiu al acestei descrierii a heterotopiilor este acela că, de-a lungul istoriei sale, o societate poate face să funcționeze în moduri foarte diferite o heterotopie care există și care n-a încetat vreodată să existe; într-adevăr, fiecare heterotopie are o funcționare precisă și determinată înăuntrul societății, și aceeași heterotopie poate, în funcție de sincronia culturii în care se găsește, să aibă o funcționare sau alta.

Voi lua ca exemplu ciudata heterotopie a cimitirului. Cimitirul este fără doar și poate un spațiu altfel în comparație cu spațiile culturale obișnuite, un spațiu, cu toate acestea, aflat în legătură cu totalitatea amplasamentelor cetății, sau societății, sau satului, dat fiind că fiecare individ, fiecare familie se întimplă să aibă rude în cimitir. În cultura occidentală, cimitirul a existat practic dintotdeauna. A suferit, însă, mutații importante. Până la sfîrșitul secolului al XVIII-lea, cimitirul era așezat în inima cetății, alături de biserică. Există acolo o întreagă ierarhie de morminte posibile. Există groapa comună, în care cadavrele își pierdeau până și ultima urmă de individualitate, mai existau câteva morminte individuale și, în sfîrșit, mormintele din interiorul bisericii. Aceste morminte erau la rîndul lor de două feluri. Fie niște simple dale cu cîte o inscripție, fie mausolee cu statui. Acest cimitir care era adăpostit în spațiul sacru al bisericii a dobîndit în civilizațiile moderne o cu totul altă înțîmpărată, și, curios, tocmai în epoca în care civilizația a devenit, cum atîț de grosier se spune, "atee", cultura occidentală a inaugurat ceea ce se numește cultul morților.

Era, în fond, cît se poate de firesc că în epoca în care se credea efectiv în reînvierea corpurilor și în nemurirea sufletului, rămășițelor pămîntei să nu li se acorde o importanță capitală. Dimpotrivă, în momentul în care nu mai suntem atîț de siguri că avem un suflet, că trupul va reînvia, trebuie să arătăm, poate, mult mai multă atenție acestor rămășițe pămîntei, care constituie pînă la urmă singura urmă a existenței noastre în lume și printre cuvinte.

În tot cazul, începînd abia cu secolul al XIX-lea fiecare a avut dreptul la mica sa cutie pentru propria-i descompunere personală; dar,

pe de altă parte, tot abia cu începere din secolul al XIX-lea au început cimitirele să fie situate la limita exteroară a orașelor. Corelativ cu această individualizare a morții și cu această apropiere burgheză a cimitirului, a apărut și obsesia morții ca "boală". Morții sunt cei care, se presupune, le aduc celor vii bolile, și tocmai prezența și proximitatea morților în preajma caselor, a bisericii, aproape în mijlocul străzii e cea care propagă moartea. Această mare temă a maladiei răspândite prin contagiunea cimitirilor a persistat pînă la sfîrșitul secolului al XVIII-lea; și de-abia pe parcursul secolului al XIX-lea a început să se purceze la deplasarea cimitirilor spre periferii. Cimitirele nu mai constituie atunci vîntul sacru și nemuritor al orașului, ci "orașul celălalt", în care fiecare familie își are locuința sa neagră.

Al treilea principiu. Heterotopia are puterea de a juxtapune într-un singur loc mai multe spații, mai multe amplasamente care, în ele însese, sunt incompatibile. Astfel, teatrul face să se succedă pe dreptunghiul scenei o întreagă serie de locuri străine unele de altele; la fel, cinematograful este un o foarte curioasă sală dreptunghiulară în fundul căreia, pe un ecran cu două dimensiuni, vedem proiectîndu-se un spațiu cu trei dimensiuni; dar poate că exemplul cel mai vechi al acestor heterotopii în formă de amplasamente contradictorii îl constituie grădina. Nu trebuie să uităm că grădina, surprinzătoare creație milenară de-acum, avea în Orient semnificații foarte profunde și întrucîtva suprapuse. Grădina tradițională a persanilor era un spațiu sacru care trebuia să reunească în interiorul dreptunghiului său patru părți reprezentînd cele patru părți ale lumii, cu un spațiu încă și mai sacru decît celelalte care era un fel de omobilic, buricul lumii aşezat în mijlocul acesteia (aici se afla vasul decorativ și jetul de apă); și întreaga vegetație a grădinii trebuia să se repartizeze în acest spațiu, în acest soi de microcosmos. Cît privește covoarele, la originea acestea erau reproduceri de grădini. Grădina este un covor pe care întreaga lume vine să-și împlinească perfecțiunea simbolică, iar covorul, un fel de grădină mobilă prin spațiu. Grădina este cea mai mică parcelă a lumii și, apoi, totalitatea lumii. Încă din străfundurile Antichității, grădina este un soi de heterotopie fericită și universalizantă (de aici, grădinile noastre zoologice).

Al patrulea principiu. Cel mai adesea, heterotopiile sunt legate de anumite decupări ale timpului, ceea ce înseamnă că ele deschid spre ceea ce am putea numi, din pură simetrie, heterocronii; heterotopia începe să funcționeze din plin atunci când oamenii se află într-un soi

de ruptură absolută cu timpul lor tradițional; se vede, prin acest fapt, că cimitirul este într-adevăr un loc intens heterotopic, dat fiind că cimitirul începe cu acea stranie heterocronie care e, pentru un individ, pierderea vieții, și cu această cvasi-eternitate în care el nu încetează să se dizolve și să dispară.

În general privind lucrurile, într-o societate precum a noastră, heterotopia și heterocronia se organizează și se aranjează într-un mod relativ complicat. Există, mai întâi, heterotopiile timpului ce se acumulează la infinit, de pildă muzeele și bibliotecile; muzeele și bibliotecile sunt niște heterotopii în care timpul nu încetează să se adune și să se cațere în vîrful lui însuși, în vreme ce în secolul al XVII-lea și chiar pînă la sfîrșitul celui de-al XVIII-lea, muzeele și bibliotecile erau expresia unei alegeri individuale. Ideea, în schimb, de a acumula totul, ideea de a constitui un fel de arhivă generală, voința de a închide într-un singur loc toate timpurile, toate epociile, toate formele, toate gusturile, ideea de a constitui un loc al tuturor timpurilor care să fie, el însuși, în afara timpului, inaccesibil mușcăturii sale, proiectul de a organiza, în felul acesta, un soi de acumulare continuă și nesfîrșită a timpului într-un loc inamovibil, ei bine, toate acestea aparțin modernității noastre. Muzeul și biblioteca sunt niște heterotopii proprii culturii occidentale din secolul al XIX-lea.

Opuse acestor heterotopii legate de acumularea timpului, există heterotopii legate, dimpotrivă, de timp în ce are acesta mai futil, mai pasager, mai precar, și aceasta la modul sărbătorii. Niște utopii care nu mai sunt eternitare, ci absolut cronicе. Așa sunt tîrgurile și iarmaroacele, acele minunate amplasamente vide de la marginea orașelor care se umplu, o dată sau de două ori pe an, cu barăci, rafuri, obiecte heteroclite, luptători, femei-șarpe, cîntărețe de doi bani. Foarte recent însă, s-a inventat o nouă heterotopie: satele de vacanță; aceste sate polineziene care oferă trei scurte săptămîni de nuditate primitivă și eternă locuitorilor din orașe; și vedeti că, prin cele două forme de heterotopie, se întîlnesc aceea a sărbătorii și aceea a eternității timpului ce se acumulează, bordeiele din stuf de la Djerba se înrudesc, într-un anumit sens, cu bibliotecile și cu muzeele, căci, regăsind traiul polinezian, noi abelim timpul, dar la fel de bine timpul este regăsit, întreaga istorie a omenirii revine la sursă ca într-un soi de mare cunoaștere nemijlocită.

Al cincilea principiu. Heterotopiile presupun întotdeauna un sistem de deschidere și închidere care în același timp le izolează și le face penetrabile. În general, într-un amplasament heterotopic nu se intră

ca într-o moară. Ești fie constrins, ca în cazul cazărmii și al închisorii, fie trebuie să te supui unor rituri și unor purificări. Într-o heterotopie nu poți să pătrunzi decât cu o anumită permisiune și numai o dată ce-ai săvîrșit un anumit număr de gesturi. Există, de altfel, heterotopii consacrati în întregime acestor activități de purificare, purificare jumătate religioasă, jumătate igienică, ca în hammam-unile musulmanilor, sau purificare aparent pur igienică, ca în saunele scandinave.

Există altele, dimpotrivă, care au pur și simplu aerul unor deschideri, dar care, în general, ascund ciudate excluderi; toată lumea poate să intre în aceste amplasamente heterotopice, însă aceasta nu este, la drept vorbind, decât o iluzie: crezi că intri și ești, prin chiar faptul că ai intrat, exclus. Mă gîndesc, de exemplu, la celebrele camere existente în marile ferme din Brazilia și, în general, din America de Sud. Ușa de intrare în aceste încăperi nu dădea în camera centrală, în care trăiește familia, și orice individ care-i trecea pragul, orice călător avea dreptul să împingă această ușă, să intre în cameră și să doarmă o noapte. Or, aceste camere erau astfel concepute, încît individul care intra în ele nu ajungea niciodată în inima familiei, era absolut musafirul aflat în trecere, nu era cu adevărat un invitat. Acest tip de heterotopie, care a dispărut practic, acum, din civilizațiile noastre, ar mai putea fi, poate, regăsite în faimoasele camere americane de motel, în care intri cu mașina și cu amanta și unde sexualitatea ilegală este în același timp absolut ferită și absolut ascunsă, ținută la distanță fără a fi, totuși, lăsată în aer liber.

În fine, ultima trăsătură caracteristică a heterotopiilor este aceea că ele au, în raport cu spațiul restant, o funcție. Aceasta se desfășoară între doi poli extremi. Ele au fie rolul de a crea un spațiu de iluzie care denunță ca încă și mai iluzoriu întregul spațiu real, toate amplasamentele în interiorul căror viață umană este închisă. Poate că tocmai acesta a fost rolul pe care atîta vreme l-au jucat faimoasele case închise (*maison closes*: bordeluri) de care acum suntem privați. Fie, din contră, creînd un alt spațiu, un alt spațiu real, la fel de perfect, de meticulos, de bine aranjat pe cît de dezordonat, de prost alcătuit și de rămas în stadiul de schiță este al nostru. Aceasta ar fi o heterotopie nu de iluzie, ci de compensație, și stau și mă întreb dacă nu așa au funcționat, mai mult sau mai puțin, anumite colonii.

În unele cazuri, acestea au jucat, la nivelul organizării generale a spațiului terestru, rolul de heterotopie. Mă gîndesc, de pildă, la momentul primului val de colonizare, din secolul al XVII-lea, la acele

societăți puritane pe care englezii le-au întemeiat în America și care erau niște locuri altfel cu totul perfecte.

Mă gîndesc, de asemenea, și la extraordinarele colonii ale iezuiților întemeiate în America de Sud: colonii miraculoase, absolut reglate, în care perfecțiunea umană era efectiv atinsă. Iezuiții din Paraguay înființaseră colonii în care existența era reglată în fiecare dintre punctele sale. Satul era dispus conform unei repartizări riguroase în jurul unei piețe dreptunghiulare în fundul căreia se afla biserică; pe o latură, colegiul, pe cealaltă, cimitirul, iar în fața bisericii se deschidea o stradă pe care o alta venea să-o intersecteze în unghi drept; familiile aveau, fiecare, mica lor cabană de-a lungul acestor două axe, și astfel era reprobus cu exactitate semnul lui Christos. Creștinătatea marca, în felul acesta, cu semnul său fundamental spațiul și geografia lumii americane.

Viața cotidiană a indivizilor era reglementată nu cu țigualul, ci cu clopotul. Trezirea era fixată pentru toată lumea la aceeași oră, imnunca începea pentru toată lumea la aceeași oră; mesele erau la prînz și la cinci după-amiaza; după care toată lumea se culca, iar la miezul nopții avea loc ceea ce se numea trezirea conjugală, ceea ce înseamnă că, la dangătul clopotului, fiecare își făcea datoria.

Bordelurile și coloniile sunt două tipuri extreme ale heterotopiei, și dacă ne gîndim că, pînă la urmă, vaporul este o bucată plutitoare de spațiu, un loc fără de loc, care trăiește prin el însuși, este închis în sine fiind, totodată, lăsat în voia infinitului mării și, din port în port, din cart în cart, din bordel în bordel, merge pînă în colonii pentru a căuta tot ce au acestea mai prețios în grădinile lor, veți înțelege de ce, pentru civilizația noastră, începînd din secolul al XVI-lea și pînă în zilele noastre, vaporul a fost, în același timp nu doar, firește, cel mai mare instrument de dezvoltare economică (nu despre asta vorbesc acum), ci cea mai importantă rezervă de imagine. Nava este heterotopia prin excelенță. În civilizațiile fără vapoare, visurile seacă, spionatul ia locul aventurii, iar poliția pe acela al corsarilor.

## **PARTEA A II-A**

3



# **FILOSOFIE**



# METODOLOGIE PENTRU CUNOAȘTEREA LUMII: CUM SĂ NE DEBARASĂM DE MARXISM

*R. Yoshimoto:* Pentru că, astăzi, s-a ivit ocazia să vă întâlnesc, mi-ar face plăcere să vă întreb despre ceea ce, printre centrele mele de interes, e susceptibil să vă rețină atenția, și care ar putea constitui astfel un punct de contact. Vreau să spun că mă voi limita la atât. În ceea ce privește temele particulare, cred, în ciuda tuturor, că e greu de găsit un teren de întâlnire: mi-ar plăcea, aşadar, să vă întreb despre ce ne-ar putea reuni cel mai bine.

*M. Foucault:* Am auzit deja vorbindu-se despre dumneavoastră și numele dumneavoastră mi-a fost deseori evocat. Sunt deci foarte fericit și onorat să vă văd astăzi. Din nefericire, cum lucrările dumneavoastră n-au fost traduse nici în franceză, nici în engleză, nu am avut ocazia să vă citesc nemijlocit opera, dar mi-am spus că, neîndoelnic, aș avea puncte comune cu dumneavoastră. Căci domnul Hasumi mi-a făcut un fel de rezumat al muncii dumneavoastră și mi-a oferit câteva explicații: sunt lucruri asupra cărora mi-ar plăcea să primesc lămuriri și mi s-a părut că împărtăşim două sau trei centre de interes. Bineînțeles, nu vreau să par vanitos, dar e limpede că abordăm teme similare. și eu am intenția să vă pun câteva întrebări. Mă tem totuși că sunt cam sumare și vă rog să fiți îngăduitor cu mine.

*R. Yoshimoto:* Citindu-vă lucrările, în special *Cuvintele și lucrurile*, am căutat să găsesc un punct de contact, ceva care mă interesează în acest moment și care ar îngloba un întreg. M-am gândit la următoarea temă, chiar dacă poate fi formulată în diferite feluri: cum să ne debarasăm de marxism? Sau cum să nu ne debarasăm de el? E o chestiune la care mă gîndesc și pe care cu greu o lămuresc, în chiar acest moment. Ați evocat marxismul într-un pasaj al cărții

dumneavoastră *Cuvintele și lucrurile*. Spuneți cam asta: marxismul a propus, în cadrul gîndirii secolului al XIX-lea, o problematică ce se opune economiei burgheze sau clasice; dar această problematică se inserează în întregime în modelul intelectual totalizant al secolului al XIX-lea; marxismul este în gîndirea secolului al XIX-lea ca un pește în apă, în altă parte încetează să mai respire; marxismul își face o profesiune din a schimba lumea, dar nu are disponibilitățile necesare; pe scurt, marxismul e perfect integrat în gîndirea secolului al XIX-lea. Tocmai acest pasaj mi-a stîrnit un viu interes. În mod paralel, menționați cele mai importante aporturi ale gîndirii secolului al XIX-lea, inclusiv marxismul. Mai întîi, ea a reliefat istoricitatea economiei. Pe urmă – nu săn sigur că am prins foarte bine –, a pus problema limitelor valorii muncii umane. În sfîrșit, a înscris scadența unui sfîrșit al istoriei. Iar dumneavoastră afirmați că săn probleme pe care le-a pus secolul al XIX-lea și care preocupă în continuare posteritatea.

Și eu, în acest moment, îmi pun următoarea întrebare: ne putem sau nu debarasa de marxism? Am înțeles cum ați procedat. La mine e puțin diferit. Și, astfel, mi-ar plăcea să schimbăm cîteva idei.

Un alt lucru care m-a interesat: marxismul e perfect inserat, în termenii dumneavoastră, în dispunerea arheologică a unei gîndiri totalizante și nu ieșe nicidecum din ea. Acest punct de vedere e foarte stimulant și săn întru totul de acord. Dar, după mine, acest fapt nu constituie un defect al marxismului sau al gîndirii lui Marx, ci o calitate. Că marxismul sau gîndirea lui Marx se găsește în continuitatea economiei clasice, fără a se fi debarasat de ea, nu e mai degrabă ceva pozitiv? În alți termeni, mi se pare că, dacă, și astăzi, gîndirea lui Marx oferă posibilități, e pentru că nu s-a debarasat de economia clasică.

Cred că există anumite nuanțe care diferențiază gîndirea lui Marx de cea a colegului său Engels. Pentru a o rezuma schematic pe prima, există, la bază, o filosofie a naturii, apoi, peste ea, o analiză istorică (în termenii istoriei naturii) a structurii economice și sociale, și, în sfîrșit, în vîrf domnește un întreg domeniu al teoriei hegeliene a voinței. Hegel înțelegea prin asta un întreg ansamblu, că e vorba de drept, de stat, de religie, de societatea civilă, și bineînteleas de morală, de persoană și de conștiința de sine. Mi se pare însă că Marx a considerat tot acest domeniu al teoriei hegeliene a voinței ca întemeindu-se pe o analiză a societății purtată în termeni de istorie a naturii. Acest tratament înseamnă că Marx nu s-a debarasat de Hegel: nici nu l-a lichidat, nici nu l-a exclus, ci l-a păstrat în întregime ca

obiect de analiză. După mine, cu Engels lucrurile stau puțin mai altfel. Găsim, la el, la bază, conceptul naturii și, deasupra, istoria societății. Cred că Engels consideră că ansamblul domeniilor pe care le acoperă teoria hegeliană a voinței putea ajunge deasupra. Procedind astfel, Engels s-a debarasat cu abilitate de Hegel. Altfel spus, a considerat că toate aceste probleme – voință individuală, conștiință de sine, etică sau morală individuală – erau neglijabile ca motoare ale istoriei. Pentru Engels, istoria era mișcată de un popor întreg sau de voințele claselor care-l compun. Trebuie că și-a zis că voințele individuale nu merită atenție și că putea foarte bine să se lipsească de ele.

Astfel, spre deosebire de Marx, Engels a reorganizat cu îndemnare *Fenomenologia spiritului*, făcând deosebirea între ceea ce îi privește pe indivizi și ceea ce privește comunitatea. Iar în ceea ce privește factorul determinant al istoriei, a estimat că se poate neglija voința sau morala individuală, adică morala personală, sub pretext că era un factor complet aleatoriu. Pentru mine, faptul că Marx nu s-a debarasat de Hegel și că a păstrat ca atare sistemul teoriei voinței pe care-l încercase Hegel mi s-a parut întotdeauna a constitui o problemă importantă.

Nu am încetat să mă întreb: nu cumva modul în care Engels a făcut *tabula rasa* din Hegel comportă undeva un defect? Și cum poate fi depășită această deficiență, cum poate fi ea aplicată epocii noastre? Mi s-a parut important de separat acest domeniu al teoriei voinței pe trei niveluri: mai întâi, ceea ce voi numi domeniul fantasmei individuale, apoi domeniul – sociologic și etnologic – al familiei, al înrudirii și al sexului, adică fantasma duală, și în sfîrșit, cel care acoperă fantasma colectivă. În ideea că separindu-l astfel, putem profita de pe urma a ceea ce, din Hegel, Marx nu a vrut să lichideze, am încercat să aprofundez problema.

Tocmai despre acest fapt aş vrea să vă întreb. Când e vorba să știm care problemă rămîne o dată ce ne-am debarasat de Marx, cred că înțeleg că ați exclus în totalitate întregul teritoriu pe care-l acoperă teoria hegeliană a voinței, a evaluării generale, altfel spus, a metodologiei pentru cunoașterea lumii. Și, o dată ce l-ați eliminat din concepția generală, ați considerat că erau probleme particulare, orientîndu-vă cercetările înspre Istoria pedepsirii sau înspre Istoria nebuniei. Mi se pare că ați exclus astfel din concepția dumneavoastră generală teoria hegeliană a voinței, transformînd integral acest domeniu, care constituia pentru Hegel o mare interogație, în teme individuale.

Pe de altă parte, e ceva ce găsesc caracteristic citind *Cuvintele și lucrurile*: m-am întrebat dacă n-ați negat în totalitate metoda care ar consta în a căuta în spatele unei expresii de lucruri sau de cuvinte nucleul unui sens și dacă n-ați pus ca problemă această atitudine negatoare. Presupun că această problematică provine de la Nietzsche.

Asupra problemei de a ști dacă istoria are o cauză și un efect și dacă voința umană este realizabilă, el explică faptul că noțiunea conform căreia o cauză produce un efect nu e posibilă decât la un nivel semiologic, că istoria însăși nu are nici cauză, nici efect și că nu există legătură de la cauză la efect. Cred că Nietzsche propune astfel ideea că istoria nu se datorează decât hazardului, că e o înlănțuire de evenimente care se produc la întâmplare și că nu există nici un concept de progres ori de regularitate. Mi se pare că demersul dumneavoastră e asemănător. În ceea ce mă privește, eu caut să păstrez domeniul teoriei hegeliene a voinței și, prin asta, să-l abordez mai îndeaproape pe Marx, adică legile istorice ale societății, în vreme ce dumneavoastră v-ați debarasat complet de acesta. După care, din nenumăratele serii de probleme care se produc la întâmplare, fără cauză, nici efect, nici legătură, distingeți una dintre acestea care v-ar putea oferi o abordare a istoriei. Presupun că aceasta e ideea dumneavoastră. Aș fi foarte fericit să aud o analiză mai aprofundată a acestui subiect și cred că va fi foarte instructiv pentru mine.

*M. Foucault:* Mai degrabă decât să vă răspund de o manieră globală, cum ați abordat mai multe probleme, mi se pare preferabil să le înfățișăm una după alta. Mai întii, sunt extrem de fericit și recunoscător să constat că, iată, cărțile mele au fost citite și înțelese atât de profund. Ceea ce ați spus demonstrează perfect profunzimea acestei lecturi. De altfel, e sigur că, atunci când revin la această carte, sunt un fel de regret. Dacă aş scrie acum *Cuvintele și lucrurile*, cartea ar căpăta o altă formă. Am acum o altă manieră de a gîndi. E un eseu mai degrabă abstract și limitat la considerațiuni logice. Fiind puternic atras de probleme concrete, ca, de pildă, psihiatria sau închisoarea, consider acum că plecînd tocmai de la aceste probleme concrete se poate în sfîrșit suscita ceva. Ei bine, ce trebuie pus în lumină plecînd de la aceste probleme concrete? E ceva ce ar trebui numit un "nou imaginar politic". Mă interesează să suscit această nouă imaginație politică. Ceea ce e caracteristic generației noastre – probabil că lucrurile stau la fel pentru cea care ne precede și pentru cea care ne urmează – e, fără îndoială, lipsa de imaginație politică. Ce înseamnă asta? De exemplu, oamenii secolului al XVIII-lea și cei ai secolului al

XIX-lea posedau cel puțin facultatea de a visa viitorul societății umane. Imaginea lor nu rămânea în urma acestui tip de întrebări: ce înseamnă a trăi ca membru al acestei comunități? Sau: care sunt raporturile sociale și umane? Într-adevăr, de la Rousseau la Locke sau la cei pe care-i numim socialiștii utopici, se poate spune căumanitatea, sau mai degrabă societatea occidentală, fremăta de produse fertile ale imaginației socio-politice.

Or, astăzi, la noi, ce ariditate de imagine politică! Nu putem decât să ne mirăm de această săracie. E, totuși, cu puțină de înțeles trecutul analizând prezentul. Dar, în materie de imagine politică, trebuie recunoscut că trăim într-o lume foarte săracă. Cind cercetăm de unde vine această săracie de imagine pe planul socio-politic al secolului al XX-lea, mi se pare că marxismul joacă totuși un rol important. De aceea tratez despre marxism. Înțelegeți aşadar că tema: "Cum să terminăm cu marxismul?", care servea, într-un fel, de fir călăuzitor problemei pe care ați pus-o, este în egală măsură fundamentală pentru reflecția mea. Un lucru e determinant: că marxismul a contribuit și contribuie în continuare la săracirea imaginației politice, acesta e punctul nostru de plecare.

Raționamentul dumneavoastră pleacă de la ideea că trebuie distins Marx, pe de o parte, și marxismul, pe de altă parte, ca obiect de care trebuie să ne debarasăm. Sunt însă totul de acord cu dumneavoastră. Nu găsesc foarte pertinent să terminăm cu Marx însuși. Marx e o ființă indubitată, un personaj care a exprimat fără greșelă anumite lucruri, adică o ființă de netăgăduit ca eveniment istoric: prin definiție, nu se poate suprima un atare eveniment istoric. Tot așa cum, de pildă, bătălia navală din marea Japoniei, în largul insulelor Tsushima, e un eveniment care s-a produs în realitate, tot așa Marx e un fapt pe care nu-l putem suprima: a-l transcende ar fi la fel de lipsit de sens ca a nega bătălia navală din marea Japoniei.

Dar situația e cu totul diferită în ceea ce privește marxismul. În aceea că marxismul există ca și cauză a săracirii, a uscăciunii imaginației politice despre care v-am vorbit mai adineauri; pentru a reflecta asupra acestui fapt, trebuie avut în minte că marxismul nu e nimic altceva decât o modalitate de putere într-un sens elementar. În alți termeni, marxismul este o sumă de raporturi de putere sau o sumă de mecanisme și de dinamici de putere. Asupra acestui punct, trebuie să analizăm felul în care funcționează marxismul în societatea modernă. E necesar să o facem, tot așa cum, în societățile trecute, putem analiza ce roluri jucaseră filosofia scolastică sau

confucianismul. Totuși, în acest caz, diferența fiind că marxismul nu s-a născut dintr-o morală sau dintr-un principiu moral precum filosofia scolastică sau confucianismul. Cazul marxismului e foarte complex. Căci, e ceva ce s-a născut, în sinul unei gîndiri ratiionale, ca știință. Cît despre a ști ce tipuri de raporturi de putere atribuie științei o societate zisă "ratională" precum societatea occidentală, asta nu se reduce la simpla idee că știință nu funcționează decît ca o sumă de propoziții luate ca adevăr. În același timp, e ceva întim legat de orice serie de propoziții coercitive. Altfel spus,, marxismul ca știință – în măsura în care e vorba de o știință a istoriei, a istoriei umanității – e o dinamică cu efecte coercitive, cu privire la un anumit adevăr. Discursul său e o știință profetică ce răspindește o forță coercitivă asupra unui anumit adevăr, nu numai în direcția trecutului, ci și înspre viitorul umanității. În alți termeni, ceea ce e important e că istoricitatea și caracterul profetic funcționează ca forțe coercitive privind adevărul.

Și apoi o altă caracteristică: marxismul n-a putut exista fără mișcarea politică, fie în Europa, fie în altă parte. Spun mișcare politică, dar mai precis marxismul n-a putut funcționa fără existența unui partid politic. Faptul că marxismul n-a putut funcționa fără existența unui stat care avea nevoie de el ca filosofie e un fenomen rar, care nu se manifestase niciodată înainte în lumea sau în societatea occidentală. Astăzi, anumite țări nu funcționează ca state decît prevalîndu-se de această filosofie, dar nu existaseră precedente în Occident. Statele de dinaintea Revoluției franceze erau întotdeauna fondate pe religie. Dar cele de după Revoluția franceză s-au fondat pe ceea ce se numește filosofie, ceea ce e o formă radical nouă, surprinzătoare, care nu existase niciodată înainte, cel puțin în Occident. Firește, înainte de secolul al XVIII-lea, nu existase niciodată un stat ateu. Statul se fonda în mod necesar pe religie. În consecință, nu putea exista un stat filosofic. Apoi, începînd cu Revoluția franceză, diferite sisteme politice au început explicit sau implicit să caute o filosofie. Cred că e un fenomen cu adevărat important. E de la sine înțeles că o atare filosofie se dedublează și că raporturile sale de putere se lasă antrenate în dinamica mecanismelor de stat. Rezumînd, cele trei aspecte ale marxismului, adică marxismul ca discurs științific, marxismul ca profeție și marxismul ca filosofie de stat sau ideologie de clasă, sănt inevitabil și intrinsec legate de ansamblul raporturilor de putere. Dacă problema care se pune e de a ști dacă trebuie să o sfîrșim cu marxismul sau nu, nu se pune ea oare pe planul dinamicii puterii pe care-l formează aceste aspecte ale marxismului? Marxismul, văzut sub

acest unghi, va fi astăzi repus în discuție. Problema e mai puțin de a ști dacă e necesar să ne eliberăm de acest tip de marxism, cît de a ne elibera de dinamica raporturilor de putere legate de un marxism care exercită aceste funcții.

Dacă îmi permiteți, voi adăuga două sau trei lucruri în chip de concluzie la aceste probleme. Dacă adevărata problemă e aceea pe care tocmai am enunțat-o, chestiunea metodei care îi corespunde e tot pe atât de importantă. Pentru a delimita problema, esențială pentru mine, de a ști cum să depăşim marxismul, am încercat să nu cad în capcana soluțiilor tradiționale. Există două moduri tradiționale de a soluționa această problemă. Una academică și cealaltă politică. Dar, fie că e dintr-un punct de vedere academic fie politic, în Franța, problema e dezvoltată în general în felul următor.

Ori sunt criticate propozițiile lui Marx însuși, spunându-se: "Marx a formulat cutare propoziție. Este ea exactă sau nu? Contradicție sau nu? Premonitorie sau nu?" Ori critica se dezvoltă în forma următoare: "În ce fel a trădat astăzi marxismul ceea ce a fost realitatea pentru Marx?". Eu cred că aceste critici tradiționale sunt inoperante. În cele din urmă, sunt puncte de vedere captive a ceea ce putem numi forța adevărului și a efectelor sale: ce e exact și ce nu e exact? În alți termeni, întrebarea: "Care e adevărul și autenticul Marx?", acest tip de punct de vedere constă în a te întreba care era legătura între efectele de adevăr și filosofia etatică reprezentată de marxism, ne sărăceaște gândirea.

În raport cu aceste puncte de vedere tradiționale, poziția pe care mi-ar plăcea să o adopt e cu totul alta. În acest scop, aş vrea să spun foarte succint trei lucruri.

Mai întâi, cum v-am spus mai adineauri, Marx e o existență istorică și, din acest punct de vedere, nu e decât un chip purtător al aceleiași istoricități ca și celelalte existențe istorice. Iar acest chip al lui Marx aparține clar secolului al XIX-lea. În secolul al XIX-lea, Marx a jucat un rol special, aproape determinant. Dar acest rol e clar tipic secolului al XIX-lea și nu funcționează decât aici. Punând în evidență acest fapt, vor trebui atenuate raporturile de putere legate de caracterul profetic al lui Marx. În același timp, Marx a enunțat desigur un anumit tip de adevăr, ne întrebăm astfel dacă aceste cuvinte ale sale sunt universal întemeiate sau nu, ce tip de adevăr deținea el și dacă, făcind din acest adevăr unul absolut, a pus sau nu bazele unei istoriologii deterministe: va trebui să dejucăm acest tip de dezbatere. Demonstrând că Marx nu trebuie considerat ca un deținător de adevăr,

pare necesar să fie atenuat sau redus efectul pe care marxismul îl exercită ca modalitate de putere.

O a doua problemă pe care aş vrea să o ridic e dacă vor trebui în egală măsură atenuate și reduse raporturile de putere pe care marxismul le manifestă în legătură cu un partid, altfel spus, ca expresie a unui *parti pris* politic. Acest punct implică următoarea exigență. Deoarece marxismul nu a funcționat decât ca expresie a unui partid politic, rezultă că diferite probleme importante care se produc în societatea reală sunt izgonite din orizonturile politice. Se face simțită necesitatea de a scoate la suprafață toate aceste probleme excluse. Partidelor marxiste ca și discursurilor marxiste tradiționale le lipsea facultatea de a lua în considerare toate aceste probleme care sunt, de pildă, cele ale medicinii, ale sexualității, ale rațiunii și ale nebuniei.

De altfel, pentru a reduce modalitățile de putere legate de marxism ca expresie a unui partid politic, vor trebui puse în legătură toate aceste noi probleme pe care tocmai le-am ridicat, adică medicina, sexualitatea, rațiunea, nebunia cu diverse mișcări sociale – că e vorba de contestări sau de revolte. Partidele politice au tendința de a ignora aceste mișcări sociale și chiar să le slăbească forța. Din acest punct de vedere, importanța tuturor acestor momente e clară pentru mine. Toate aceste mișcări se manifestă la intelectuali, la studenți, la deținuți, în ceea ce se numește *Lumpenproletariat*. Nu că aş recunoaște o valoare absolută mișcării lor, dar cred totuși că e posibil, pe plan deopotrivă logic și politic, să se recupereze ceea ce a fost monopolizat de marxism și de partidele marxiste. Mai mult, cind ne gîndim la activitățile critice care se derulează absolut zilnic în țările Europei de Est, necesitatea de a o sfîrși cu marxismul mi se pare evidentă, că e în Uniunea sovietică sau altundeva. În alți termeni, vedem aici elementul care permite depășirea marxismului ca filosofie de stat.

Iată, cred că am schițat orizontul meu. Acum, mi-ar plăcea să vă întreb în ce direcție vă îndreptați dumneavoastră, independent de orice direcție tradițională, academică, politică, în raport cu întrebarea: cum să o sfîrșim cu marxismul, cum să-l depăşim?

Dar poate că încă nu am răspuns îndeajuns întrebării dumneavoastră. Problemele pe care le-ați ridicat comportau puncte importante precum, de pildă, Nietzsche, nucleul sensului, apoi problema de a ști dacă totul se produce fără cauză sau nu, și în egală măsură, problema fantasmei individuale și a voinței individuale în cadrul secolului al XIX-lea – bănuiesc că e un aspect esențial al

propriei dumneavoastră problematici. Ați vorbit de voință individuală, referindu-vă la diferența între Marx și Engels în raport cu Hegel. Puneți o problemă importantă: nu cumva rămâne o posibilitate în faptul că, pe planul voinței individuale, Marx nu l-a răsturnat pe Hegel la fel de radical cum a făcut-o Engels? Nu sunt sigur că sunt în măsură să vă răspund pe deplin. Dar voi încerca. E o problemă de mare dificultate pentru occidentalii care suntem. Căci, în trecut, filosofia occidentală nu a vorbit deloc de voință. Desigur, filosofia occidentală a vorbit despre conștiință, despre dorință, pasiuni, dar voința pe care o evocați trebuia să fie, cred, cea mai mare slăbiciune a filosofiei occidentale.

După părerea mea, dacă filosofia occidentală a tratat, pînă acum, despre voință, nu a făcut-o decît în două feluri. Pe de o parte, după modelul filosofiei naturale și, pe de altă parte, după modelul filosofiei dreptului. Altfel spus,, voință este forță, după modelul filosofiei naturale. Ceea ce poate fi reprezentat prin tipul leibnizian. Dacă urmăram modelul filosofiei dreptului, voință nu e decît o chestiune morală, în spiritul conștiință individuală a binelui și a răului, ceea ce e reprezentat de Kant. Sau gîndim în termeni de voință-natură-forță, sau gîndim în termeni de voință-lege-bine și rău. Oricum am face-o, reflecția filosofiei occidentale asupra problemei voinței se reducea la aceste două scheme.

Numai că această schemă de gîndire privind voință, adică schema tradițională asupra naturii și a dreptului, a cunoscut o ruptură. Cred că putem situa această ruptură la începutul secolului al XIX-lea. Cu mult înainte de Marx, s-a produs evident o ruptură cu tradiția. Acest eveniment a căzut astăzi puțin în uitare în Occident, dar nu încetăm să ne temem de el și, cu cât mă gîndesc mai mult la el, cu atât mai multă importanță îi acord: e vorba de Schopenhauer. Firește, Marx nu-l putea citi pe Schopenhauer. Dar tocmai Schopenhauer e cel care a putut introduce această problemă a voinței în filosofia occidentală, prin diverse comparații cu filosofia orientală. Pentru ca filosofia occidentală să regîndească problema voinței independent de punctele de vedere ale naturii și dreptului, a fost nevoie de un soc intelectual între Occident și Orient. Dar nu se poate spune, departe de asta, că problema a fost aprofundată în această direcție. Nu mai încape discuție, punctul de vedere al lui Schopenhauer a fost reluat de Nietzsche, de care a venit vorba mai înainte. În această privință, pentru Nietzsche, voința era, oarecum, un principiu de descifrare intelectuală, un principiu de comprehensiune – chiar dacă nu era

absolut – pentru a discerne realitatea. Vedeți, el credea că plecînd de la voință pot fi surprinse cuplurile voință-pasiuni, voință-fantasmă. Voință de cunoaștere, voință de putere. Toate acestea au răsturnat complet conceptul tradițional de voință în Occident. El nu s-a mulțumit să răstoarne conceptul de voință: putem spune că a răsturnat raporturile între cunoaștere, pasiuni și voință.

Dar, sincer, situația nu e complet răsturnată. E posibil să fi rămas ca înainte. După Nietzsche, filosofia husserliană, filosofiile existentialiste, Heidegger, toți aceștia, în special Heidegger, au vrut să clarifice problema voinței, dar nu au reușit să definească în mod clar metoda care ar fi permis să se analizeze fenomenul din punctul de vedere al voinței. Pe scurt, filosofia occidentală a fost întotdeauna incapabilă să gîndească problema voinței într-o manieră pertinentă.

Trebuie acum să ne întrebăm sub ce formă putem gîndi problema voinței. V-am spus înainte că Occidentul, pentru a aborda raporturile între acțiunile umane și voință, nu poseda decât două metode. Pe scurt, în alți termeni, atât dintr-un punct de vedere metodologic cât și conceptual, problema nu a fost pusă decât sub forme tradiționale: natură-forță sau lege-bine și rău. Dar, curios, pentru a gîndi voință, nu a fost împrumutată o metodă din strategia militară. Mi se pare că problema voinței poate fi pusă ca luptă, adică dintr-un punct de vedere strategic pentru a analiza un conflict atunci când se dezvoltă diverse antagonisme.

De exemplu, nu că totul se produce fără motiv, nici că totul se produce urmînd o cauzalitate, atunci când advine ceva în domeniul naturii. Ci putem riposta punctului de vedere rațional de un tip pe care încă nu l-am definit, declarînd că ceea ce face descifrabile evenimentele istorice ale umanității sau acțiunile umane e un punct de vedere strategic, ca principiu al conflictului și al luptei. Când vom putea consolida acest punct de vedere, conceptele fundamentale pe care se va cuveni să le folosim vor fi: strategie, conflict, luptă, incidente. Ceea ce poate clarifica întrebuițarea acestor concepte e antagonismul care există atunci când se prezintă o situație în care adversarii se înfruntă, o situație în care unul cîștigă și celălalt pierde, în speță incidentul. Când ne facem însă o idee despre filosofia occidentală, vom vedea că nici conceptul de incident, nici metoda de analiză împrumutată din strategie, nici noțiunile de antagonism, de luptă, de conflict nu au fost îndeajuns clarificate. În consecință, noua șansă de descifrare intelectuală pe care trebuie să o ofere filosofia de astăzi, e ansamblul conceptelor și metodelor punctului de vedere

strategic. Am spus "trebuie" dar asta înseamnă atâtă doar că trebuie încercat să mergem în acest sens, dar se poate să eșuăm. În orice caz, trebuie încercat.

Am putea spune că această încercare ține de genealogia nietzscheană. Dar trebuie găsit un conținut remaniat și aprofundat din punct de vedere teoretic în conceptul solemn și misterios de "voință de putere" și va trebui în același timp să găsim un conținut care să corespundă mai bine realității decât pentru Nietzsche.

Aș vrea să adaug o simplă notă la ceea ce tocmai am spus. Există un termen pe care Marx l-a folosit cu siguranță, dar care trece astăzi drept cvasi-desuet. Acela de "luptă de clasă". Când ne situăm în punctul de vedere pe care tocmai l-am indicat, nu e de-acum posibil să regîndim acest termen? De exemplu, Marx spune, efectiv, că motorul istoriei rezidă în lupta de clasă. Și, după el, mulți au repetat această teză. Într-adevăr, e un fapt de netăgăduit. Sociologii reînsuflareșc dezbaterea la nesfîrșit, pentru a ști ce e o clasă, și cine îi aparține. Dar, pînă acum, nimeni nu a examinat, nici nu a aprofundat ce este lupta. Ce înseamnă lupta, cînd se spune luptă de clasă? Pentru că se spune luptă de clasă, e vorba de conflict și de război. Dar cum se dezvoltă acest război? Care e obiectivul său? Care îi sunt mijloacele? Pe ce calități raționale se întemeiază? Ceea ce mi-ar plăcea să discut, plecînd de la Marx, nu e problema sociologiei claselor, ci metoda strategică privind lupta. Aici se ancorează interesul meu pentru Marx și plecînd de aici mi-ar plăcea să pun problemele.

În jurul meu, luptele se produc și se dezvoltă ca mișcări multiple. De pildă, problema de la Narita<sup>\*</sup>, apoi lupta pe care ați dus-o în piață din fața Parlamentului cu privire la tratatul de securitate nipono-american, în 1960. Lupte există și în Franța, și în Italia. Aceste lupte, în măsura în care sunt bătălii, intră în perspectiva mea de analiză. De exemplu, pentru a reflecta la problemele pe care le pun aceste lupte, Partidul comunist nu tratează despre lupta însăși. Tot ce se întrebă e: "Cărei clase îi aparțineți? Duceți cumva această luptă ca reprezentant al clasei proletare?" Nu e nicidecum vorba de aspectul strategic, respectiv: ce este lupta? Interesul meu se îndreaptă spre incidenta antagonismelor însele: cine intră în luptă? Cu ce și cum? De ce există această luptă? Pe ce se întemeiază? Nu am avut șansa să vă citesc

\* Aluzie la luptele împotriva construirii noului aeropost la Tokyo pe domeniul agricol de la Narita.

cărțile, dar am auzit adeseori vorbindu-se despre activitățile dumneavoastră practice și despre opera dumneavoastră. Aș fi deci foarte bucuros să vă aud opinia asupra a ceea ce tocmai am spus.

*R. Yoshimoto:* În cele ce ați spus, sunt cîteva puncte în care mă simt în măsură să aprofundez problema. Înțeleg prin asta că voi putea propune alte interpretări. Pe de altă parte, ați evocat problema voinței cu privire la Nietzsche și la Marx, apoi ați definit-o în raport cu luptele în sensul în care se spune "luptă de clasă", și în sfîrșit ați propus o serie de probleme care sunt de actualitate. Mi-ar plăcea să aprofundez toate aceste puncte. Aș putea înfățișa alte puncte de vedere, după care mi-ar plăcea să vă pun din nou cîteva întrebări.

Pentru început, ați spus că trebuie distinsă gîndirea lui Marx însuși de marxism, în măsura în care Marx e o ființă care a existat într-un trecut istoric și clasic. Și eu am spus întotdeauna că omul Marx e diferit de marxism. Sîntem, aşadar, întru totul de acord în acest punct. Înțeleg foarte bine această poziție.

În ceea ce privește tonul profetic al lui Marx, profeția sa ar putea fi rezumată în felul următor: clasele vor dispărea, la fel și statul. În această privință, există state care au ca filosofie marxismul. În Europa, ca și în China și în Rusia sovietică. Aceste țări nu caută cîtuși de puțin să desființeze statul filosofic și, de fapt, tocmai prin aceea că nu-l desființează își exercită puterea. Asta duce, pentru a împrumuta expresia pe care ați folosit-o, la săracirea considerabilă a imaginației politice actuale. De aceea, dacă în loc să spunem: "Tocmai de aceea putem lichida marxismul!", căutăm să-i luăm apărarea, iată ce putem spune: statul va dispărea într-o bună zi, la fel și clasele. Dar, astăzi, există sub o formă temporară, înainte să dispară. În fond, e o problemă temporară și putem admite toate acestea ca o formă temporară. Atâtă doar că ceea ce nu e admisibil e tipul de putere care constă în a substanția statul care nu e decît o formă provizorie, în a întîrziția asupra lui, în a face din el un mod de dominare. Statele socialiste par efectiv să intre în această categorie și să încremenească în acest sens mai mult decît oricînd. Totuși, mi se pare că filosofia de stat – sau statul filosofic – care există în fapte sub o formă temporară și negarea principiului însuși al acestei filosofii nu sunt de aceeași natură.

M-am gîndit întotdeauna că se poate distinge între faptul că o filosofie se realizează într-un stat provizoriu și faptul de a nega o filosofie care domină efectiv statul, care nu mai e decît o modalitate de putere și care se autojustifică. De altfel, ceea ce ați enunțat în mod global asupra acestui punct mi se pare că revine la asta: faptul însuși

de a-și pune problema modului potrivit de a-l înțelege pe Marx participă deja la sărăcirea imaginației politice actuale și e o problemă în întregime rezolvată de multă vreme. Aici am rezerve și nu vă pot urma. Cred că trebuie neapărat distins între ceea ce există de principiu și modalitățile de putere care există cu-adevărat în statele marxiste; mi se pare că aceste două lucruri sînt diferite. Problema nu e faptul că marxismul și-a construit puterea pe o filosofie de stat sau pe un stat filosofic, ci e înainte de toate o problemă de idei." În istorie, suma voințelor individuale și a realizărilor practice nu apare în mod necesar ca motor al societății. De ce pare istoria întotdeauna fondată pe hazard și apare ca un eșec al ideilor? Mi se pare că trebuie aprofundată, dincolo de marxism, problema conform căreia istoria pare să nu aibă nici un raport cu voințele individuale. Numai că suma voințelor individuale include, pentru a vorbi că Hegel, morala și etica practică. Eliminarea completă a acestei probleme, reducind-o la voința generală sau la voința claselor, nu a creat oare o inadecvare filosofică? Oare nu apare problema din faptul că suma voințelor individuale instalate la putere și voința care se manifestă ca o putere totală par că fiind total diferite? N-am putea aprofunda acest punct, ca principiu? Pentru a merge puțin mai departe în ideile mele, mi se pare că ideea după care dezvoltarea istoriei nu e dominată decît de hazard e discutabilă.

Să mă explic. Asta ar însemna că o înlățuire infinită de întîmplări creează o necesitate. Și, dacă admitem că întîmplarea comportă întotdeauna necesitatea, problema de a ști dacă istoria e dominată de hazard sau de necesitate revine la a defini o limită de la care plecînd o înlățuire de întîmplări se transformă în necesitate. Mi se pare atunci că, în loc să o lichidăm cum faceți dumneavoastră, pentru că sărăceaște politica, profeția filosofică și istorică a lui Marx rămîne valabilă.

Astfel, nu-mi vine să accept cu prea mare ușurință ideea lui Nietzsche după care istoria nu e dominată decît de hazard și nu există nici necesitate, nici cauzalitate. După părerea mea, Nietzsche avea o vizion sumară asupra raporturilor între hazard și necesitate. Se lăsa călăuzit de intuiție sau mai degrabă de chestiuni de sensibilitate. Va trebui aprofundată această chestiune, în speță cea a raportului dintre hazard și necesitate. Și, în acest sens, gîndirea lui Marx poate rămîne un model politic viu și real. Opera dumneavoastră mă face să cred că ar trebui aprofundată mai mult această problemă a hazardului și necesității, aceea a limitei plecînd de la care o înlățuire de întîmplări se transformă

în necesitate, precum și problema întinderii și teritoriului acestei transformări. Despre asta aş vrea să vă întreb.

În ceea ce privește teoria voinței, mă tem că, dacă nu vă rezum istoricul marxismului în Japonia de la al doilea război mondial încocace, vă va fi greu să înțelegeți cum poate include teoria voinței probleme care merg de la filosofia statului până la religie, etică și conștiința de sine. Marxismul japonez de după război a căutat să reînvie osatura idealistă a lui Hegel, pe care Marx nu o înlăturase – asta se numește materialismul subiectiv –, modelind-o în materialismul marxist care se dezvoltase în Rusia. Cred că e diametral opus demersului marxismului francez. Marxismul subiectiv japonez a încercat să reînvie un întreg teritoriu hegelian – filosofia statului, teoria religiei, morala individuală și chiar conștiința de sine – incluzându-l integral în marxism. În această mișcare s-a încercat să se sintetizeze întregul sistem hegelian sub forma teoriei voinței.

Dacă aş dezvolta această chestiune în direcția pe care ați indicat-o înainte, am risca să ne rătăcim. Prefer aşadar să mă explic ceva mai precis. În evoluția marxismului în Japonia după război, sau mai degrabă dincolo de această evoluție, am vrut să consider domeniul teoriei voinței ca determinarea interioară a conștiinței practice în maniera lui Hegel. Și am căutat să scap de tema etică, aceea care apare ca fiind suspendată, împărțind totalitatea acestui teritoriu în trei: cel al voinței comune, cel al voinței duale și cel al voinței individuale.

Ați spus mai înainte că, atunci când e evocată lupta de clasă la Marx, nu ar trebui pus accentul pe clase, ci ar trebui rezolvată problema luptei din punctul de vedere al voinței. V-ați întrebat: cine cu cine se bate? Cum? Sau: cu cine se cuvine să ne batem? Și ați adăugat că aceste întrebări se impun în zilele noastre. Cred că aş putea să dezvolt toate acestea în felul meu, dar îmi spun că, înainte de a ajunge la asta, ar trebui ca marxismul să rezolve în primul rând problema de a ști cum s-a debarasat de problemele voinței duale și ale voinței individuale, deplasând semnificația luptei de clasă înspre voință comună ca motor al istoriei. De altfel, în marxismul japonez și în procesul dezvoltării sale și al tratării sale, definiția conceptului de clasă nu e aceeași ca, de pildă, la Althusser în Franță sau la Lukács în Germania. Când spunem clasă, suntem convinși că ea trebuie definită pe o bază socio-economică și că trebuie să fie astfel definită ca idee. Întotdeauna am gîndit că o clasă comportă o dublă problemă: cea a ideii și cea reală și socială.

Am estimat aşadar că trebuia mai întâi examinat conceptul de clasă. Presupun că acest fapt s-a dezvoltat diferit în marxismul european. În ceea ce priveşte problemele concrete, mi-ar plăcea să mă refer la ele în cei zece ani care preced al doilea război mondial, la războiul însuşi şi la cei zece ani care i-au urmat, adică la întreaga istorie de după război. Mă întreb atunci dacă determinarea naturii prin voinţa de putere la Nietzsche şi determinarea stării naturale, în sensul vulgarizat al lui Engels, sunt atât de îndepărtafe una de celalătă. Nietzsche a considerat istoria ca un proces în cursul căruia oamenii sunt mişaţi de o voinţă de putere care îi depăşeşte. Oamenii suferă în starea naturală războiul, violenţa, dezordinea, moartea etc., iar Nietzsche consideră că toate acestea se găsesc în natura umană. El apreciază că morala şi conştienţa apar atunci când e reprimată toată această natură. În care el vede natura umană sub unghiul unei *Leben* biologice. Engels situa starea ideală puțin mai sus decât determinarea naturii, şi anume în viaţa gregară pe care o constituie comunismul primitiv. Cred că o asemenea stare n-a existat. După părerea mea, Engels consideră că acest ideal constituie deopotrivă originea şi sfîrşitul. Aceste două moduri de a gândi sunt reprezentate, dacă mă refer la experienţa mea intelectuală în jurul celui de-al doilea război mondial, în militarismul imperial în Japonia şi în manifestările intelectuale care nu sunt fundamental diferite între ele, ale fascismului şi stalinismului. Problematica noastră se situează în constatarea că aceste două gîndiri nu erau cu adevărat diferite şi că trebuiau respinse şi una, şi celalătă.

Dacă situăm în fapte obiectivul luptei de clasă de care vorbiţi, în sensul în care se spune "luptă de clasă", mă tem că această luptă, inevitabil, se regăseşte complet izolată. Cred că aşa e în Japonia şi probabil pretutindeni în lume. Dacă ne întrebăm împotriva a ce luptăm, vom spune că nu numai împotriva capitalismului, ci în egală măsură împotriva socialismului. Astfel, problema urmează pretutindeni realitatea şi, cu necesitate, sfîrşeşte prin a fi o luptă izolată în lume. Nu putem conta pe nimic şi suntem ineluctabil încolţiti. Dar dacă încercăm să dezvoltăm acest fapt ca o problemă intelectuală sau filosofică, şi în acest caz ne regăsim complet tăiaţi de lume. Pe scurt, mă întreb dacă nu cumva e soarta noastră să fim astfel încolţiti. Eu îmi dezvolt ideile asupra acestui subiect cu un mare pesimism.

Tocmai asupra acestui punct aş vrea să vă întreb. Nietzsche a respins întregul domeniu pe care-l acoperea teoria hegeliană a voinţei

calificîndu-l drept un concept josnic care reprimă natura umană, și am impresia că în același fel vă dezvoltați metoda după ce cu îndemînare veți fi făcut *tabula rasa* din izolarea, din solitudinea, din pasiunile sau din posomoreala pe care le combătea Nietzsche, sau din tot ce vreți: de exemplu, din rigiditate. Dimpotrivă, păreți că tratați cu îndemînare raporturile între lucruri la un nivel apropiat de conceptele structural similare algebrei, adică lucrurile, faptele virtuale. Și, făcînd asta, am impresia că înălăturați acest fel de sentiment de izolare în lume, pe care eu personal îl resimt. Mi-ar plăcea să vă întreb despre asta.

*M. Foucault:* Cred că înțeleg că ați pus o nouă problemă cu cîteva rezerve la ceea ce am enunțat. Dar sunt, fundamental, de acord cu dumneavoastră. Mai degrabă decît cu ideile dumneavoastră, rezonez pe deplin cu rezervele dumneavoastră. Printre chestiuni, prima sună cam aşa: o putem sfîrși cu marxismul pentru simplul motiv că a fost intim legat de raporturile de putere statală? Nu putem aprofunda puțin mai mult problema? Aș vrea să vă răspund următorul lucru: este, pînă la urmă, mai puțin un răspuns cît o propunere, și aș vrea s-o prezint de o manieră oarecum brutală.

Din moment ce considerăm marxismul ca ansamblul modurilor de manifestare a puterii legate, într-un fel sau altul, de discursul lui Marx, cred că datoria minimă a unui om care trăiește în a doua jumătate a secolului al XX-lea este să examineze sistematic fiecare dintre aceste moduri de manifestare. Suportăm astăzi această putere fie cu pasivitate, fie în deridere, fie cu teamă, fie din interes, dar trebuie să ne eliberăm întru totul de asta. Trebuie sistematic examinate toate acestea, cu sentimentul real de a fi cu totul liberi în raport cu Marx.

Bineînțeles, a fi liber față de marxism nu înseamnă să ne întoarcem pînă la surse pentru a ști ce a spus efectiv Marx, să surprindem discursul său în stare pură și să-l considerăm ca unica lege. Asta nu înseamnă nici să revelăm, de pildă, cu metoda althusseriană, felul în care adevarata rostire a profetului Marx a fost greșit interpretată. Importanța nu stă în acest tip de problemă de formă. Ci, aşa cum v-am spus, a verifica din nou una după alta ansamblul funcțiilor modurilor de manifestare a puterii care sunt legate de rostirea lui Marx însuși îmi pare a constitui o încercare valabilă. Bineînțeles se pune atunci problema să știm cum să considerăm profeția.

Personal, ceea ce mă atrage în opera lui Marx sunt lucrările istorice, precum eseurile asupra loviturii de stat a lui Ludovic-

Napoleon Bonaparte, asupra luptei de clasă în Franța sau asupra Comunei\*. Lectura acestor lucrări istorice atrage puternic atenția asupra a două lucruri: analizele efectuate aici de Marx, chiar dacă nu le putem considera pe toate pe deplin exacte, că sunt asupra situației, asupra raporturilor de antagonism, asupra strategiei, asupra legăturilor de interes, le depășesc de departe, e de netăgăduit, pe cele ale contemporanilor săi prin perspicacitate, eficiență, calități analitice și, în orice caz, în mod radical, depășesc cercetările posterioare.

Însă aceste analize, în lucrările istorice, se termină întotdeauna prin cuvinte profetice. Erau profeții asupra unui viitor foarte apropiat, profeții pe termen scurt: asupra următorului an sau chiar a următoarelor luni. Dar putem spune că profețiile lui Marx erau aproape toate false. Analizând situația din 1851-1852, îndată după lovitura de stat, el spune că prăbușirea imperiului este apropiată; vorbește despre sfîrșitul sistemului capitalist și se însală asupra sorocului dictaturii burgheze. Ce înseamnă toate astea? Analize de o rară inteligență, iar faptele pe care le anunță sunt imediat dezmințite de realitate. De ce?

Iată ce cred eu. Mi se pare că ceea ce se produce în opera lui Marx e, într-un fel, un joc între alcătuirea unei profeții și definirea unei ținte. Discursul socialist al epocii era compus din două concepte, dar el nu reușea să le disocieze îndeajuns. Pe de o parte, o conștiință istorică sau conștiință unei necesități istorice, în orice caz ideea că, în viitor, cutare lucru ar trebui să advină în mod profetic. Pe de altă parte, un discurs de luptă – un discurs, am putea spune, care ține de teoria voinței –, care are ca obiectiv determinarea unei ținte de atacat. În realitate, căderea lui Napoleon III constituia mai puțin o profeție cît un obiectiv de atins prin lupta proletariatului. Dar cele două discursuri – această conștiință a unei necesități istorice, în speță aspectul profetic, și obiectivul luptei – nu și-au putut duce la bun sfîrșit jocul. Asta se poate aplica profețiilor pe termen lung. De exemplu, noțiunea de dispariție a statului este o profeție eronată. În ceea ce mă privește, nu cred că ceea ce se petrece în mod concret în țările sociale permit să

\* Marx (K.), *Der Achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte*, 1852 (*Le 18 Brumaire de Louis Bonaparte*, Paris, Éditions sociales, 1968); *Die Klassenkämpfe in Frankreich, 1849-1850* (*Les Luttes de classes en France*, Paris, Éditions sociales, 1984); *Pariser Kommune. Der Bürgerbrief in Frankreich, 1871* (*La commune de Paris, la guerre civile en France*, Paris, 1976).

fie prevestită realizarea acestei profeții. Dar, din momentul în care definim dispariția statului ca un obiectiv, cuvîntul lui Marx ia o realitate neatinsă vreodată. Se observă ca un fapt de netăgăduit o hipertrofie a puterii sau un exces de putere atât în țările socialiste cât și în țările capitaliste. Și cred că realitatea acestor mecanisme de putere, de o complexitate uriașă, justifică, din punctul de vedere strategic al unei lupte de rezistență, dispariția statului ca obiectiv.

Ei bine, să revenim acum la cele două întrebări al dumneavoastră. Ele vizează pe de o parte raportul între necesitate și hazard în istorie și, pe de altă parte, teoria voinței. Cu privire la necesitatea istorică, m-am exprimat deja în grabă, dar, ceea ce mă interesează în primul rînd e ceea ce ați evocat, despre evoluția marxismului japonez după război, despre specificitatea sa și despre poziția pe care o ocupă în acest cadru teoria voinței.

Cred că e o problemă fundamentală. Mi-ar plăcea să merg în același sens ca dumneavoastră, cel puțin în măsura în care v-am înțeles. Această manieră de a gîndi, care constă în a aborda voința în această optică, este esențială: ea nu există deloc în mintea unui francez mediu aşa cum sunt eu. Oricum ar fi, e într-adevăr clar că tradiția marxismului francez a ignorat analiza diferențelor niveluri ale voinței și punctul de vedere asupra specificităților celor trei fundamente ale sale. Fapt e că acest domeniu rămîne total necercetat în Occident. În acest punct, mi se pare necesar să punem în evidență motivul pentru care importanța problemei voinței n-a fost nici înțeleasă, nici analizată.

Pentru asta, ar trebui să ne gîndim la existența unei organizații care poartă numele de Partid comunist. E un fapt care a fost determinant în istoria marxismului occidental. Dar nu a fost niciodată analizat în profunzime. E o organizație fără precedent: ea nu poate fi comparată cu nimic, ea nu funcționează în societatea modernă pe modelul Partidului radical sau al Partidului creștin-democrat. Nu e numai un grup de indivizi care împărtășesc aceeași opinie și participă la o aceeași luptă pentru un același obiectiv. Ci o organizație mai complexă. E o metaforă folosită, și nu vreau să dau dovadă de o răutate amume când spun că organizarea sa te face negreșit să te gîndești la un ordin monastic. S-a discutat fără încetare despre natura acestui partid: în raport cu lupta de clasă, cu revoluția, care e obiectivul său, care trebuie să fie rolul său, funcția sa? Oricine știe că toate acestea erau în centrul dezbatelerilor sale. Polemica se fondează pe ceea ce o distinge pe Rosa Luxemburg de Lenin, direcția social-democrată germană de Lenin. În rest, *Critica programului de la*

*Gotha*\* punea deja problema funcționării Partidului. Eu cred însă că, atunci cînd existența Partidului și diferențele sale probleme au fost aduse în față, problema voinței a fost cu totul abandonată. Căci, se zice, urmărîm conceptul partidului leninist – nu Lenin a fost totuși cel care l-a imaginat primul, dar i se dă acest nume pentru că a fost conceput în jurul lui –, iată ce trebuie să fie Partidul.

În primul rînd, e o organizație datorită existenței căreia proletariatul accede la o conștiință de clasă. Astfel spus,, prin Partid, voințele individuale și subiective devin un fel de voință colectivă. Dar aceasta din urmă trebuie să fie, negreșit, monolică, ca și cum ar fi o voință individuală. Partidul transformă multiplicitatea voințelor individuale într-o voință colectivă. Și, prin această transformare, el constituie o clasă ca subiect. În alți termeni, face din ea un fel de subiect individual. Tocmai astfel e făcută posibilă ideea însăși de proletar. "Proletariatul există pentru că Partidul există." Proletariatul poate exista prin existența Partidului și cu ajutorul acestei existențe. Partidul e, în consecință, conștiința proletariatului și, în același timp, condiția de existență a proletariatului ca unic subiect individual. Nu acesta e primul motiv pentru care n-au putut fi analizate la justele lor valori diferențele niveluri ale voinței?

Un alt motiv vine din faptul că Partidul este o organizație prevăzută cu o ierarhie stratificată. Și a funcționat bine în sinul acestei ordini solid organizate – cu mult înaintea teoriei leniniste, social-democrația germană funcționa deja astfel –, excluzînd, interzicînd cutare sau cutare lucru. Nu era nimic altceva decît o organizație care excludea elementele eretice și care, procedînd astfel, căuta să concentreze voințele individuale ale militanților într-un fel de voință monolică. Această voință monolică era tocmai voința birocratică a conducătorilor. Cum lucrurile s-au desfășurat într-o asemenea manieră, acest al doilea motiv a făcut ca problema atât de importantă a voinței să nu fi fost abordată cu adevărat. În alți termeni, Partidul se putea întotdeauna autojustifica într-un fel sau altul, în ceea ce privește activitățile sale, deciziile și rolul său. Oricare ar fi situația, Partidul putea invoca teoria lui Marx ca fiind unicul adevăr. Marx era unica autoritate și, datorită acestui fapt, se considera că activitățile Partidului găseau în el fundamentul lor rațional. Multiplele voințe individuale

---

\* Marx (K.), *Kritik des Programens*, 1875 (trad. Rubel și Evrard, în *Oeuvres*, Paris, Gallimard, col. "Bibliothèque de la Pléiade", 1965, vol. I, 1406-1434).

erau, în consecință, aspirate de către Partid și, la rîndul său, voința Partidului dispărea sub masca unui calcul rațional conform teoriei în chip de adevăr. Astfel diferitele niveluri ale voinței nu puteau decât să scape analizei. Problema de a ști cum se articulează, în revoluție și în lupte, voințele individuale cu alte niveluri de voință mi se pare și mie o temă esențială care ne privește. Și tocmai aceste multiple voințe încep astăzi să țîșnească în breșa hegemoniei deținute de către stînga tradițională. Sincer vorbind, această problemă nu e suficient pusă în evidență în lucrările mele și abia am evocat-o în *Voința de cunoaștere*, sub forma strategiei din punctul de vedere al puterii de stat. Se poate ca această teorie a voinței sau analiza acestor niveluri eterogene să funcționeze mai eficient în Japonia decât oriunde altundeva. Există poate o specificitate a Partidului comunist japonez sau un raport cu filosofia orientală. Ei bine, în această privință, mi-ar plăcea să vorbesc despre cealaltă problemă pe care ați abordat-o: și anume, tonalitatea foarte sumbră și solitară pe care luptele le îmbracă în mod necesar.

Acest aspect al luptei nu a fost deloc luat în considerare în Europa sau în Franța. Putem spune, în orice caz, că a fost prea puțin considerat. De ce? Am atins în treacăt unul din motive răspunzînd la întrebarea precedentă. Primul e faptul că obiectivul în lupte e întotdeauna ocultat de profetie. Astfel, aspectele solitare s-au estompat și ele sub masca profetiei. Al doilea e următorul. Cum se consideră că numai Partidul comunist era autenticul deținător al luptei și că acest Partid era o organizație ierarhizată capabilă de o decizie rațională, zonele marcate de o sumbră nebunie, în speță partea de umbră a activităților umane sau încă zonele de o obscură dezolare – deși asta a fost parte de neevitat a tuturor luptelor –, ieșeau cu mare greu la lumină. Probabil doar operele nu teoretice, ci literare, dacă nu cumva cele ale lui Nietzsche au vorbit despre asta. Nu mi se pare aici pertinent să insist asupra diferenței dintre literatură și filosofie, dar e sigur că, pe planul teoriei, nu am ajuns să facem dreptate acestui aspect sumbru și solitar al luptelor.

Tocmai de aceea trebuie să aducem la lumină acest aspect insuficient al teoriei. Va trebui să distrugem ideea că filosofia e singura gîndire normativă. Trebuie ca vocile unui număr incalculabil de subiecți vorbitori să răsune și trebuie făcută să vorbească o experiență nenumărată. Nu trebuie ca subiectul vorbitor să fie întotdeauna același. Nu trebuie să răsune doar cuvintele normative ale filosofiei. Trebuie făcute să vorbească toate felurile de experiențe, să plecăm urechea la afazici, la excluși, la muribunzi. Căci noi ne găsim

în afară, în vreme ce ei sănt cei care fac efectiv față aspectului sumbru și solitar al luptelor. Cred că sarcina unui practician al filosofiei trăind în Occident este să plece urechea la toate aceste voci.

*R. Yoshimoto:* Ascultându-vă, am luat cunoștință, în numeroase puncte, de idei pe care, pînă acum, nu le-am putut citi în cărțile dumneavoastră. Multe lucruri s-au elucidat și a fost foarte instructiv pentru mine, iar pentru asta vă sănt foarte recunoscător.

Mai e un punct asupra căruia mi-ar plăcea să-mă exprim opinia: e atunci cînd ați evocat metoda lui Lenin. Ce a făcut? Cum s-au transformat, pe urmă, partidul leninist și Uniunea sovietică? Cum stau astăzi lucrurile? Mai degrabă decît să abordăm aceste probleme, prefer să mă limitez la ideile lui Lenin și să spun cîteva cuvinte asupra divergențelor mele cu dumneavoastră.

Asta e o critică ce apare în mod firesc din moment ce am încercat să resuscităm teoria voinței: îi reproșez lui Lenin că a identificat voința statului cu organul statului.

La întrebarea: "Ce este statul?", Lenin a răspuns că e organul represiunii de clasă. Rezultă de aici că problema de a ști cum se rezistă represiunii acoperă toată problema statului. Istorice vorbind însă, statul a pus mâna pe religie, filosofie, drept, moravuri, dar toată această problematică se vede eliminată. Singura problemă pusă e de a ști cum se duce lupta de eliberare a claselor împotriva organului de represiune a claselor. Prin urmare, toate problemele istorice și actuale pe care le antrenează statul au rămas necercetate.

În schimb, ca răspuns la întrebarea: "Ce este statul?", ne-am gîndit la acest lucru: din moment ce se recunoaște puterea statului, avem de-a face cu o manifestare a unei voințe. Înțeleg prin asta că statul nu e sinonim cu guvernul ca organ al represiunii claselor. Guvernul e într-un fel, corpul voinței statului, dar nu e voința însăși a statului. Cred că trebuie mai întîi să distingem între voința statului și organul statului. Am putea vorbi de cultul luptei de clasă: scopul justificînd mijloacele, ei făceau complet abstractie de problemele moralei, ale binelui și răului, și ale religiei; fără a merge pînă la a le nesocoti, nu le acordau decît un sens subsidiar sau secundar. Toate acestea deoarece, probabil, de la bun început, identificau voința statului cu organul statului, referindu-se nemijlocit la represiunea claselor.

E o critică pe care am formulat-o, cu privire la concepția statului la Lenin, pe planul ideilor. Ascultându-vă vorbind, mi-am zis că, asupra acestui punct cel puțin, ar trebui să-mă exprim părerea. În ceea ce privește problemele specifice pe care le dezvoltăți, sănt multe

asupra cărora aş dori să vă întreb. În mai multe locuri, de altfel, am avut impresia că împărtăşim un anumit număr de teme asupra cărora mi-ar plăcea, de asemenea, să vă pun cîteva întrebări. Cît despre problemele esenţiale, însă, asupra cărora reflectez în acest moment şi pe care mi-a fost oarecum greu să le elucidez, cred că aproape mi-ai răspuns.

Scuzaţi-mă că v-am plătit cu întrebări spinoase. Vă sunt recunoscător pentru răbdarea dumneavoastră. Eu m-am exprimat îndeajuns şi aş fi fericit dacă aţi putea concluziona con vorbirea noastră.

*M. Foucault:* Sînt foarte fericit că v-am auzit şi vă mulţumesc din toată inima. Tot ce mi-ati spus îmi va fi foarte folositor. Căci, pe de o parte, graţie modului dumneavoastră de a pune problemele, mi-ati indicat perfect limitele muncii pe care am dus-o pînă aici şi părţile care încă îi mai lipsesc, în absenţa unor idei clare. Şi, în special, problema pe care aţi pus-o, în termeni de teorie a voinţei, m-a interesat în mod deosebit, şi am convingerea că asta poate servi de punct de plecare pertinent pentru o întreagă serie de problematici.

Cînd văd simplul rezumat al muncii dumneavoastră şi lista lucrărilor pe care le-ati scris, constat că e vorba de fantasma individuală şi de problema statului. De altfel, cum aţi amintit, aţi consacrat un eseu voinţei colective ca matrice a formării unui stat. Pentru mine e o problemă pasionantă. Anul acesta ţin un curs asupra formării statului şi analizez, să spunem, bazele mijloacelor de realizare statală pe o perioadă care merge din secolul al XVI-lea pînă în secolul al XVII-lea în Occident, sau mai degrabă procesul în cursul căruia se formează ceea ce se numeşte raţiune de stat. Dar m-am împiedicat de o parte enigmatică ce nu mai poate fi rezolvată prin simpla analiză a raporturilor economice, instituţionale sau culturale. E aici un fel de sete gigantică şi irepresibilă care forţează la o întoarcere către stat. Am putea vorbi de dorinţa statului. Sau, pentru a folosi termenii de care ne-am servit pînă aici, am putea-o reformula ca voinţă a statului. În orice caz, e evident că nu mai putem scăpa acestui tip de lucru.

Cînd e vorba de formarea unui stat, nu mai discutăm despre personaje precum despotul sau despre manipularea sa prin oameni aparținînd castei superioare. Dar nu putem decît să spunem că există aici un soi de mare iubire, de voinţă insesizabilă. Cum eram deja pe deplin conştient de asta, am avut mult de învăţat din ce mi-ai povestit astăzi şi sănătoşit curios să vă cunosc alte lucrări în care discutaţi despre stat din punctul de vedere al teoriei voinţei.

Doresc din toată inima ca lucrările dumneavoastră să fie traduse în franceză sau în engleză. Dacă nu, aş fi fericit să putem, fie la Tokyo, fie la Paris, fie într-o altă corespondență, schimba idei, deoarece păreți a trata aceleasi teme. Căci a putea auzi un asemenea discurs e, pentru noi occidentalii, o experiență foarte prețioasă și indispensabilă.

Îndeosebi, a discuta despre o problemă precum aceea a experienței politice, în vremea noastră, nu numai că prelungește viața, ci va fi, de asemenea,, cred, o încurajare extrem de fertilă pentru diverse reflecții viitoare.

# MICHEL FOUCAULT: UN PARCURS FILOSOFIC

— *Interesul purtat, mai ales în ultimii ani, rezultatelor gîndirii dumneavoastră s-ar putea, cred, explica în maniera următoare: puini sînt aceia care, dincolo de diferențele limbaje sau puncte de vedere ideologice, n-ar fi înclinați să recunoască progresiva și deconcertanta disociere între cuvinte și lucruri în lumea contemporană. Acest fapt justifică, de altfel, și sensul dezbaterei noastre; pentru a înțelege mai bine drumul pe care l-ati urmat pe parcursul reflecțiilor și cercetărilor dumneavoastră, deplasările de cîmp în analize, precum și achiziția de noi garanții teoretice. De la explorările efectuate în Istoria nebuniei asupra experienței originare, pînă la tezele cele mai recente expuse în Voința de cunoaștere, se pare că ați procedat prin salturi, prin deplasări ale nivelurilor de cercetare. Dacă aș dori să fac un bilanț care să evidențieze esențialul și caracterul de continuitate al gîndirii dumneavoastră, aș putea începe prin a vă întreba ce găsiți depășit în scriserile dumneavoastră precedente în lumina ultimelor cercetări asupra puterii și asupra voinței de a cunoaște.*

— Există, cu siguranță, multe lucruri depășite. Sînt întru totul conștient că mă deplasez întotdeauna în raport cu lucrurile de care mă interesez și, în același timp, în raport cu ceea ce am gîndit deja. Nu gîndesc niciodată același lucru pentru simplul motiv că pentru mine cărțile mele sînt experiențe, într-un sens pe care l-aș dori cît mai deplin cu putință. O experiență este ceva din care ieși tu însuți transformat. Dacă ar trebui să scriu o carte pentru a comunica ceea ce gîndesc deja, înainte de a începe să scriu, n-aș avea niciodată curajul să întreprind acest lucru. Nu scriu o carte decît pentru că nu știu încă exact ce să gîndesc despre acel lucru la care aș vrea atît de mult să meditez. Astfel încît cartea mă transformă și transformă și ceea ce

gîndesc. Fiecare carte schimbă ceea ce gîndeam atunci cînd terminam de scris cartea precedentă. Sînt un experimentator și nu un teoretician. Numesc teoretician pe cel care construiește un sistem general, fie de deducție, fie de analiză, pe care-l aplică într-un mod uniform unor cîmpuri diferite. Ceea ce nu e deloc cazul meu. Sînt un experimentator în sensul că scriu pentru a mă schimba pe mine însuși și pentru a nu mai gîndi același lucru ca înaînte.

– *Ideea unui travaliu ca experiență ar trebui oricum să sugereze un punct de referință metodologică sau cel puțin să ofere posibilitatea de a obține indicații de metodă din raportul dintre mijloacele folosite și rezultatele obținute în urma cercetării.*

– Cînd încep o carte, nu numai că nu știu ce voi gîndi în final, dar nu știu nici ce metodă voi folosi cu exactitate. Fiecare dintre cărțile mele este o modalitate de a decupa un obiect și de a inventa o metodă de analiză. Odată terminat travaliul, pot, apoi, printr-un fel de privire retrospectivă, să extrag din experiență pe care tocmai ce am făcut-o, o reflecție metodologică, care să propună metoda pe care cartea ar fi trebuit s-o urmeze Astfel încît scriu, alternativ oarecum, cărți pe care le-ăs numi de explorare și cărți de metodă. Cărți de explorare: *Istoria nebuniei*, *Nașterea clinicăi* etc. Cărți de metodă: *Arheologia cunoașterii*. Apoi am mai scris cărți de genul: *A supraveghea și a pedepsi*, *Voința de cunoaștere*.

Propun, de asemenea, reflecții metodologice în articole și interviuri. Sînt mai degrabă reflecții despre o carte terminată, susceptibile să mă ajute să definesc un alt travaliu posibil. Sînt un fel de schelării care îmi servesc de releu între un travaliu pe cale să se încheie și un altul care se pregătește. Nu este o metodă generală, definitiv valabilă pentru ceilalți și pentru mine. Ceea ce am scris n-a fost niciodată prescriptiv nici pentru mine și nici pentru ceilalți. Este, cel mult, instrumental și visător.

– *Ceea ce spuneți confirmă aspectul excentrat al poziției dumneavoastră și explică, într-un anumit sens, dificultățile întîlnite de critici, comentatori și de exegeți în tentativa lor de a sistematiza sau de a vă atribui o poziție precisă în cadrul gîndirii filosofice contemporane.*

– Nu mă consider un filosof. Ceea ce fac nu este nici o manieră de a filosofa, dar nici de a-i îndemna pe alții să nu facă. Autorii cei mai importanți, care nu spun că m-au format, dar mi-au permis să mă detașez în raport cu formația mea universitară, au fost oameni precum Bataille, Nietzsche, Blanchot, Klossowski, care nu erau filosofi în

sensul instituțional al termenului, iar, pe lîngă aceștia, bineînțeles, și un anumit număr de experiențe personale. Ceea ce m-a frapat și m-a fascinat cel mai mult la ei și le-a dat această importanță capitală pentru mine, a fost că problema lor nu era a construirii unui sistem, ci a unei experiențe personale. La universitate, în schimb, fusesem antrenat, format, împins către învățarea acestor mari mașinării filosofice care se numeau hegelianism, fenomenologie...

— Vorbiți despre fenomenologie, dar toată gîndirea fenomenologică se bazează pe problema experienței și se sprijină pe ea pentru a-și trasa propriul său orizont teoretic. În ce sens vă distingeți atunci de ea?

— Experiența fenomenologului este, în fond, o anumită modalitate de a arunca o privire reflexivă asupra unui obiect oarecare din trăit, asupra cotidianului în forma sa tranzitorie, pentru a-i surprinde semnificațiile. Dimpotrivă, pentru Nietzsche, Bataille, Blanchot, experiența înseamnă și încerca să ajungi la un anumit punct al vieții care să fie cît mai insuportabil cu putință. Ceea ce se cere e maximumul de intensitate și, în același timp, de imposibilitate. Trăvaliul fenomenologic, din contră, constă în a desfășura întreg cîmpul de posibilități legate de experiența cotidiană.

În plus, fenomenologia caută să regăsească semnificația experienței cotidiene pentru a regăsi prin ce anume subiectul care sunt este în mod efectiv fondator, în funcțiile sale transcendentale, ale acestei experiențe și al acestor semnificații. În schimb, experiența lui Nietzsche, Blanchot, Bataille are ca funcție să-l smulgă pe subiect lui însuși, să facă astfel încât să nu mai fie el însuși sau să fie purtat înspre aneantizarea lui ori spre propria sa disoluție. Este o întreprindere de de-subiectivare.

Ideea unei experiențe limită, care smulge subiectul lui însuși, iată ce a fost important pentru mine în lectura lui Nietzsche, a lui Bataille, a lui Blanchot, și de aceea, oricît de plăcătoare, de erudite ar fi cărțile mele, le-am conceput întotdeauna ca experiențe directe vizînd să mă smulgă mie însuși, să mă împiedice să fiu același.

— Trăvaliu ca experiență în dezvoltare permanentă, relativitate extremă a metodei, tensiune a subiectivării: cred că am înțeles că acestea sunt cele trei aspecte esențiale ale atitudinii dumneavoastră de gîndire. Pornind de la acest ansamblu, ne putem totuși întreba care ar putea fi credibilitatea rezultatelor unei cercetări și care ar fi, în definitiv, criteriul de adevăr consecvent anumitor premise ale modului dumneavoastră de a gîndi.

– Problema adevărului spuselor mele e, pentru mine, o problemă foarte dificilă, ba chiar problema centrală. Este întrebarea la care n-am răspuns încă pînă în prezent. Folosesc în același timp metodele cele mai clasice: demonstrația sau, în orice caz, dovada în materie de istorie, trimiterea la texte, la referințe, la autorități, precum și punerea în raport a ideilor și a faptelor, o propunere de scheme de intelligibilitate, de tipuri de explicație. Nu e nimic original aici. Din acest punct de vedere, ceea ce spun în cărțile mele poate fi verificat sau infirmat precum în orice altă carte de istorie.

În ciuda acestui fapt, persoanele care mă citesc, îndeosebi cele care apreciază ceea ce fac, îmi spun adesea rîzind: “În fond, știi bine că ceea ce spui nu este decît ficțiune”. Iar eu răspund întotdeauna: “Bineînțeles, nici nu este vorba să fie altceva decît ficțiuni”.

Dacă aş fi dorit, de exemplu, să fac istoria instituțiilor psihiatricice în Europa, între secolele al XVII-lea și al XIX-lea, evident că n-aș fi scris o carte precum *Istoria nebuniei*. Dar problema mea nu este să satisfac istoricilor profesioniști. Problema mea e de a face eu însuși, și de a-i invita și pe ceilalți să facă o dată cu mine, de-a lungul unui conținut istoric determinat, o experiență a ceea ce suntem, a ceea ce este nu numai trecutul nostru, dar și prezentul nostru, o experiență a modernității noastre, astfel încât în final să ieșim transformați din ea. Ceea ce înseamnă ca la sfîrșitul cărții să putem stabili noi raporturi cu ceea ce este în discuție: ca eu, care am scris cartea, și cei care au citit-o să aibă, față de nebunie, față de statutul său contemporan și față de istoria sa în lumea modernă, un cu totul alt raport.

– *Eficacitatea discursului dumneavoastră se joacă în echilibrul dintre forța demonstrației și capacitatea de a trimite la o experiență care conduce la o mutație a orizonturilor culturale între care ne judecăm și ne trăim prezentul. Încă nu reușesc să înțeleg felul în care, după dumneavoastră, acest proces e un raport cu ceea ce am numit mai înainte “criteriu al adevărului”.* Adică în ce măsură sunt transformările de care vorbiți în raport cu adevărul sau produc efecte de adevăr?

– Există un raport specific între lucrurile pe care le-am scris și efectele pe care le-au produs. Priviți destinul *Istoriei nebuniei*: a fost foarte bine primită de oameni ca Maurice Blanchot, Roland Barthes etc.; a fost primită, într-un prim moment, cu oarecare curiozitate și cu o anumită simpatie de către psihiatri, total ignorată de istorici, pentru care nu era deloc interesantă. Apoi, destul de repede, gradul de

ostilitate al psihiatrilor a crescut într-atât încât cartea a fost considerată atac dirijat împotriva psihiatriei de azi și manifest al antipsihatriei. Or, asta nu era deloc în intenția mea, pentru cel puțin două motive: cînd am scris cartea în Polonia, în 1958, antipsihatria nu exista în Europa; și, oricum, nu era vorba de un atac dirijat împotriva psihiatriei, pentru excelentul motiv că lucrarea mea se oprește la fapte care se situează la începutul secolului al XIX-lea – și nici măcar nu duc la capăt analiza completă a lui Esquirol. Însă această carte n-a încetat să funcționeze, în spiritul public, ca un atac dirijat împotriva psihiatriei contemporane. De ce? Întrucît cartea a constituit pentru mine – și pentru cei care au citit-o sau utilizat-o – o transformare a raportului (istoric și teoretic, dar și a raportului moral, etic) pe care-l avem cu nebunia, cu nebunii, cu instituția psihiatrică și cu adevărul însuși al discursului psihiatric. Este, deci, o carte care funcționează ca experiență pentru cel care o scrie și pentru cel care o citește, mult mai mult decât constatarea unui adevăr istoric. Pentru a putea face o asemenea experiență prin această carte, trebuie ca ceea ce spune să fie adevărat în termeni de adevăr academic, verificabil istoric. Nu poate fi chiar un roman. Totuși, esențialul nu se găsește în seria acestor constatări adevărate sau verificabile istoric, ci mai degrabă în experiență pe care cartea o permite. Or, această experiență nu este nici adevărată, nici falsă. O experiență este întotdeauna o ficțiune; e ceva pe care îl fabrici ție însuși, care nu există înainte și care își va găsi apoi o existență. Acesta este dificilul raport cu adevărul, felul în care acesta din urmă se vede angajat într-o experiență care nu este legată de el și care, pînă la un anumit punct, îl distrugе.

– *Acest raport dificil cu adevărul este cumva o constantă care însoteste cercetarea dumneavoastră și am putea s-o recunoaștem și în seria operelor posterioare Iсторiei nebuniei?*

– Am putea spune același lucru despre *A supraveghea și a pedepsi*. Cercetarea se oprește în jurul anilor 1830. Totuși, și în acest caz, cititori, critici sau nu, au percepția că cartea ca pe o descriere a societății actuale ca societate a închiderii. Dar eu n-am scris niciodată asta, chiar dacă e adevărat că scriitura a fost legată de o anumită experiență a modernității noastre. Cartea face uz de documente adevărate, dar astfel încât prin ele să fie posibilă efectuarea nu doar a unei constatari de adevăr, dar și o experiență care autorizează o alterare, o transformare a raportului pe care-l avem cu noi însine și cu lumea în care, pînă atunci, ne recunoșteam fără probleme (într-un cuvînt, cu cunoașterea noastră).

Astfel, acest joc al adevărului și al ficțiunii – sau, dacă doriți, al constatării și al fabricării – va permite să înfățișăm clar ce ne leagă – de o manieră uneori cu totul inconștientă – de modernitatea noastră și, în același timp, ne-o va înfățișa ca alterată. Experiența prin care reușim să surprindem, de o manieră inteligibilă, anumite mecanisme (de exemplu, întemnițarea, penalizarea etc) și modul în care parvenim să ne dețăşim de ele percepându-le astfel nu trebuie să fie decât unul și același lucru. Este exact miezul a ceea ce fac. Ce consecințe, mai curind, ce implicații are acest lucru? Prima este că nu mă sprijin pe un background teoretic continuu și sistematic; a doua, că nu există carte pe care s-o fi scris, cel puțin în parte, fără o experiență directă, personală. Am avut un raport personal, complex cu nebunia și cu instituția psihiatrică. Am avut, de asemenea, un anumit raport cu maladia și cu moartea. Am scris despre *Nașterea clinicii* și introducerea morții în cunoașterea medicală într-un moment în care aceste lucruri aveau o anumită importanță pentru mine. Același lucru, din motive diferite, pentru închisoare și sexualitate.

A treia implicație: nu e nicidcum vorba de a transpuține în cunoaștere experiențe personale. Raportul cu experiența trebuie, în carte, să permită o transformare, o metamorfozare, care să nu fie doar a mea, ci să poată avea o anumită valoare, un anumit caracter accesibil și pentru ceilalți, astfel încât această experiență să poată fi făcută și de ceilalți.

În al patrulea rînd, în fine, această experiență trebuie să poată fi legată, pînă la un anumit punct, de o practică colectivă, de un mod de a gîndi. Este ceea ce s-a întîmplat, de exemplu, cu o mișcare precum cea a antipsihiatriei sau mișcarea deținuților din Franța.

– Cînd indicați sau, așa cum spuneți, cînd deschideți calea unei “transformări” susceptibile a se adăuga unei “practici colective”, întrevăd aici deja urma unei metodologii sau a unui tip special de învățătură. Nu credeți că e așa? Si dacă da, nu vi se pare că intrați în contradicție cu o altă exigență pe care ați indicat-o, și anume aceea de a evita discursul care prescrie?

– Refuz cuvîntul “învățătură”. O carte sistematică ce ar adopta o metodă generalizabilă sau ar oferi demonstrația unei teorii ar oferi într-adevăr învățături. Cărțile mele nu au această valoare. Sînt mai degrabă invitații, gesturi făcute în public.

– Dar o practică colectivă nu va trebui să fie raportată la valori, la criterii, la comportamente care ar depăși experiența individuală?

– O experiență o faci întotdeauna absolut singur, și n-o poți face

plenar decât în măsura în care va ieși din sfera purei subiectivități și ceilalți vor putea apoi, nu spun să-o reia întocmai, dar măcar să-interseceze și să-o străbată. Să revenim pentru o clipă la cartea despre închisori. Este, într-un anume sens, o carte de pură istorie. Dar dacă oamenii au îndrăgit-o sau au detestat-o și pentru că aveau impresia că era vorba despre ei însăși, sau despre lumea contemporană, sau despre raporturile lor cu lumea contemporană, în formele în care aceasta este acceptată de toți. Se simțea că ceva extrem de actual era aici repus în discuție. Și, într-adevăr, n-am început să scriu această carte decât după ce am luat parte, vreme de cîțiva ani, la grupuri de lucru, de reflecție despre și de luptă împotriva instituțiilor penale. Un travaliu complex, dificil, dus alături de deținuți, de familiii, de personalul supraveghetor, de magistrați etc.

Cînd a apărut cartea, diferenți cititori – îndeosebi agenți supraveghetori, asistente sociale etc. – au judecat în acest fel: „Este paralizant; e imposibil să nu existe și observații juste, dar are, oricum, cu siguranță limite, întrucît, iată, ne blochează, ne împiedică să ne continuăm activitatea”. Răspund că tocmai această reacție dovedește reușita travaliului, faptul că a funcționat aşa cum voiam eu. Cartea e citită, deci, ca o experiență care schimbă, care ne împiedică să fim mereu aceiași sau să avem cu lucrurile, cu ceilalți, același tip de raport pe care-l aveam înainte de lectură. Asta dovedește că în carte este exprimată o experiență mult mai largă decât a mea. Ea n-a făcut altceva decât să se înscrie în ceva care era efectiv în desfășurare, am putea spune în transformarea omului contemporan în raport cu ideea pe care o are despre el însuși. Pe de altă parte, cartea a lucrat tocmai la această transformare. Ea a fost, într-o mică măsură, un agent al ei; iată ce înseamnă pentru mine o carte-experiență, în opoziție cu o carte-adevăr și cu o carte-demonstrație.

– Aș dori, în acest punct al analizei, să fac o observație. Vorbiți despre dumneavoastră și despre cercetarea dumneavoastră ca și cum aceasta să-ar fi realizat aproape independent de contextul istoric – și cultural, înainte de toate, – în care s-a format. I-ați citat pe Nietzsche, Bataille, Blanchot: cum ați ajuns la ei? Ce însemna atunci un intelectual în Franța și care era dezbaterea teoretică dominantă în epoca formării dumneavoastră? Cum ați ajuns la maturitatea alegerilor dumneavoastră și a principalelor orientări ale gîndirii dumneavoastră?

– Nietzsche, Blanchot și Bataille sunt autorii care mi-au permis să mă eliberez de cei care mi-au dominat formația universitară, la

începutul anilor 1950: Hegel și fenomenologia. A face atunci filosofie, ca și astăzi de altfel, însemna să faci, în principal, istoria filosofiei; iar aceasta proceda, delimitată pe de o parte de teoria sistemelor a lui Hegel și de cealaltă parte de filosofia subiectului, sub forma fenomenologiei și a existențialismului. În substanță, Hegel era cel care prevala. Era vorba, într-o oarecare măsură, despre o descoperire recentă pentru Franță, după lucrările lui Jean Wahl și lecția lui Hyppolite. Era un hegelianism puternic pătruns de fenomenologie și de existențialism, centrat pe tema conștiinței nefericite. Si era, în fond, tot ceea ce putea să ofere mai bun atunci Universitatea franceză ca formă de comprehensiune, cea mai vastă cu putință, a lumii contemporane, abia ieșită din tragedia celui de-al doilea război mondial și a marilor bulversări care-l precedaseră: revoluția rusă, nazismul etc. Dacă hegelianismul se prezenta ca maniera de a gândi în mod rațional tragicul, trăit de generația care tocmai ne precedase, în afara Universității amenințător era Sartre, care era la modă cu filosofia sa a subiectului... Punct de întâlnire între tradiția filosofică universitară și fenomenologie, Merleau-Ponty dezvoltă discursul existențial într-un domeniu specific precum cel al intelibilității lumii, a realului. În această panoramă intelectuală s-au maturizat opțiunile mele: pe de o parte, să nu fiu un istoric al filosofiei ca profesorii mei, iar pe de altă parte, să caut ceva total diferit de existențialism: asta a fost lectura lui Bataille și Blanchot și, prin ei, a lui Nietzsche. Ce au reprezentat ei pentru mine?

Mai întâi invitația de a repune în discuție categoria subiectului, supremă sa, funcția sa fondatoare. Apoi, convingerea că o asemenea operație n-ar fi avut nici un sens dacă s-ar fi limitat la speculații; a pune în discuție subiectul însemna să experimentezi ceva care ar conduce la destrucția sa reală, la disocierea sa, la explozia și la transformarea sa în cu totul altceva.

— O asemenea orientare era condiționată doar de critica climatului filosofic dominant în care se naștea sau, în egală măsură, de o anumită reflecție asupra dimensiunilor realității franceze, așa cum se însăși ea la sfîrșitul războiului? Mă gîndesc la raporturile dintre politică și cultură și la modalitatea însăși în care noile generații intelectuale trăiau și interpretau politica.

— Pentru mine, politica a fost o ocazie de a face o experiență de tip Nietzsche sau Bataille. Pentru cineva care avea douăzeci de ani la sfîrșitul celui de-al doilea război mondial, care nu fusese dominat de morala războiului, ce putea să fie politica atunci cînd era vorba de a

alege între America lui Truman și U.R.S.S.-ul lui Stalin? Între fosta S.F.I.O.\* și democrația creștină? Să devin un intelectual burghez, profesor, ziarist, scriitor sau altceva într-o asemenea lume era intolerabil. Experiența războiului ne demonstrase necesitatea și urgența unei societăți radical diferite de cea în care trăiam. Această societate care permisese nazismul, care îngemunchiase în fața lui și care trecuse apoi în bloc de partea lui De Gaulle. În fața tuturor acestora, o mare parte a tineretului francez a avut o reacție de dezgust total. Doream o lume și o societate nu doar diferite, ci și care să fi fost un alt noi însine; voiam să fim cu totul alții într-o lume cu totul alta. De aceea hegelianismul care ne era propus la universitate, cu modelul său de inteligibilitate continuă a istoriei, nu era în măsură să ne satisfacă. După cum nici fenomenologia și existentialismul, care mențineau primatul subiectului și valoarea sa fundamentală. În schimb, tema nietzscheană a discontinuității, a unui supraom care ar fi cu totul altul în raport cu omul, apoi, la Bataille, tema experiențelor limită prin care subiectul iese din sine, se descompune ca subiect, la limitele propriei sale imposibilități, aveau o valoare esențială. A fost pentru mine ca o poartă de ieșire între hegelianism și identitatea filosofică a subiectului.

— *Ați vorbit despre "trăirea tragică" a celui de-al doilea război mondial și despre imposibilitatea esențială de a o înțelege prin schemele speculative ale tradiției filosofice. De ce doriți, totuși, să situați reflecția lui Jean-Paul Sartre în limitele acestei incapacități? Nu reprezentase el existentialismul și nu încarnase el, cu precădere în Franța, o reacție împotriva tradiției teoretice, o tentativă de a repune în discuție statutul intelectualului față de timpul său?*

— Într-o filosofie ca cea a lui Sartre, subiectul dă sens lumii. Acest aspect nu era repus în discuție. Subiectul atribuie semnificațiile. Întrebarea era: se poate spune că subiectul este singura formă de existență posibilă? Nu pot exista și experiențe în cursul căror subiectul să nu mai fie dat, în raporturile sale constitutive, în ceea ce are el identic cu sine însuși? N-ar exista, deci, și experiențe în care subiectul să se poată disocia, să spargă raportul cu el însuși, să-și piardă propria identitate? Nu asta a fost experiența lui Nietzsche cu eterna reîntoarcere?

---

\* Section Française de l'Internationale Ouvrière, fostul Partid Socialist Francez (NT).

– Cine, în afară de autorii deja citați, comenta sau reflecta, în epocă, asupra operelor lui Nietzsche?

– Descoperirea lui Nietzsche s-a produs în afara universității. Datorită utilizării sale de către naziști, Nietzsche era complet exclus din învățămînt. În schimb, era foarte la modă o lectură continuistă a gîndirii filosofice, o atitudine față de filosofia istoriei care asocia, oarecum, hegelianismul și existentialismul. Si, la drept vorbind, cultura marxistă împărtășea și ea această filosofie a istoriei.

– Doar acum faceți aluzie la marxism și la cultura marxistă ca și cum ar fi fost marea absentă. Mi se pare, însă, că nu putem spune acest lucru.

– Despre cultura marxistă aş vrea să vorbesc ceva mai tîrziu. Pentru moment, aş dori să semnalez un fapt mai degrabă curios. Interesul pentru Nietzsche și Bataille nu era o modalitate de a ne îndepărta de marxism sau de comunism. Era singura cale de acces către ceea ce aşteptam de la comunism. Respingerea lumii în care trăiam nu era în nici un fel satisfăcută de filosofia hegeliană. Ne găseam în căutarea unor alte căi care să ne conducă spre acest altfel pe care-l credeam incarnat de comunism; de aceea am putut să ader la Partidul Comunist Francez în 1950, fără să-l cunosc prea bine pe Marx, refuzînd hegelianismul și nesimîndu-mă în largul meu în existentialism. A fi "comunist nietzschean" era cu adevărat insuportabil și, dacă vreți, chiar penibil. Știam bine acest lucru.

– Ați fost înscris în P.C.F.; ați ajuns în Partidul comunist după un parcurs intelectual singular. În ce măsură această experiență a avut o influență asupra dumneavoastră și asupra dezvoltărilor cercetării teoretice? Care a fost experiența dumneavoastră de militant comunista? Cum ați ajuns la decizia de a părăsi Partidul?

– În Franța, trecerea, rotația tinerilor în Partidul comunist se realizează foarte rapid. Mulți dintre ei au intrat, mulți au ieșit, fără ca asta să fi comportat momente de ruptură definitivă. Am părăsit Partidul după faimosul complot al medicilor împotriva lui Stalin, în iarna lui 1952, iar acest fapt s-a produs datorită unei persistente stări de disconfort. Cu puțin timp înainte de moartea lui Stalin, se răspândise vestea că un grup de medici evrei atentase la viața sa. André Wurmser a ținut o reuniune în celula noastră de studenți pentru a ne explica felul în care s-ar fi derulat complotul. Deși nu eram convingi, ne străduirăm totuși să-i dăm crezare.

Aceasta făcea „de asemenea, parte din acea modă dezastruoasă, din acel fel de a fi în Partid: faptul de a fi obligat să susții ceva care

este exact opusul a ceea ce se poate crede – asta făcea parte într-adevăr din exercițiul de distrugere a eului și de căutare a cu totul altceva. Moare Stalin. Aflăm după trei luni că n-a existat nici un complot al medicilor. Îi scriem lui Wurmser cerindu-i să vină să ne explice cum stăteau lucrurile. Nu primim nici un răspuns. Îmi veți spune: practică oarecum curentă, mic incident pe parcurs... fapt este că din acel moment am părăsit P.C.F.

– *Văd episodul pe care mi-l povestii ca reprezentare a unui scenariu din trecut, a unui tragic care avea și el condițiile sale de apariție: războiul rece, exasperarea stalinismului, un raport specific între ideologie și politică, între Partid și militanți. În situații analoge sau chiar mai rele, alții n-au ales totuși calea despărțirii de Partid, ci cea a luptei și a criticii. Nu cred că soluția dumneavoastră a fost cea mai bună.*

– Știu bine că furnizez argumente tuturor comuniștilor pentru am reproșa că am fost un comunist de cea mai joasă speță, pentru cele mai proaste motive eronate, ca un mic-burghez ordinar. Dar spun aceste lucruri pentru că sunt adevărate și pentru că sunt sigur că n-am fost absolut singur în această situație, intrând în Partid pentru motive nepotrivite, această latură puțin ridicolă a convertirii, a ascetismului, a autoflagelării, care este unul dintre elementele cele mai importante ale modului în care mulți studenți – încă și astăzi, în Franța – participă la activitatea Partidului comunist. Am văzut intelectuali care, în perioada afacerii Tito, au abandonat Partidul. Dar cunosc și alții care au intrat chiar în acel moment în Partid și pentru același motiv, pentru felul în care toată această afacere s-a derulat. Și, mai mult, pentru a răspunde întrucîntă celor care, dezamăgiți, își depuseseră carnetele de partid.

– *Odată terminată această scurtă experiență în Partidul comunist, n-ai mai participat la alte activități politice?*

– Nu, mi-am terminat studiile. Îl frecventam mult, în acea perioadă, pe Louis Althusser, care milita în P.C.F. Am intrat, de altfel, în partid, oarecum sub influența lui. Și, cînd l-am părăsit, n-a existat din partea lui nici o anatemă; n-a vrut să rupă relațiile cu mine doar pentru atît.

– *Legăturile dumneavoastră sau, cel puțin, o oarecare înrudire intelectuală cu Althusser au o origine mult mai îndepărtată decât cea pe care o cunoaștem în general. Vreau să vorbesc, în mod special, de faptul că numele dumneavoastră a fost de mai multe ori asociat cu cel al lui Althusser în polemicile în jurul structuralismului, care au dominat în Franța scena dezbatelierii teoretice în anii șaizeci. Althusser,*

*marxist, dumneavoastră nu; Lévi-Strauss și alții nici atât; critica v-a regrupat mai mult sau mai puțin sub termenul de "structuralism". Cum explicați acest lucru? Și care era fondul comun al cercetărilor voastre, în cazul în care exista unul?*

– Există un punct comun între toți cei care, în acești ultimi cincisprezece ani, au fost numiți "structuraliști" și care totuși nu erau, cu excepția lui Lévi-Strauss, bineînțeles: Althusser, Lacan și eu. Care era, în realitate, acest punct de convergență? O anumită urgență de a repune altfel problema subiectului, de a se elibera de postulatul fundamental pe care filosofia franceză nu-l abandonase niciodată, de la Descartes încoace, și care era consolidat de fenomenologie. Pornind de la psihanaliză, Lacan a pus în evidență faptul că teoria inconștientului nu e compatibilă cu o teorie a subiectului (în sensul cartezian, dar și fenomenologic al termenului). Sartre și Politzer refuzaseră psihanaliza criticând tocmai teoria inconștientului, considerînd-o incompatibilă cu filosofia subiectului. Lacan a concluzionat că trebuia într-adevăr abandonată filosofia subiectului și că trebuie plecat de la o analiză a mecanismelor inconștientului. Lingvistica, analizele care se puteau face ale limbajului, Lévi-Strauss oferea un punct de sprijin rațional la această repunere în chestiune; iar asta se producea plecînd de la altceva decît de la o experiență, să-i spunem literară sau spirituală, precum cea a lui Blanchot sau Bataille. Althusser a repus în discuție filosofia subiectului, pentru că marxismul francez era impregnat cu puțină fenomenologie și cu puțin umanism și pentru că teoria alienării făcea din subiectul uman baza teoretică în stare să traducă în termeni filosofici analizele politico-economice ale lui Marx. Trăvâlul lui Althusser a constat în a relua analizele lui Marx, în a se întreba dacă se manifesta în ele această concepție a naturii umane, a subiectului, a omului alienat pe care se intemeiau pozițiile teoretice ale anumitor marxiști ca, de exemplu, Roger Garaudy. Se știe că răspunsul său a fost total negativ.

Toate acestea au fost numite "structuralism". Or, structuralismul sau metoda structurală, în sens strict, n-au servit decît cel mult ca punct de sprijin sau de confirmare pentru ceva mult mai radical: repunerea în discuție a teoriei subiectului.

– *Refuzați definiția de structuralist ca pe o etichetă nepotrivită. Preferați să vă referiți la tema "decentralizării subiectului" făcînd trimitere mai ales la ideea experiențelor limită, după o ascendență care, de la Nietzsche încoace, ajunge pînă la Georges Bataille. Și, totuși, e de netăgăduit că o mare parte din reflecția dumneavoastră și*

*maturizarea discursului dumneavoastră teoretic s-au datorat unei trecheri critice prin problemele epistemologiei și ale filosofiei științelor.*

– E adevărat, această istorie a științelor de care am început să mă ocup e foarte îndepărtată de ceea ce am întâlnit la Bataille, Blanchot, Nietzsche. Dar până la ce punct? Când eram student, istoria științelor, cu dezbatările sale teoretice, s-a aflat într-o poziție strategică.

O bună parte din fenomenologie apărea foarte bine ca o punere în discuție a științei, în fundamentalul său, în raționalitatea și în istoria sa. Marile texte ale lui Husserl sau Koyré formau cealaltă parte a fenomenologiei, opusă fenomenologiei, mai existențiale, a trăitului... Opera lui Merleau-Ponty încerca să recuprindă cele două aspecte ale fenomenologiei.

Dar un discurs analog venea și din tabăra marxistă, în măsura în care marxismul, în anii care au urmat Eliberării, căpătase un rol important, nu numai în domeniul teoretic, ci și în cel al vieții cotidiene a tinerilor studenți și intelectuali. Într-adevăr, marxismul se propunea ca o știință sau, cel puțin, ca o teorie generală a caracterului științific al științelor, ca un fel de tribunal al rațiunii care ar permite să se distingă între ce e știință și ce e ideologie. Pe scurt, un criteriu general de raționalitate al oricărei forme de cunoaștere. Tot acest amalgam de probleme și acest cîmp de investigații îndemnau la o interogație asupra științei și a istoriei sale. În ce măsură putea această istorie să-și conteste sau să-și manifeste fundamentalul său absolut în raționalitate? Aceasta era întrebarea pe care istoria științelor o punea fenomenologiei. Iar, pe de altă parte, marxismul își punea următoarea întrebare: până la ce punct poate marxismul, reconstruind o istorie a societății cu schemele sale, să dea seama de istoria științelor, de nașterea și de dezvoltarea matematicii, a fizicii teoretice etc. Acest ansamblu dens de probleme pe care le-am descris sumar – și în care se regăseau istoria științelor, fenomenologia, marxismul – era, în acea epocă, absolut central; era un fel de mică lentilă în care se refractau diferitele probleme ale epocii. În acest context oameni precum Louis Althusser, cu puțin mai în vîrstă decât mine, sau Desanti, care au fost profesorii meu, au fost importanți pentru mine.

– *În ce fel a intervenit problematica din jurul istoriei științelor în formarea dumneavoastră?*

– Paradoxal, dar aproape în același sens ca Nietzsche, Blanchot, Bataille. Mă întrebam: în ce măsură se poate îndoi istoria unei științe de propria sa raționalitate, poate să-l limiteze, să introducă în ea

elemente exterioare? Care sunt efectele contingente care pătrund într-o știință din momentul în care ea are deja o istorie și se dezvoltă într-o societate istoric determinată? Și alte întrebări le urmău pe acestea: se poate face o istorie a științei care să fie rațională? Se poate găsi un principiu de inteligeabilitate care să explice diversele peripeții și, dacă e cazul, elementele iraționale care se insinuează în istoria științelor?

Acestea erau schematic problemele puse așă în marxism, cît și în fenomenologie. Pentru mine, dimpotrivă, întrebările se puneau de o manieră ușor diferită. În acest punct, lectura lui Nietzsche a fost pentru mine de o importanță extremă: nu e suficient să faci o istorie a raționalității, ci chiar istoria adevărului însuși. Adică, în loc de a interoga o știință în ce măsură istoria sa apropie-o de adevăr (sau i-a interzis accesul la el), n-ar trebui mai degrabă să se spună că adevărul constă într-un anumit raport pe care discursul, cunoașterea îl întrețin cu sine și să te întrebi dacă acest raport nu este sau nu are el însuși o istorie?

Ceea ce mi s-a părut frapant la Nietzsche este că, pentru el, o raționalitate – cea a unei științe, a unei practici, a unui discurs – nu se măsoară prin adevărul pe care această știință, acest discurs, această practică, îl pot produce. Adevărul face parte el însuși din discurs și este ca un efect inherent unui discurs sau unei practici.

– *Discursul lui Nietzsche despre istoria adevărului și despre limitele omului teoretic reprezentă fără nici o îndoială o schimbare de plan și de perspectivă în raport cu orizontul epistemologic clasic, dat fiind că-i anulează premisele, proclamînd fundamentalul “non-adevăr al cunoașterii”. Dar mi-ar plăcea să știu cum ați ajuns să asociați analiza originii științei cu cea a experiențelor limită sau cu cea a experienței ca transformare?*

– În fond, de ce n-am putea analiza sau concepe o știință ca o experiență, adică mai precis ca un raport astfel încât subiectul să fie modificat de această experiență? Astfel spus, practică științifică ar fi cea care ar constitui subiectul ideal al științei și în același timp obiectul cunoașterii. Iar rădăcina istorică a unei științe nu s-ar afla ea oare într-o geneză reciprocă a subiectului și obiectului? Ce efect de adevăr se produce astfel? Ar decurge de aici că nu există un adevăr. Ceea ce nu înseamnă nici că această istorie e irațională și nici că această știință este iluzorie, ci confirmă, dimpotrivă, prezența unei istorii reale și inteligibile, a unei serii de experiențe colective raționale care răspund unui ansamblu de reguli foarte precise, identificabile, în cursul căror se construiește atât subiectul cunoscător, cît și obiectul cunoscut.

Mi s-a părut că pentru a înțelege acest proces, cel mai bine era să studiez științele noi, non-formalizate, a căror constituire era, relativ, mai recentă și care erau mai apropiate de originile lor și de urgența lor imediată – acel tip de științe al căror caracter științific apărea cu maximum de incertitudine și care căutau să înțeleagă ceea ce era cel mai puțin susceptibil de a intra într-un cîmp de raționalitate. Era cazul nebuniei. Era vorba de a înțelege felul în care, în lumea occidentală, nebunia nu putuse deveni un obiect precis de analiză și de investigație științifică decât începînd cu secolul al XVIII-lea, deși existaseră și înainte tratate medicale care discutau, în scurte capitole, despre “maladiile spiritului”. Se putea verifica astfel faptul că, tocmai în momentul în care lua naștere acest obiect, nebunia, se constituia și subiectul apt să înțeleagă nebunia. Construcției obiectului nebunie îi corespundeau un subiect rațional care avea cunoștință de nebunie și o înțelegea. În *Istoria nebuniei*, am căutat să înțeleg această gen de experiență colectivă, plurală, definită între secolele al XVI-lea și al XIX-lea, marcată de interacțiunea dintre nașterea omului rațional, care știe să recunoască nebunia, și cea a nebuniei însăși ca obiect susceptibil de a fi înțeles și determinat.

– *Acest gest originar, care ar marca separația și confruntarea între rațiune și lipsă de rațiune (déraison), cu consecințele pe care dumneavoastră însivă le-ați analizat, asupra destinului culturii occidentale, ar apărea mai degrabă ca o condiție preliminară, esențială, a dezvoltării istorice sau a dezvoltării istoriei rațiunii moderne. Această experiență limită care deschide către posibilitatea istoriei nu se constituie cumva într-o dimensiune atemporală, în exteriorul istoriei însăși?*

– Trăvăliul meu nu constă într-un fel de apologie a nebuniei – asta se subînțelege; nu era vorba nici de o istorie iraționalistă. Am vrut, dimpotrivă, să indic felul în care această experiență – care a constituit nebunia ca obiect în același timp cu subiectul care o cunoaște – nu putea fi pe deplin înțeleasă decât dacă am apropia-o în mod riguros de anumite procese istorice bine cunoscute: nașterea unei anumite societăți normalizatoare, legată de practici ale închiderii, în relație cu o situație economică și socială precisă care corespunde fazei urbanizării, nașterii capitalismului, cu existența unei populații flotante, împrăștiate, pe care noile exigențe ale economiei și ale statului nu le puteau suporta.

Am încercat deci să fac o istorie, cât mai rațională cu puțință, a constituirii unei cunoașteri, a unui nou raport de obiectivitate, a ceva care s-ar putea numi “adevărul nebuniei”.

Asta nu înseamnă, desigur, că prin intermediul acestui tip de cunoaștere am ajuns să realizez în mod efectiv criterii capabile să descopere nebunia în adevărul ei; nu, am pregătit mai degrabă o experiență, cea a adevărului nebuniei, cu posibilitatea unei cunoașteri efective și a unei elaborări reciproce a unui subiect.

– *Să ne întoarcem pentru un moment în urmă. În reconstituirea formării dumneavoastră intelectuale, și asta în special în raport cu problemele epistemologice, n-ați citat niciodată numele lui Gaston Bachelard. Și, totuși, s-a remarcat, pe bună dreptate, cred, că materialismul rațional al lui Bachelard, întemeiat pe supremăția unui praxis științific susceptibil să-și construiască propriile sale obiecte de analiză, reprezintă într-un anume sens fundalul liniilor de cercetare pe care le-ați dezvoltat. Nu credeți că este așa?*

– N-am fost în mod direct elevul lui Bachelard, dar i-am citit cărțile; în reflecțiile sale asupra discontinuității în istoria științelor și în ideea unui travaliu al rațiunii asupra ei înseși în momentul în care își constituie obiecte de analiză, existau o serie întreagă de elemente de care am profitat și pe care le-am reluat.

Dar cel care a exercitat, poate, asupra mea cea mai puternică influență în domeniul filosofiei științei a fost Georges Canguilhem, chiar dacă a venit mult mai târziu. El a aprofundat cu precădere problemele științelor vieții, căutând să arate în ce fel omul ca ființă vie se punea în discuție în această experiență.

Pe parcursul constituirii științelor vieții, în vreme ce se constituia o anumită cunoaștere, omul se modifica și el ca ființă vie, pentru că devinea subiect rațional și pentru că putea să acționeze asupra lui însuși, să-și schimbe condițiile de viață și propria sa viață; omul construia o biologie care nu era altceva decât reciproca unei incluziuni a științelor vieții în istoria generală a speciei umane. Este o considerație extrem de importantă la Canguilhem, care își recunoaște, cred, o înrudire cu Nietzsche. Și iată cum, în ciuda paradoxului, și esențialmente în jurul lui Nietzsche, regăsim un fel de înrudire, un fel de punct de întâlnire între discursul asupra experiențelor limită, în care era vorba pentru subiect de a se transforma pe sine, și discursul asupra transformării subiectului însuși prin constituirea unei cunoașteri.

– *Cum se stabilește, după dumneavoastră, o relație între experiențele limită, care preced oarecum construcția rațiunii, și cunoaștere, care ar defini, dimpotrivă, limita istorică a unui orizont cultural?*

– Folosesc cuvântul “cunoaștere” (*savoir*) stabilind o distincție

față de "cunoștință" (*connaissance*). În "cunoaștere", vizează un proces prin care subiectul suferă o modificare prin faptul însuși de a cunoaște sau mai degrabă în timpul travaliului pe care-l efectuează pentru a cunoaște. Este ceea ce permite deopotrivă modificarea subiectului și construirea obiectului. Este cunoștință (*connaissance*) travaliul care permite multiplicarea obiectelor cognoscibile, dezvoltarea inteligibilității lor, înțelegerea raționalității lor, dar menținând totuși fixitatea subiectului care investighează.

Cu ideea de arheologie, e vorba tocmai de a surprinde constituirea unei cunoștințe, adică a unui raport între un subiect fix și un domeniu de obiecte, în rădăcinile sale istorice, în această mișcare a cunoașterii care o face posibilă. Tot ceea ce m-a preocupat pînă astăzi privește, în fond, modalitatea în care oamenii din societățile occidentale au realizat aceste experiențe, fără îndoială fundamentale, care constau în a se angaja într-un proces al cunoașterii (*connaissance*) unui domeniu de obiecte, în același timp în care se constituie pe ei însiși ca subiecți avînd un statut fix și determinat. De exemplu, a cunoaște nebunia constituindu-te ca subiect rațional; a cunoaște maladia constituindu-te ca subiect viu; sau economia constituindu-te ca subiect muncitor; sau individul cunoscîndu-te într-un anumit raport cu legea... Astfel, există întotdeauna acest angajament de sine înăuntrul propriei sale cunoașteri. M-am străduit, îndeosebi, să înțeleg felul în care omul transformase în obiecte de cunoaștere anumite experiențe limită ale sale: nebunia, moartea, crima. Aici regăsim teme ale lui Georges Bataille, însă reluate într-o istorie colectivă a Occidentului și a cunoașterii sale. E vorba întotdeauna de experiență-limită și de istorie a adevărului.

M-am întemnițat, m-am închis în acest ghem de probleme. Ceea ce spun n-are valoare obiectivă, dar poate servi, eventual, pentru clarificarea problemelor pe care am încercat să le pun și a succesiunii lucrurilor.

— *O ultimă observație asupra componentelor culturale în formarea dumneavoastră: pot să vorbesc despre antropologia fenomenologică și despre tentativa de a asocia fenomenologia și psihanaliza. Una dintre primele dumneavoastră scrimeri, din 1954, este o introducere la Traum und Existenz a lui Binswanger, în care reluați o idee a visului sau a imaginarului ca spațiu originar constitutiv al omului...*

— Lectura a ceea ce s-a numit "analiză existențială" sau "psihiatrie fenomenologică" a fost importantă pentru mine în epoca în

care lucram în spitale psihiatrice și căutam ceva diferit față de grilele tradiționale ale perspectivei psihiatrice, o contraponere. Cu siguranță, toate aceste superbe descrieri ale nebuniei ca experiențe fundamentale unice, incomparabile, au fost importante. Cred, de altfel, că Laing a fost și el impresionat de ele: și el a luat pentru multă vreme analiza existențială ca referință (el de o manieră mai sartriană, eu mai heideggeriană). Dar nici unul dintre noi nu a rămas aici. Laing a dezvoltat un travaliu colosal legat de funcția sa de medic: a fost, împreună cu Cooper, adevăratul fondator al antipsihiatricii, în timp ce eu nu am făcut decât o analiză istorică critică. Dar analiza existențială ne-a servit să delimităm și să cîntărим mai bine ceea ce putea să fie apăsător și opresiv în perspectiva și în cunoașterea psihiatrică academică.

– *În ce măsură ati acceptat și ati asimilat, în schimb, învățătura lui Lacan?*

– E neîndoいnic că ceea ce am putut înțelege din operele sale a jucat un rol important pentru mine. Dar nu l-am urmat destul de aproape, pentru a fi realmente impregnat de învățătura sa. Am citit cîteva dintre cărțile sale; dar se știe că pentru a-l înțelege bine pe Lacan nu trebuie doar să-l citești, ci trebuie să-l asculti predind, să participe la seminariile lui și, eventual, chiar să urmezi o analiză. Eu n-am făcut nimic din toate acestea. Începînd din 1955, cînd Lacan își elabora partea esențială a învățăturii sale, eu eram deja în străinătate...

– *Ați trăit multă vreme în afara Franței?*

– Da, mai mulți ani. Am lucrat în străinătate, ca asistent, lector la universitățile din Uppsala, Varșovia, Hamburg. Era exact în timpul războiului din Algeria. L-am trăit puțin ca un străin. Și pentru că observam evenimentele ca un străin, mi-a fost mai ușor să sesizez absurditatea lui și să văd care ar fi ieșirea necesară din acest război. Eram, evident, împotriva conflictului. Dar fiind în străinătate și neînțînd în mod direct ceea ce se întîmpla în țara mea, deși nu mi-era greu să observ lucrurile cu claritate, n-am dat totuși dovadă de prea mult curaj și n-am participat personal la nici una dintre experiențele decisive ale Franței moderne.

Cînd m-am întors, tocmai încheiasem redactarea *Istoriei nebuniei*, care se făcea, într-un anume fel, ecoul experienței directe pe care o trăisem în acei ani. Vreau să vorbesc despre experiența societății suedeze, societate supramedicalizată, protejată, unde toate pericolele sociale erau oarecum reduse prin mecanisme subtile și savante; și despre cea a societății poloneze, unde mecanismele de

închidere erau de un cu totul alt tip... Aceste două tipuri de societate vor deveni în anii care vor urma o experiență obsesivă a societății occidentale. Dar ele erau abstracte într-o țară precum Franța, complet cuprinsă de climatul războiului și de problemele pe care le punea sfîrșitul unei epoci, cea a colonizării. Rod, și ea, al acestei singulare detașări în raport cu realitatea franceză, *Istoria nebuniei* a fost primită favorabil și numai decât de către Blanchot, Klossowski, Barthes. Printre medici și psihiatri, reacții diverse: un anumit interes din partea unora, de orientare liberală sau marxistă, precum Bonnafé, o respingere totală, dimpotrivă, din partea altora, mai conservatori. Dar, în ansamblu, aşa cum v-am spus deja, travaliul meu n-a fost luat în seamă: indiferență, tăcere din partea intelectualilor.

– *Care au fost reacțiile dumneavoastră față de această atitudine? Puțină vreme după aceea, Istoria nebuniei a fost recunoscută totuși chiar și de cei care nu-i împărtășeau tezele ca o operă de prim plan. Cum explicați atunci această cvasi-indiferență inițială?*

– Vă mărturisesc că am fost puțin surprins; dar mă înșelasem. Mediul intelectual francez tocmai traversase experiențe de altă ordine. Dominau dezbateri asupra marxismului, a științei și a ideologiei. Cred că indisponibilitatea de a recepta *Istoria nebuniei* se explică în felul următor: în primul rînd, era o lucrare de cercetare istorică și, în acea vreme, atenția se îndrepta înainte de toate către teorie, către dezbaterea teoretică; în al doilea rînd, un domeniu precum cel al medicinii mentale, psihiatrica era considerat ca marginal în raport cu complexitatea dezbatelor în curs; și apoi, nebunia și nebunii nu reprezentau, la urma urmelor, ceva care se situa la limitele societății, un fel de margine? Acestea au fost, cred, mai mult sau mai puțin motivele dezinteresului celor care pretindeau că se țin la distanță de o preocupare politică. Am fost surprins: mă gîndeam că existau în această carte lucruri care ar fi trebuit să intereseze, deoarece încercam să văd cum se forma un discurs cu pretenții științifice, psihiatrica, pornind de la situații istorice. Încercasem totuși să fac o istorie a psihiatriciei plecînd de la mutațiile care interveniseră în modurile de producție și afectaseră populația în aşa fel încît se puseseră probleme de pauperizare, dar se și instauraseră diferențe între diversele categorii de săraci, de bolnavi și de nebuni. Eram convins că toate acestea puteau interesa marxiștii. Dar a fost tăcere totală.

– *Ce credeți că a stîrnit valul de interes pentru textul dumneavoastră, dezlănțuind, aşa cum știm, chiar puternice polemici?*

– Am putea, probabil, retrasa o istorie retrospectivă a acestor lucruri. Reacțiile și atitudinile s-au modificat sau radicalizat, atunci cînd evenimentele din 1968 au început să se prefigureze, apoi să se producă. Aceste probleme de nebunie, de închidere, de procese de normalizare într-o societate au devenit subiectul privilegiat (*LA TARTE À LA CRÈME*), cu deosebire în mediile de extremă stînga. Cei care considerau că trebuie să se distanțeze față de ceea ce se pregătea au luat cartea mea drept țintă, arătînd cît era ea de idealistă și cum nu surprinde ea esențialul problemelor. În acest fel vreme de opt ani după apariția sa, Evoluția psihiatrică – un grup de psihiatri foarte important în Franța – de hotărî să-i consacre un întreg congres la Toulouse, pentru a “excomunica” *Istoria nebuniei*. Chiar Bonnafé, psihiatru marxist, care era unul din cei care primiseră cu interes această carte la publicarea ei, o condamnă în 1968 ca și carte ideologică. În această convergență de polemici și în această creștere de interes pentru anumite subiecte *Istoria nebuniei* a căpătat un fel de actualitate.

– *Ce efecte a produs în mediile psihiatricice reactualizarea discursului dumneavoastră? În acei ani, o adevărată mișcare de contestare a psihiatriciei tradiționale începu să se amplifice, punînd în dificultate un întreg sistem de echilibre culturale solide.*

– Existase cu puțin înainte de război și, mai ales, după război o puternică mișcare de repunere în discuție a practicii psihiatricice, mișcare născută chiar între psihiatri. Acești tineri psihiatri se lansaseră, după 1945, în analize, reflecții, proiecte, astfel încît ceea ce fusese numit “antipsihatrie” s-ar fi putut probabil naște în Franța la începutul anilor cincizeci. Dacă asta nu s-a întîmplat e din multe cauze, cred eu: pe de o parte, mulți dintre acești psihiatri erau foarte apropiati de marxism cînd nu erau marxiști și, pentru acest motiv, au ajuns să-și concentreze atenția asupra a ceea ce se petrecea în U.R.S.S. și de aici la reflexologie, la o psihatrie materialistă și la un întreg ansamblu de probleme teoretice și științifice care nu putea evident să-i conducă prea departe. Unul dintre ei, cel puțin, a efectuat o călătorie de studii în U.R.S.S. în anii 1954-1955. Dar n-am cunoștință că ar fi vorbit, pe urmă, despre această experiență sau că ar fi scris despre ea. Mai cred, și o spun fără agresivitate, că ambianța marxistă i-a împins într-un impas. Pe de altă parte, cred că foarte devreme mulți au fost nevoiți, din cauza statutului psihiatrilor, care sunt funcționari majoritatea dintre ei, să pună în discuție psihatria în termeni de apărare sindicală. Astfel, aceste persoane care, prin capacitatele lor, prin interesele și prin deschiderea lor către afitea lucruri, ar fi putut

pune problemele psihiatriei au ajuns în impas. În fața exploziei antipsihatriei din anii șaizeci, a existat, din partea lor, o atitudine de respingere din ce în ce mai evidentă, care a căpătat chiar o turnură agresivă. În acel moment a fost pusă cartea mea la index ca și cum ar fi fost evanghelia diavolului. Știu că, în anumite medii, se vorbește încă de *Istoria nebuniei* cu un dezgust incredibil.

— *Gîndindu-mă la polemicile stîrnite de scrierile dumneavoastră, aş dori să le reamintesc pe cele care au urmat, în anii șaizeci, dezbaterii aprinse în jurul structuralismului. A existat în epocă o discuție tensionată în cursul căreia nu s-a făcut economie de afirmații dure, bunăoară din partea lui Sartre. Dar aş vrea să citez alte judecăți asupra gîndirii dumneavoastră: Garaudy vorbea de "structuralism abstract"; Jean Piaget de "structuralism fără structuri"; Michel Dufrenne de "neopozitivism"; Henri Lefebvre de "neoleatatism"; Sylvie Le Bon de "pozitivism disperat"; Michel Amiot de "relativism cultural" sau de "scepticism istoricizant" etc. O serie de observații și o întrepătrundere de limbaje diferite, chiar opuse, care convergeau în critica tezelor dumneavoastră, aproximativ după publicarea lucrării Cuvintele și lucrurile. Dar climatul astfel supraîncălzit al culturii franceze depindea foarte probabil de polemica, mai vastă, declanșată de structuralism. Cum apreciați astăzi aceste judecăți și, de o manieră mai generală, sensul acestei polemici?*

— Această istorie a structuralismului e greu de dezlegat, dar ar fi tare interesant dacă s-ar reuși asta. Să lăsăm pentru moment de-o parte o serie întreagă de exasperări polemice cu tot aspectul lor teatral și uneori chiar grotesc în formularile lor. Printre ele, voi așeza, în vîrf, fraza cea mai cunoscută a lui Sartre despre mine, cea care mă desemna drept "ultimul bastion ideologic al burgheziei". Săraca burghezie, dacă nu m-ar fi avut decît pe mine de bastion, de mult ar fi pierdut puterea!

Trebui să totuși să ne întrebăm ce anume din istoria structuralismului a putut să exaspereze pasiunile. Eu consider oamenii ca relativ rezonabili, iar atunci cînd pierd controlul a ceea ce spun înseamnă că trebuie să fie ceva important. Am reușit să formulez o serie de ipoteze. Să plecăm mai înfîi de la o observație. La mijlocul anilor șaizeci, au fost numiți "structuraliști" oameni care efectuaseră cercetări complet diferite unele de altele, dar care prezintau un punct comun: încercau să pună capăt, să oculească o formă de filosofie, de reflecție și de analiză centrate în mod esențial pe afirmarea primatului subiectului. Aceasta mergea de la marxism, obsedat atunci de noțiunea

de alienare, pînă la existențialismul fenomenologic, centrat pe experiența trăită, pînă la acele tendințe ale psihologiei care, în numele experienței adecvării sale la om – să spunem experiență de sine – refuzau inconștientul. E adevărat că există acest punct comun. Aceasta a putut da naștere la exasperări.

Dar cred că, în spatele acestei dispute, există totuși ceva mai profund, o istorie asupra căreia, pe atunci, se reflectă prea puțin. E vorba despre faptul că structuralismul ca atare nu fusese evident descoperit de către structuraliștii anilor șaizeci și se însfățișa cu atât mai puțin ca o invenție franceză. Veritabilă sa origine se află într-o serie întreagă de cercetări dezvoltate în U.R.S.S. și în Europa centrală în jurul anilor douăzeci. Această mare expansiune culturală, în domeniile lingvisticii, ale mitologiei, ale folclorului etc., ce precedase revoluția rusă de la 1917 și coincise, oarecum, cu ea, se văzuse deviată și chiar suprimată de tăvălugul stalinist. După aceea, cultura structuralistă sfîrșise prin a circula în Franța, prin intermediul unor rețele mai mult sau mai puțin subterane și în orice caz puțin cunoscute: gîndiți-vă la fonologia lui Trubetzkoi, la influența lui Propp asupra lui Dumézil și Lévi-Strauss etc. Mi-se pare deci că, în agresivitatea cu care, de exemplu, anumiți marxiști francezi se opuneau structuraliștilor anilor șaizeci era prezentă un fel de cunoaștere istorică pe care noi nu o cunoșteam: structuralismul fusese marea victimă culturală a stalinismului, o posibilitate în fața căreia marxismul nu știuse ce să facă.

– *Aș spune că privilegiați un anumit curent cultural, calificându-l drept victimă. "Tăvălugul stalinist", cum îl numiți, n-a deviat numai structuralismul, ci în egală măsură o serie întreagă de tendințe și de expresii culturale și ideologice, cărora revoluția din Octombrie le dăduse un anumit impuls. Nu cred că putem stabili distincții nete. Chiar și marxismul, de pildă, a fost redus la un corp doctrinar în detrimentul flexibilității sale critice, al deschiderilor sale...*

– Trebuie totuși să explicăm acest fapt curios: cum a putut un fenomen, în fond, atât de specific, precum structuralismul, să excite atât de tare pasiunile în anii șaizeci? Si de ce s-a ținut la definirea că structuraliști a unui grup de intelectuali care nu erau astfel sau care, cel puțin, refuzau această etichetă? Rămîn convins că, pentru a găsi un răspuns satisfăcător, trebuie să deplasăm centrul de gravitate al analizei. În fond, problema structuralismului în Europa n-a fost decît replica unor probleme mult mai importante care se punneau în țările din Est. Trebuie ținut cont înainte de toate de eforturile realizate în epoca

destalinizării de numeroși intelectuali – sovietici, cehoslovaci etc. – pentru a dobîndi o autonomie în raport cu puterea politică și pentru a se elibera de ideologiile oficiale. În această optică, ei aveau la dispoziție tocmai acest soi de tradiție ocultă, cea din anii douăzeci, despre care v-am vorbit și care avea o dublă valoare: pe de o parte, era vorba de una dintre marile forme de inovație pe care Estul era în măsură să le propună culturii occidentale (formalism, structuralism etc.); pe de altă parte, această cultură era legată, direct sau indirect, de revoluția din Octombrie, iar principalii ei reprezentanți se recunoșcuseră în ea. Cadrul devine mai clar: în momentul destalinizării, intelectualii încercaseră să-și recupereze autonomia reînnodind firul acestei tradiții, prestigioase din punct de vedere cultural, și care, dintr-un punct de vedere politic, nu putea fi tratată de reacționară și de occidentală. Ea era revoluționară și orientală. De unde intenția de a reactiva, de a repune în circulație aceste tendințe în gîndire și în artă. Cred că autoritățile sovietice au simțit perfect pericolul și n-au vrut să riste o confruntare directă, pe care, în schimb, numeroase forțe intelectuale mizau.

Mi se pare că ceea ce s-a produs în Franța a fost într-un fel replica oarbă și involuntară a acestor evenimente. Mediile mai mult sau mai puțin marxiste, fie comuniste, fie influențate de marxism, trebuie să fi avut presentimentul că, în structuralism, aşa cum era practicat în Franța, era ceva care semăna puțin cu glasul culturii marxiste tradiționale. O cultură de stînga, nemarxistă, era pe cale să se nasă. De unde originea anumitor reacții care au căutat imediat să acuze aceste cercetări, taxate de îndată de tehnocratice, idealiste. Judecările din *Les Temps modernes* semănau foarte bine cu cele despre formalism și structuralism făcute de ultimii staliiniști sau de cei avansați în vremea lui Hrușciov.

– *Cred că și aici mergeți puțin prea departe în măsura în care o analogie de judecată nu înseamnă încă o convergență de poziție culturală și cu atât mai puțin politică...*

– Vreau să vă povestesc două anecdotă. Nu sunt absolut sigur de autenticitatea primeia, care mi-a fost povestită în 1974-1975 de un emigrant cehoslovac. Unul dintre cei mai mari filosofi occidentali fu invitat la Praga la sfîrșitul anului 1966 sau la începutul lui 1967 pentru a susține o conferință. Cehii îl așteptau ca pe Mesia: era vorba de primul mare intelectual necomunist invitat de-a lungul acelei perioade de intensă efervescență culturală și socială care precedea izbucnirea primăverii cehoslovace. Se aștepta de la el să vorbească despre ceea-

ce, în Europa occidentală, era în dezacord cu cultura marxistă tradițională. Numai că acest filosof s-a luat, chiar de la începutul conferinței, de acele grupuri de intelectuali, structuraliști, care trebuiau să fie în slujba marelui capital și care încercau să se opună marii tradiții ideologice marxiste. Vorbind astfel, credea probabil că va face placere cehilor, propunându-le un soi de marxism ecumenic. În realitate, el submina ceea ce intelectualii din această țară încercau să facă. În același timp, furniza o armă excepțională autorităților cehoslovace, permisindu-le să lanseze un atac împotriva structuralismului, considerat ideologie reaționară și burgheză chiar de către un filosof care nu era comunist. După cum veți, o mare deosebire.

Ajung acum la a doua anecdotă. Am fost eu însumi actorul ei în 1967, cînd am fost invitat să țin o serie de conferințe în Ungaria. Propusesem să tratez temele dezbatării din jurul structuralismului în curs în Occident. Toate subiectele au fost acceptate. Toate conferințele au avut loc la teatrul universității. Cu toate acestea, cînd veni momentul în care ar fi trebuit să vorbesc despre structuralism, mi s-a atras atenția că de data asta conferința s-ar ține în biroul rectorului: era un subiect atât de specializat încît, mi s-a spus, nu trezea prea mult interes. Știam că e o minciună. Am vorbit despre asta cu tînărul meu translator, care mi-a răspuns: "Există trei lucruri despre care nu putem vorbi la Universitate: nazismul, regimul Horthy și structuralismul". Am fost descompunut. Asta m-a făcut să înțeleag că problema structuralismului era o problemă a Estului și că discuțiile încinse și confuze care au avut loc în Franță pe această temă nu erau decît replica, desigur greșit înțeleasă de către toți, a unei lupte cu mult mai serioase și mai dure ce se ducea în țările din Est.

– *În ce sens vorbiți de replică? Dezbaterea teoretică ce avea loc în Franță nu avusese propria sa originalitate, care depășea chestiunea structuralismului?*

– Toate acestea permit să se înțeleagă mai bine intensitatea și natura dezbatării care se derula în Occident în jurul structuralismului. Mai multe chestiuni importante erau agitate: o anumită manieră de a pune problemele teoretice, care nu mai erau centrate pe subiect; analize care, deși întru totul raționale, nu erau marxiste. Era nașterea unui tip de reflecție teoretică ce se detășa de marea obedieneță marxistă. Valorile și lupta care aveau loc în Est erau transpușe la ceea ce se producea în Vest.

– *Nu sesizez prea bine sensul acestei transpuneri. Sporul de interes pentru metoda structurală și pentru tradiția sa în țările din Est avea prea puțin de-a face cu linia antumanismului francez a cărui expresie erau structuraliștii francezi...*

– Ceea ce se petreceea în Est și în Vest era de același tip. Miza era următoarea: în ce măsură se pot constitui forme de reflecție și de analiză care să nu fie iraționaliste, care să nu fie de dreapta și care să nu fie totuși inserate în dogma marxistă? Această problematică a fost denunțată de cei care se temeau de ea sub termenul global, asimilator și confuzionist de “structuralism”. Și de ce a apărut acest cuvînt? Pentru că dezbaterea din jurul structuralismului era centrală în U.R.S.S. și în țările din Est. Aici, ca și acolo, era vorba de a ști în ce măsură era posibil să se constituie o cercetare teoretică rațională, științifică, în afara legilor și a dogmatismului materialismului dialectic.

Asta se petreceea în Est, ca și în Vest. Cu această diferență totuși, că în Vest nu era vorba de structuralism în sensul strict, în vreme ce, în țările din Est, tocmai structuralismul era ascuns și continuă să fie ascuns. Iată ce explică mai bine anumite anateme...

– *Dar, în mod curios, Louis Althusser a fost și el obiectul acestor anateme, pe cînd cercetarea lui se identifica pe deplin cu marxismul și se dorea chiar cea mai fidelă interpretare a sa. Astfel, Althusser a fost așezat și el printre structuraliști. Cum explicați atunci că o operă marxistă precum Lire le Capital (Citindu-l pe Marx) și carte dumneavoastră Cuvintele și lucrurile, publicată la mijlocul anilor șaizeci și de orientare atît de diferită, au devenit ţintele unei aceleiași polemici antistructuraliste?*

– N-ăs putea să v-o spun cu exactitate în cazul lui Althusser. În ceea ce mă privește, cred că, în fond, intenția era de a mă face să plătesc pentru *Istoria nebuniei* atacînd în locul ei cealaltă carte, *Cuvintele și lucrurile*. *Istoria nebuniei* introducește un anumit disconfort: această carte deplasa atenția de la domeniul nobile către domeniile minore: în loc să vorbească despre Marx, ea analiza acele lucruri mărunte care sunt practicile azilare. Scandalul care ar fi trebuit să izbucnească înainte s-a produs la ieșirea *Cuvintelor și lucrurilor*, în 1966: se vorbea despre ea ca despre un text pur formal, abstract. Lucruri ce nu putuseră fi spuse despre prima mea lucrare asupra nebuniei. Dacă s-ar fi acordat cu adevărat atenție *Istoriei nebuniei* și *Nașterii clinicii*, care a urmat-o, s-ar fi putut observa că *Cuvintele și lucrurile* nu reprezenta nicidcum, pentru mine, o carte totală. Cartea

se situa într-o anumită dimensiune pentru a răspunde unui anumit număr de întrebări. Nu angajasem în ea nici întreaga mea metodă, nici toate preocupările mele. De altfel, la sfîrșitul cărții, nu încetez să reafirm că e vorba de o analiză desfășurată la nivelul transformărilor științei și ale cunoașterii și că, de-acum începînd, un întreg travaliu de cauzalitate și de explicare în profunzime va trebui dezvoltat. Dacă criticii mei ar fi citit precedentele mele lucrări sau dacă n-ar fi vrut să le uite, ar fi trebuit să recunoască faptul că avansam acolo deja unele din aceste explicații. E o obișnuință bine înrădăcinată, cel puțin în Franță; se citește o carte ca și cum ar fi un fel de absolut; fiecare carte trebuie să reziste singură, în timp ce eu îmi scriam cărțile în serie: prima lasă deschise probleme asupra cărora a doua se sprijină și reclamă prin asta o a treia, fără să existe între ele o continuitate liniară. Ele se încrucișează, se întrelaie.

— *Alăturați, aşadar, o carte de metodă precum Cuvintele și lucrurile unor cărți de explorare precum cele asupra nebuniei și a clinicii? Ce probleme v-au împins să efectuați trecerea către o recunoaștere mai sistematică, din care ați extras pe urmă noțiunea de epistemă sau de ansamblu de reguli care guvernează practicile discursivee într-o cultură dată sau într-o epocă istorică?*

— Prin *Cuvintele și lucrurile*, am dezvoltat o analiză a procedurilor de clasificare, de întabelare, de coordonare în ordinea cunoașterii experimentale. O problemă pe care o semnalasem, într-adevăr, atunci cînd am întîlnit-o, lucrînd la *Nașterea clinicii* și care se raporta la problemele biologiei, ale medicinii și ale științelor naturale. Dar problema medicinii clasificatorii o întîlnisem deja lucrînd la *Istoria nebuniei*, întrucît o metodologie analoagă începuse să fie aplicată în domeniul maladiilor mentale. Toate acestea se deplasau oarecum ca un pion pe o tablă de șah, pe care-l împingi din căsuță în căsuță, uneori în zigzag, uneori sărind, dar întotdeauna pe aceeași tablă; de aceea m-am hotărît să sistematizez într-un text cadrul complex ce apăruse în timpul cercetărilor mele. Așa a luat naștere *Cuvintele și lucrurile*: o carte foarte tehnică, ce se adresa îndeosebi tehnicienilor istoriei științelor. O scrisesem după discuții cu Georges Canguilhem și înțelegeam să mă adresez prin ea în mod esențial cercetătorilor. Dar, la drept vorbind, nu era una dintre problemele care mă pasionau cel mai mult. V-am vorbit deja despre experiențele limită: iată tema care mă fascina cu adevărat. Nebunie, moarte, sexualitate, crimă sînt pentru mine lucruri mai intense. În schimb, *Cuvintele și lucrurile* era pentru mine un soi de exercițiu formal.

– *Nu veți vrea totuși să mă faceți să cred că Cuvintele și lucrurile n-a avut nici o importanță pentru dumneavoastră: în acest text, ați făcut un pas considerabil în ordinea gîndirii dumneavoastră. Cîmpul de anchetă nu mai era experiența originară a nebuniei, ci criteriile și organizarea culturii și a istoriei...*

– Nu spun asta pentru a mă distanța de rezultatele la care am ajuns în această lucrare. Dar *Cuvintele și lucrurile* nu este adevărata mea carte: e o carte marginală în raport cu acea pasiune care le străbate, care le subîntinde pe celelalte. Dar, în mod foarte curios, *Cuvintele și lucrurile* este cartea care a cunoscut cel mai mare succes de public. Critica a fost, cu rare excepții, de o violență incredibilă, iar oamenii au cumpărat-o mai mult decât oricare dintre celelalte cărți ale mele, în timp ce era și cea mai dificilă. Spun asta pentru a nota acest jos nesănătos între consumul de carte teoretică și critica acestor cărți în revistele intelectuale franceze, joc caracteristic pentru anii șaizeci. Găsim destul de singular faptul că trei domenii distințe, fără raport practic unele cu altele – istorie naturală, gramatică și economie politică – se constituiau, în privința regulilor lor, mai mult sau mai puțin în aceeași perioadă, la mijlocul secolului al XVII-lea și suferiră, la sfîrșitul secolului al XVIII-lea, același tip de transformare. Era o cercetare de pură comparație între practici eterogene. N-avea aşadar de ce să intervină, bunăoară, caracterizarea raportului ce putea să existe între nașterea analizei bogăției și dezvoltarea capitalismului. Problema nu era de a ști cum se născuse economia politică, ci de a găsi puncte comune între diverse practici discursivee: o analiză comparativă a procedurilor inerente discursului științific. Era o problemă de care se interesau puțini în acea epocă, în afara cîtorva istorici ai științelor. Problema care era și care rămîne încă dominantă era în mare aceasta: în ce fel un tip de cunoaștere cu pretenții științifice se poate naște dintr-o practică reală? E încă o problemă actuală, celelalte par doar accesorii.

– *Această problemă dominantă a constituirii unei cunoașteri pornind de la o practică socială este cea care a rămas totuși în umbră în Cuvintele și lucrurile. Printre acuzele cele mai caustice ale criticii la adresa acestei cărți a fost, mi se pare, și aceea de formalism structural sau de reducere a problemei istoriei și societății la o serie de discontinuități și de rupturi inerente unei structuri a cunoașterii.*

– Celor care-mi vor reproşa că n-am tratat această problemă sau că n-am înfruntat-o, le răspund că am scris Istoria nebuniei ca să se știe că n-o ignor. Dacă n-am mai vorbit de ea în *Cuvintele și lucrurile*

e pentru că am ales să tratez despre altceva. Se poate discuta despre legitimitatea comparațiilor pe care le-am făcut între diferitele practici discursivee, dar păstrând în minte că ceea ce-am făcut viza să scoată în evidență un anumit număr de probleme.

– *În Cuvintele și lucrurile, reducești marxismul la un episod în definitiv aparținând epistemei secolului al XIX-lea. La Marx, n-ar fi existat ruptură epistemologică în raport cu un întreg orizont cultural. Această subevaluare a gîndirii lui Marx și a importanței sale revoluționare a provocat virulente reacții critice...*

– În jurul acestui punct a existat, într-adevăr, o violentă dispută: a fost ca o răniere. Într-o vreme în care a devenit atât de la modă de a-l împinge pe Marx printre cei mai groaznici responsabili al gulagului, aş putea revendica faptul că am fost unul dintre primii s-o spun. Dar nu e adevărat: mi-am limitat analiza la economia politică a lui Marx. N-am vorbit niciodată de marxism și, dacă am folosit termenul, a fost doar pentru a desemna teoria economiei politice. La drept vorbind, nu consider că am spus o mare prostie susținând că economia marxistă – prin conceptele sale fundamentale și prin regulile generale ale discursului lor – aparține unui tip de formăriune discursivă care s-a definit cam în epoca lui Ricardo. În orice caz, Marx însuși a spus că economia sa politică era debitoare, în principiile sale fundamentale, lui Ricardo.

– *Care era finalitatea acestei referințe, chiar marginale, la marxism? Nu vi se pare că aceasta e o manieră puțin prea expeditivă de a defini judecata asupra marxismului în limitele unei reflecții colaterale în cel mult zece pagini?*

– Voi am să reacționez împotriva unei anumite exaltări hagiografice a economiei politice marxiste datorate soartei istorice a marxismului ca ideolog politic, născut în secolul al XIX-lea, și care a avut efectele sale în secolul al XX-lea. Dar discursul economic al lui Marx relevă de regulile de formare a discursurilor științifice proprii secolului al XIX-lea. Nu e monstruos să spunem asta. E curios că oamenii n-au tolerat aşa ceva. Există refuzul absolut din partea marxiștilor tradiționali de a accepta să se spune orice ar putea să nu acorde lui Marx locul fundamental. Dar nu ei au fost, în acea vreme, cei mai agresivi; mai mult, cred că marxiștii care erau cei mai interesati de problemele teoriei economice n-au fost atât de scandalizați de ceea ce afirmam. Cei care au fost cu adevărat șocați erau acei neomarxiști în curs de formare și o făceau în general împotriva intelectualilor tradiționali ai Partidului comunist francez. Să

spunem cei care vor deveni marxist-leniniștii sau chiar maoiștii din anii post-68. Pentru ei, Marx era obiectul unei bătălii teoretice foarte importante, dirijate bineînțeles împotriva ideologiei burgheze, dar și împotriva Partidului comunist, căruia i se reproșa inerția sa teoretică și faptul că nu știe să transmită altceva decât dogme.

A existat o întreagă generație de marxiști anti-P.C.F., la care prevalea exaltarea și evaluarea lui Marx ca prag de științificitate absolută începând cu care istoria lumii se schimbase. Aceștia nu mi-o iertară și-mi trimiteau scrisori injurioase...

— *Când vorbiți de marxiști-leniniști sau de maoiști, la cine vă gîndiți în particular?*

— Cei care, după Mai 1968, au ținut discursuri hiper-marxiste, care au făcut ca în Franța mișcarea din Mai să difuzeze un vocabular împrumutat de la Marx, cum nu mai fusese auzit înaînte și care aveau să abandoneze totul după cîțiva ani. Altfel spus, evenimentele din Mai 68 au fost precedate de o exaltare nemăsurată a lui Marx, de o hipermarxizare generalizată, pentru care ceea ce fusese scris nu era tolerabil, deși era limitat la o constatare circumscrisă: e o economie politică de tip ricardian.

— *Totuși, această atitudine de respingere mi se pare a fi ultima în ordinea de apariție în raport cu cele care au fost enumerate: tema structuralismului, rezistențele unei anumite tradiții marxiste, descentrarea în privința filosofiei subiectului...*

— Dar, dacă vreți, și faptul că nu putea fi luat prea în serios pînă la urmă cineva care se ocupa, pe de o parte, de nebunie și reconstruia, pe de altă parte, o istorie a științelor de o manieră atît de bizară, atît de singulară în raport cu problemele recunoscute ca valabile și importante. Convergența acestui ansamblu de rațiuni a provocat anatema, marea excomunicare a *Cuvintelor și lucrurilor* din partea tuturor: *Les Temps modernes*, *Esprit*, *Le Nouvel Observateur*, de la dreapta, de la stînga, din centru. Asta s-a lăsat din toate părțile cu pănuială. Cartea n-ar fi trebuit să fie vîndută decât în două sute de exemplare, ori ea a fost vîndută în zeci de mii.

— *A doua jumătate a anilor '60 este un punct crucial în istoria culturii europene, datorită bulversărilor care se pregăteau. Comprehensiunea istorică a acestei perioade e încă îndepărtată astăzi. Era cu adevărat hipermarxismul semnul unei recuperări sau al unei reluări autentice a discursului lui Marx? Ce procese reale se declanșaseră? Toate acestea sunt probleme deschise pe care poate că nu le-am pus încă în termenii necesari.*

– Ceea ce s-a petrecut înainte și după 1968 trebuie să fie aprofundat ținând cont și de considerațiile pe care le-ați făcut. Gîndindu-mă acum din nou la acea epocă, aş spune că, în definitiv, ceea ce era pe cale să se petreacă nu-și avea propria sa teorie, propriul său vocabular. Mutările în curs se produceau în raport cu un tip de filosofie, de reflecție generală, chiar cu un tip de cultură care era în mare cel al primei jumătăți a secolului nostru. Lucrurile erau pe cale să se disocieze și nu exista vocabular apt să exprime acest proces. În *Cuvintele și lucrurile*, oamenii recunoșteau poate un fel de diferență și în același timp erau revoltăți de faptul că nu recunoșteau vocabularul a ceea ce începea să se petreacă. Ce se întâmpla? Pe de o parte, se trăia, în Franța, sfîrșitul epocii coloniale; iar faptul că Franța nu mai ocupa, în echilibrele ordinii mondiale, decât un loc provincial, nu era deloc un aspect neglijabil într-o țară a cărei cultură a fost atât de puternic axată pe exaltarea națională. Pe de altă parte, devinea din ce în ce mai manifest tot ceea ce se încercase să se ascundă despre U.R.S.S.: de la Tito, destalinizarea, Budapesta... s-a petrecut o bulversare progresivă a schemelor și a valorilor, mai ales în mediile de stînga. În sfîrșit, să nu uităm războiul din Algeria. La noi, cei care duseseră lupta cea mai radicală împotriva războiului erau, în majoritate, înscriși în P.C.F. sau foarte apropiati de Partidul comunist.

Dar în această acțiune, ei n-au fost susținuți de Partid, care a avut o atitudine ambiguă în momentul războiului. Și care a avut apoi de plătit foarte scump: printr-o pierdere progresivă de control asupra tineretului, asupra studenților, pentru a ajunge la cele mai mari opoziții în 1968-1970. De altfel, o dată cu războiul din Algeria se încheie în Franța o lungă perioadă de-a lungul căreia, la stînga, se crezuse în mod naiv că, în Partidul comunist, luptă dreaptă și cauză dreaptă înseamnă unul și același lucru. Înainte, chiar când se critica Partidul, se sfîrșea întotdeauna prin a conchide că, în ciuda tuturor, el se afla, în mare, de partea cea bună. În mare, și U.R.S.S.-ul. Dar, după războiul din Algeria, acest soi de adeziune necondiționată începu să se fisureze. Evident că nu era ușor să formulezi această nouă poziție critică, pentru că lipsea vocabularul adecvat, în măsura în care nu se dorea reluarea celui care furniza categoriile dreptei.

Încă nu s-a ieșit din această problemă. Și acesta e unul dintre motivele pentru care numeroase întrebări s-au amestecat, iar dezbatările teoretice au fost atât de înverșunate și, în același timp, atât de confuze. Vreau să spun doar că a gîndi stalinismul, politica U.R.S.S., oscilațiile P.C.F. în termeni critici, evitînd folosirea

limbajului dreptei, nu era foarte la îndemînă.

— Eu aş spune că era. Dar aproape de vocabular, cînd aţi scris *Arheologia cunoaşterii*, aţi operat o deplasare posterioară achiziţiilor conceptuale ale epistemelor şi ale formaţiunilor discursivee, prin intermediul noşunii de enunţ, ca şi condiţie materială sau instituţională a discursului ştiinţific. Nu credeţi că această schimbare sensibilă de orientare — care mi se pare că defineşte încă spaţiul actual al cercetării dumneavoastră — se datorează în egală măsură şi într-un anumit fel climatului, bulversărilor teoretice şi practice care s-au declanşat în anii 1968-1970?

— Nu. Scrisesem *Arheologia cunoaşterii* înainte de 1968, chiar dacă n-a fost publicată decît în 1969. Era o lucrare care se făcea ecoul unor discuţii despre structuralism, care mi se părea că produsese o mare tulburare şi o mare confuzie în spirite. Aţi amintit ceva mai sus critica lui Piaget la adresa mea. Ei bine, îmi amintesc că, în acea vreme, un elev de-al lui Piaget mi-a trimis unul din textele sale în care era explicat cum lipsea, la mine, o teorie a structuralismului, deşi făcusem în realitate o analiză structurală. La rîndul său, Piaget publică, după numai cîteva luni, o carte în care se vorbea despre mine ca despre un teoretician al structuralismului căreia îi lipsea analiza structurilor. Adică exact contrariul a ceea ce gîndeau elevul său. Veţi înțelege că, atunci cînd nici măcar un magistru şi discipolul său nu sunt capabili să se pună de acord asupra a ceea ce înseamnă structuralism şi structură, discuţia e falsificată şi devine inutilă. Nici măcar criticii lucrărilor mele nu ştiau prea bine despre ce vorbeau. De asemenea, am încercat să indic eu însuşi în ce fel lucrările mele se învîrteau toate în jurul unui ansamblu de probleme de acelaşi ordin, şi anume cum era posibil să analizăm acest obiect specific care sunt practicile discursivee în regulile lor interne şi în condiţiile lor de apariţie. Astfel s-a născut *Arheologia cunoaşterii*.

— O dată cu 1968, un alt filon teoretic recăpătată valoare afirmîndu-se ca punct de referinţă de importanţă considerabilă pentru cultura tinerilor. Vreau să vorbesc despre şcoala de la Frankfurt: Adorno, Horkheimer şi mai ales Marcuse se aflau, cu lucrările lor, în centrul dezbatelor ideologice studenţeşti. Lupta împotriva represiunii, antiautoritarismul, fuga în afara civilizaţiei, negarea radicală a sistemului: toate temele care, cu o mai mică sau mai mare confuzie intelectuală, erau agitate ca nişte cuvinte de ordine pentru masele de tineri. Aş vrea să ştiu cum se situează gîndirea

dumneavoastră în raport cu acest filon teoretic și asta întrucât mi se pare că n-ați tratat în mod direct acest punct.

– Ar trebui să înțelegem mai clar cum se face că, deși mai mulți dintre reprezentanții săi lucraseră la Paris, după ce au fost expulzați din universitățile germane de către naziști, școala de la Frankfurt a fost ignorată atât de multă vreme în Franța.

A început să se vorbească despre ea, cu o anumită intensitate, în relație cu gîndirea lui Marcuse și cu "freudo-marxismul" său. În ce mă privește, știam destul de puține lucruri despre școala de la Frankfurt. Citisem cîteva texte ale lui Horkheimer, angajate într-un ansamblu de discuții a căror înțelegere am cu greu și în care resimțeam o oarecare lejeritate, în raport cu materialele istorice analizate. M-am interesat de școala de la Frankfurt după ce am citit o carte remarcabilă despre mecanismele de pedepsire ce fusese scrisă în Statele Unite, de către Kircheimer.

În acel moment, am înțeles că reprezentanții școlii încercaseră să afirme, mai devreme decît mine, lucruri pe care mă străduiam și eu să le susțin de mai mulți ani. Aceasta explică și o anumită iritare pe care o afișaseră unii văzind că se făceau în Franța, dacă nu lucruri identice, atunci măcar foarte asemănătoare; într-adevăr, corectitudinea și secunditatea teoretică ar fi necesitat ca studiul și cunoașterea școlii de la Frankfurt să fie mult mai aprofundate. În ceea ce mă privește, cred că filosofii acestei școli au pus probleme în jurul cărora ne chinuim încă: în special cea a efectelor de putere în relație cu o raționalitate care s-a definit istoric, geografic, în Occident, începînd cu secolul al XVI-lea. Occidentalul n-ar fi putut atinge rezultatele economice, culturale care-i sunt proprii, fără exercițiul acestei forme specifice de raționalitate. Dar cum să disociezi această raționalitate de mecanisme, de procedurile, de tehnici, de efectele de putere care o însoțesc și pe care le suportăm atât de greu desemnîndu-le ca forma de opresiune tipică a societăților capitaliste și, probabil, și a celor socialiste? Nu s-ar putea trage de aici concluzia că promisiunea *Aufklärung*-ului de a atinge libertatea prin exercițiul rațiunii s-a răsturnat, dimpotrivă, într-o dominație a rațiunii înseși, care uzurpă din ce în ce mai mult locul libertății? E o problemă fundamentală în care ne zbatem cu toții, care e comună multora, comuniști sau nu. Iar această problemă, cum se știe, a fost individualizată, semnalizată de Horkheimer înaintea tuturor celorlalți; școala de la Frankfurt a fost cea care a interogat, pornind de la această ipoteză, raportul cu Marx. Nu Horkheimer este cel care a susținut că există, la Marx, ideea unei

societăți fără clase, asemănătoare unei imense uzine?

— Acordați o mare importanță acestui curent de gîndire. Căruia sapt atribujiți anticipările, obținerea rezultatelor atinse de către școala de la Frankfurt și pe care ni le-ați rezumat mai sus?

— Cred că filosofii școlii de la Frankfurt au avut mai mari posibilități în Germania, adică foarte aproape de U.R.S.S., pentru a cunoaște și analiza ce se întâmpla în U.R.S.S. Iar aceasta în cadrul unei lupte politice intense și dramatice, în timp ce nazismul se pregătea să îngroape republica de la Weimar, înăuntrul unei lumi culturale în care marxismul și reflecția teoretică asupra lui Marx aveau o tradiție de mai mult de cincizeci de ani.

Cînd recunosc meritele filosofilor școlii de la Frankfurt, o fac cu reaua conștiință a celui care ar fi trebuit să-i citească înainte, să-i înțeleagă mult mai devreme. Dacă aş fi citit aceste lucrări, aş fi putut evita să spun o grămadă de lucruri și mai ales aş fi evitat anumite erori. Poate că, dacă aş fi cunoscut filosofii acestei școli cînd eram tînăr, aş fi fost atât de sedus de ei încît n-aş fi făcut nimic altceva decât să-i comentez. Nu știi dacă trebuie să te bucuri sau să-ți pară rău pentru aceste influențe retrospective, pentru acești oameni pe care îi descoperi după vîrsta la care ai fi putut suferi influența lor.

— Pentru moment, nu mi-ați vorbit decât de ceea ce vă fascinează în școala de la Frankfurt, dar aş vrea să știu cum și de ce vă deosebești de ea. Bunăoară, de la filosofii din Frankfurt și de la școala lor a provenit o critică netă a structuralismului francez – vă reamintesc numai scările lui Alfred Schmidt despre Lévi-Strauss, despre Althusser și chiar despre dumneavoastră, desemnîndu-vă, în general, drept “cei care neagă istoria”.

— Există cu siguranță diferențieri. Schematizînd, s-ar putea afirma, pentru moment, că teoria despre subiect adoptată de școala de la Frankfurt era destul de tradițională, de natură filosofică; ea era profund impregnată de umanism marxist. Se explică în acest fel articularea sa specifică pe anumite concepte freudiene, precum raportul dintre alienare și represiune, între eliberare și sfîrșitul alienării și al exploatarii. Nu cred că școala de la Frankfurt poate admite că ceea ce avem de făcut nu este să ne regăsim identitatea pierdută, să ne eliberăm natura noastră încătușată, să ne degajăm adevărul nostru fundamental, ci să mergem către ceva care este cu totul altul.

Ne mișcăm aici în jurul unei afirmații a lui Marx: omul produce omul. Cum s-o înțelegem? Pentru mine, ceea ce trebuie să fie produs nu este omul așa cum l-ar fi proiectat natura sau așa cum îl prescrie

esența sa; avem de produs ceva care nu există încă și despre care nu putem să ști ce va fi.

Cât privește cuvântul "a produce", nu sînt de acord cu cei care ar înțelege că această producere a omului de către om se face asemenei producerii unei valori, producerei bogăției sau unui obiect de uz economic; este în egală măsură distrugerea a ceea ce suntem și crearea unui lucru cu totul altul, a unei totale inovații. Însă mi se pare că ideea pe care reprezentanții acestei școli și-o făceau despre această producere a omului de către om constă esențialmente în necesitatea de a elibera tot ceea ce, în sistemul represiv legat de o raționalitate sau în cel al exploatarii legate de o societate de clase, ținuse omul îndepărtat de esența sa fundamentală.

– *Diferența rezidă, probabil, în refuzul sau în imposibilitatea pentru filosofii școlii de a gîndi originea omului într-un sens istorico-genealogic, mai degrabă decît în termeni metafizici. În discuție e chiar tema sau metafora morții omului.*

– Cînd vorbesc despre moartea omului, vreau să pun capăt la tot ceea ce vrea să fixeze o regulă de producere, un scop esențial acestei produceri a omului de către om. În *Cuvintele și lucrurile*, m-am înșelat prezintînd această moarte ca pe ceva ce se petrecea în epoca noastră. Am confundat două aspecte. Primul este un fenomen la scară mică, și anume constatarea că, în diferitele științe umane care s-au dezvoltat – o experiență în care omul angaja, transformînd-o, propria sa subiectivitate –, omul nu s-ar fi găsit niciodată la capătul destinelor omului.

Dacă promisiunea științelor umane a fost să ne facă să descoperim omul, atunci în mod sigur ele nu și-au ținut-o; dar, ca experiență culturală generală, era vorba mai degrabă de constituirea unei noi subiectivități printr-o operație de reducție a subiectului uman la un obiect de cunoaștere.

Al doilea aspect pe care l-am confundat cu precedentul este că, în cursul istoriei lor, oamenii n-au încetat niciodată să se construiască pe ei însîși, adică să-și deplaseze neîncetat subiectivitatea, să se constituie într-o serie infinită și multiplă de subiectivități diferite, care nu vor avea niciodată un sfîrșit și care nu ne vor plasa niciodată în fața a ceva care ar fi omul. Oamenii se angajează perpetuu într-un proces care, constituind obiecte, le deplasează în același timp, le deformeză, le transformă și le transfigurează ca subiect. Vorbind despre moartea omului, în mod confuz, simplificator, asta vroiam să spun; dar nu renunț la ideea de fond. Acolo există incompatibilitate cu școala de la Frankfurt.

– În ce fel diferența față de reprezentanții școlii, pe care putem să-o măsurăm în raport cu discursul antumanismului, se reflectă în maniera de a concepe și analiza istoria?

– Raportul cu istoria este un element care m-a dezamăgit la reprezentanții școlii de la Frankfurt. Mi s-a părut că ei făceau puțină istorie în sensul deplin al termenului, că se refereau la cercetări efectuate de alții, la o istorie deja scrisă și autentificată de un anumit număr de buni istorici, mai curând de tendință marxistă și că o prezintau ca background teoretic. Unii dintre ei susțin că neg istoria. Sartre o spune și el, cred. Despre ei însă s-ar putea mai degrabă spune că sunt îngrijitori de istorie aşa cum au confectionat-o alții. Ei o îngrijătă făcută. Nu înțeleg să afirm că fiecare trebuie să construiască istoria care-i convine, dar e un fapt că nu m-am mulțumit niciodată pe deplin cu lucrările istoricilor. Chiar dacă m-am raportat la numeroase studii istorice și m-am servit de ele, am ținut întotdeauna să conduc eu însuși analizele istorice în domeniile de care mă interesam.

Cred că filosofii școlii de la Frankfurt, în schimb, fac următorul raționament cînd se folosesc de istorie: consideră că munca istoricului de meserie le furnizează un fel de fundament material susceptibil să explice fenomenele de un alt tip, pe care ei le-au numit fenomen sociologic sau psihologic, de exemplu. O asemenea atitudine implică două postulate: mai întîi, obiectul despre care vorbesc filosofii nu este de același ordin cu istoria viitoare (ceea ce se petrece în capul cuiva este un fenomen social care nu-i aparține); apoi, din momentul în care vom fi admis că este bine făcută și că vorbește de economie, o istorie va avea în ea însăși valoare explicativă.

Dar un asemenea raționament este, în același timp, prea modest și prea credul. Prea modest, pentru că, la urma urmelor, ceea ce se petrece în capul cuiva sau al unei alte serii de indivizi, sau în discursurile pe care le țin, face parte efectiv din istorie: a spune ceva este un eveniment. A ține un discurs științific nu înseamnă a se situa deasupra sau alături de istorie; asta face parte din istorie tot atât cât o bătălie sau cât inventia unei mașini cu vaporii sau cât o epidemie. Bineînțeles, nu sunt aceleași tipuri de evenimente, dar sunt evenimente. Cutare medic care a spus cutare măgarie despre nebunie face parte din istorie asemenei bătăliei de la Waterloo.

Pe de altă parte, oricare ar fi importanța analizelor economice, faptul de a considera că o analiză fondată pe mutațiile de structură economică are în sine o valoare explicativă mi se pare a fi o naivitate, tipică, de altfel, pentru cei care nu sunt istorici de meserie. Asta nu e

absolut obligatoriu. Iau un exemplu: acum cîțiva ani, se punea întrebarea, cu un anumit interes, de ce interdicțiile în materie de sexualitate s-au multiplicat în cursul secolului al XVIII-lea, îndeosebi în privința copiilor și a masturbării. Anumiți istorici vrură să explice fenomenul evidențiind faptul că, în acea epocă, vîrsta pentru căsătorie crescuse și că tineretul fusese constrîns la celibat pentru o perioadă mai lungă. Numai că acest fapt demografic, legat bineînțeles de rațiuni economice precise, deși important, nu explică interdicția: de ce, pe de o parte, ai începe să te masturbezi în anul care precede căsătoria? Pe de altă parte, însă, chiar dacă se admite că reculul vîrstei pentru căsătorie a lăsat, vreme de mai mulți ani, mari mase de tineri în celibat, nu se poate înțelege de ce răspunsul la acest fapt trebuie să fie o mai mare represiune în locul unei largiri a libertății sexuale. Se prea poate ca întîrzierea vîrstei căsătoriei, cu toate legăturile pe care asta le poate avea cu modul de producție, să trebuiască să intre în inteligibilitatea fenomenului. Dar cînd e vorba de fenomene atât de complexe precum producerea unei cunoașteri sau a unui discurs, cu mecanismele și cu regulile sale interne, inteligibilitatea care trebuie produsă este mult mai complexă. E foarte posibil să nu se poată ajunge la o explicație unică, o explicație în termeni de necesitate. Ar fi deja mult dacă s-ar ajunge să se pună în evidență cîteva legături între ceea ce se încearcă a se analiza și o serie întreagă de fenomene conexe.

– Considerați, deci, că exercițiul unei reflectii teoretice este întotdeauna legat de o elaborare specifică a materialului istoric? A gîndi n-ar fi nimic altceva decît o manieră de a face sau de a interpreta istoria?

– Tipul de inteligibilitate pe care încerc să-l produc nu se poate reduce la proiecția unei istorii, să spunem economico-sociale, asupra unui fenomen cultural în stare să-l facă să apară ca produsul necesar și extrinsec al acestei cauze. Nu există necesitate unilaterală: produsul cultural face și el parte din țesutul istoric. E rațiunea pentru care mă văd obligat și eu să elaborez propriile mele analize istorice. A mă cataloga drept cel care neagă istoria e cu adevărat o glumă. Eu nu fac decît istorie. Pentru ei, a nega istoria înseamnă a nu utiliza această istorie intangibilă, sacră și omniexplicativă la care au recurs. E evident că, dacă aş fi dorit, aş fi putut cita, în lucrările mele, cutare sau cutare pagină a unui Mathiez sau a vreunui alt istoric. N-am făcut-o pentru că nu practic același tip de analiză. Atâtă tot. Această idee cum că aş refuza istoria provine mai puțin de la istoricii de meserie cît din

mediile filosofice în care nu se cunoaște, în fond, genul de raport, în același timp detașat și respectuos, pe care-l reclamă i asemenea analiză istorică. Neputind accepta un asemenea raport cu istoria, ei trag din asta concluzia că eu neg istoria.

– În vremea lui Mai 68 și imediat după aceea, numeroși intelectuali francezi au participat la luptele studențești; o experiență care a repus în termeni noi problema angajamentului, a raportului cu politica, a posibilităților și a limitelor acțiunii culturale. Numele dumneavoastră nu figurează printre aceștia. Cel puțin pînă în 1970, ați fost absent din dezbaterea care angrena atunci alte figuri ale lumii intelectuale franceze; cum ați trăit acel Mai 68 și ce a însemnat el pentru dumneavoastră?

– În luna mai 1968, precum și în toată perioada războiului din Algeria, nu mă aflam în Franța. Cînd mă întorc în Franța, o fac întotdeauna cu o privire ușor străină, iar ceea ce spun nu e mereu ușor primit. Îmi amintesc că Marcuse întreba, într-o bună zi, pe un ton de reproș, ce făcea Foucault în momentul baricadelor din mai. Ei bine, eram în Tunisia. Și trebuie să adaug că a fost o experiență importantă.

Am avut noroc în viață: în Suedia, am văzut o țară social-democrată care mergea bine; în Polonia, o democrație populară care mergea rău. Am cunoscut în mod direct Germania federală în momentul expansiunii sale economice, la începutul anilor șaizeci. În sfîrșit, am trăit într-o țară din lumea a treia, în Tunisia, vreme de doi ani și jumătate. O experiență impresionantă: cu puțin înaintea lunii mai din Franța, acolo se produceau revolte studențești foarte intense. Ne aflam în martie 1968: greve, întreruperi de cursuri, arestări și grevă generală. Poliția intră în universitate, bătu numerosi studenți, răni grav pe mai mulți dintre ei și îi azvîrli în închisoare. Unii fură condamnați la opt, zece și chiar paisprezece ani de închisoare. Unii încă se mai află acolo. Dată fiind poziția mea de profesor și faptul că eram francez, eram oarecum protejat în fața autoritaților locale, ceea ce mi-a permis să realizez cu ușurință o serie de acțiuni și, în același timp, să surprind cu exactitate reacțiile guvernului francez în fața acestor evenimente. Am avut o idee directă despre ceea ce se petrecea în universitățile din lume.

Am fost profund impresionat de acele fete și de acei băieți care se expuneau unor riscuri formidabile redactînd un manifest, distribuindu-l sau chemînd la grevă. Pentru mine, a fost o veritabilă experiență politică.

– Vrei să spuneți ca ați făcut o experiență politică directă?

– Da. De la adeziunea mea la P.C.F., trecînd prin toate faptele care urmăseră în cursul anilor despre care v-am vorbit, nu păstrasem din experiența politică decît un pic de scepticism foarte speculativ. Nu ascund asta. În momentul războiului din Algeria, nu putusem să particip în mod direct și, dacă aş fi făcut-o, n-ar fi fost un pericol pentru securitatea mea personală. În Tunisia, în schimb, am fost nevoie să aduc un sprijin studenților, să ating direct ceva cu totul diferit de sforșiala instituțiilor și discursurilor politice din Europa.

Mă gîndesc, de exemplu, la ceea ce era marxismul, la modul în care funcționa la noi, cînd eram studenți în 1950-1952; mă gîndesc la ce reprezenta el într-o țară precum Polonia, în care devenise obiectul unui total dezgust pentru majoritatea tinerilor (independent de condițiile lor sociale), unde era predat ca un catehism; îmi aduc aminte de asemenea, de acele discuții reci, academice asupra marxismului la care participasem în Franța la începutul anilor șaizeci. În Tunisia, dimpotrivă, totul se reclama de la marxism cu o violență și o intensitate radicale și cu un elan impresionant. Pentru acei tineri, marxismul nu reprezenta doar o mai bună manieră de a analiza realitatea, ci era, în același timp, un fel de energie morală, de act existențial cu totul remarcabil. Mă simțeam cuprins de amărăciune și de dezamăgire cînd mă gîndeam la distanța care exista între modul studenților tunisiensi de a fi marxiști și ceea ce știam eu despre funcționarea marxismului în Europa (Franța, Polonia sau Uniunea Sovietică).

Iată ce a însemnat Tunisia pentru mine: a trebuit să intru în dezbaterea politică. N-a fost Mai 68 în Franța, ci Martie 68, într-o țară din lumea a treia.

– *Acordați o mare importanță caracterului de act existențial legat de experiența politică. De ce? Poate că aveți impresia că e singura garanție de autenticitate, dar nu credeți că a existat, pentru tinerii tunisiensi, o legătură între opțiunea lor ideologică și hotărîrea cu care actionau?*

– Ce anume, în lumea actuală, poate să trezească la un individ dorința, gustul, capacitatea și posibilitatea unui sacrificiu absolut? Fără să putem suspecta în asta nici cea mai vagă ambiiție sau dorință de putere și de profit? E ceea ce am văzut în Tunisia, evidența necesității mitului, a unei spiritualități, caracterul intolerabil al anumitor situații produse de către capitalism, colonialism și neocolonialism.

Într-o luptă de acest gen, problema angajamentului direct,

existențial, fizic aș spune, era necesară. Cît despre referința teoretică a acestor lupte la marxism, cred că nu era esențială. Să mă explic: formația marxistă a studenților tunisieni nu era foarte profundă și nici nu tindea să fie aprofundată. Veritabila dezbatere între ei asupra opțiunilor de tactică și strategie, asupra a ceea ce trebuiau să aleagă, trecea prin interpretări diferite ale marxismului. Era vorba de cu totul altceva. Rolul ideologiei politice sau al unei percepții politice a lumii era fără îndoială indispensabil pentru declanșarea luptei; dar, pe de altă parte, precizia teoriei și caracterul său științific erau chestiuni absolut secundare care funcționau mai mult ca o capcană decît ca principiu corect și just de conduită.

— *N-ați găsit și în Franța semnele acestei participări vii și directe a cărei experiență ați făcut-o în Tunisia? Ce raporturi ați stabilit între cele două experiențe? Cum v-ați hotărît, după mai, să intrați în contact cu luptele studențești, dezvoltând un dialog și o comparație care v-ar fi obligat să luati poziție, în diverse ocazii, și să vă angajați direct în mișcări precum cea a Grupului de informare asupra închisorilor, asupra condiției închisorilor, alături de intelectuali precum Sartre, Jean-Marie Domenach și Maurice Clavel?*

— Cînd m-am întors în Franța în noiembrie-decembrie 1968, am fost mai degrabă surprins, mirat și chiar dezamăgit în raport cu ceea ce văzusem în Tunisia. Luptele, oricare ar fi fost violența lor, pasiunea lor nu implicaseră în nici un caz același preț, același sacrificii. Nu există comparație între baricadele din Cartierul Latin și riscul real de a face, ca în Tunisia, cincisprezece ani de închisoare. S-a vorbit în Franța de hipermarxism, de dezlănțuire a teoriilor, de anatemă, de grupuscularizare. E exact reversul, contrariul a ceea ce mă pasionase în Tunisia. Aceasta explică poate maniera în care am încercat să iau lucrurile începînd cu acel moment, în decalaj față de acele discuții nesfîrșite, cu acea hipermarxizare, cu acea discursivitate incoercibilă specifică vieții universităților și, îndeosebi, celei de la Vincennes, în 1969. Am încercat să fac lucruri care implică un angajament personal, fizic și real, și care ar pune problemele în termeni concreți, preciși, definiți îñăuntrul unei situații date.

Numai pornind de la așa ceva s-ar putea propune analizele care ar fi necesare. Am încercat, lucrînd în G.I.P (*Groupe d'information sur les prisons*), pe problemele deținutilor, să efectuez o experiență pînă la capăt. Era oarecum, pentru mine, ocazia de relua, în același timp, ceea ce mă preocupase în lucrări precum *Istoria nebuniei* sau *Nașterea clinicii* și ceea ce tocmai experimentasem în Tunisia.

— Cînd reevocați Mai 68, vorbiți întotdeauna pe un ton care pare să subevalueze amplitudinea acestui eveniment, parcă nu vedeti în el decît latura grotescă. Deși e corect să-i subliniem limitele și, cu deosebire, pe cele ale formării de grupuscule, nu cred că putem subevalue fenomenul acestei mișcări de masă care s-a manifestat în aproape toată Europa.

— Mai 1968 a avut o importanță, fără nici o îndoială, excepțională. E sigur că, fără Mai 68, n-aș fi făcut ceea ce am făcut, în privința închisorii, a delincvenței, a sexualității. N-am vrut să spun că Mai 68 n-ar fi avut nici o importanță fără mine, ci că unele dintre aspectele cele mai vizibile și mai superficiale la sfîrșitul lui 1968 și la începutul lui 1969 îmi erau complet străine. Ceea ce era realmente în joc, ceea ce a făcut realmente să se schimbe lucrurile era de aceeași natură și în Franța, și în Tunisia. Numai că, în Franța, ca printr-un soi de contrasens pe care Mai 68 îl făcea asupra lui însuși, sfîrșise prin a fi acoperit de formarea de grupuscule, prin pulverizarea marxismului în mici corpuri de doctrine care își aruncau reciproc anatema. Dar, de fapt, în profunzime, lucrurile se schimbaseră în aşa fel încît m-am simțit mai în largul meu decât în anii precedenți, cînd eram în Franța în 1962 sau în 1966. Lucrurile de care mă ocupasem începeau să fie de domeniul public. Probleme care, în trecut, nu-și găsiseră un ecou, decât poate în antipsihatria engleză, revineau de actualitate. Dar, pentru a merge mai departe, pentru a aprofunda discursul, mi-a trebuit mai întîi să străpung această crustă deopotrivă rigidă și fărîmitată a grupusculelor și a discuțiilor teoretice infinite. Mi s-a părut că un nou tip de raporturi și de travaliu comun, diferit de trecut, între intelectuali și non-intelectuali, era de-acum posibil.

— Dar pe ce baze, cu ce discursuri și cu ce conținuturi s-a stabilit un raport, de vreme ce limbajele nu comunicau?

— E adevărat că nu vorbeam vocabularul cel mai în vogă. Urmăsem alte căi. Și totuși, existau, într-un anumit sens, puncte comune: reușeam să ne înțelegem pe planul preocupărilor concrete, al problemelor reale. Iată că o grămadă de oameni se pasionează de îndată ce se vorbește de aziluri, de nebunie, de închisori, de oraș, de medicină, de viață, de moarte, de toate aceste aspecte foarte concrete ale existenței și care ridică atîtea întrebări teoretice.

— Lectia dumneavoastră inaugurală la Collège de France, publicată mai apoi sub titlul Ordinea discursului, datează din 1970. În această expunere universitară, analizînd procedurile de excludere care controlează discursul, începeți să stabiliți, de manieră mai

evidență, raportul dintre cunoaștere și putere. Problema dominației exercitate de către putere asupra adevărului, deci a voinței de adevăr, marchează o nouă etapă, importantă, a gîndirii dumneavoastră. Cum ați ajuns să puneti această problemă în acești termeni, sau, mai curind, s-o localizați? Si în ce fel credeți că tematica puterii, aşa cum ați dezvoltat-o, s-a întîlnit cu avîntul mișcării tinerilor din 1968?

— Despre ce a fost vorba pentru mine în toată viața mea de pînă atunci? Ce însemna profunda neliniște pe care o resimtisem în societatea suedeza? Si disconfortul pe care-l resimtisem în Polonia? Mulți polonezi recunoșteau, totuși, că condițiile de viață materială erau mai bune decît în alte epoci. Mă întreb, de asemenea, ce putea să însemne acel elan de revoltă radicală de care dăduseră dovadă studenții din Tunis.

Despre ce era vorba peste tot? Despre modul în care se exercita puterea, nu numai puterea de stat, ci și cea care se exercită prin alte instituții sau forme de constrîngere, un soi de opresiune permanentă în viața cotidiană. Ceea ce suportam cu greu, ceea ce era fără încetare repus în discuție și producea acest gen de neliniște, despre care nu se vorbise de doisprezece ani, era puterea. Si nu numai puterea de stat, ci și cea care se exercita în sunul unui corp social, prin canale, forme și instituții extrem de diferite. Nu se mai accepta guvernarea în sensul larg al guvernării. Nu vorbesc despre guvernarea de stat, în sensul pe care termenul îl are în dreptul public, ci despre acei oameni care ne orientează viața cotidiană prin ordine, influențe directe sau indirecte, precum cele ale medicilor, de pildă. Scriind *Istoria nebuniei*, lucrînd la *Nașterea clinicii*, mă gîndeam că fac o istorie genealogică a cunoașterii. Dar adevăratul săcru conducător se afla în această problemă a puterii.

În fond, nu făcusem nimic altceva decât să încerc să retrasez modul în care un anumit număr de instituții, începînd să funcționeze în numele rațiunii și al normalității, își exercitaseră puterea asupra unor grupuri de indivizi, în relație cu comportamente, maniere de a fi, de a acționa și de a spune, constituite ca anomalie, nebunie, maladie etc. În fond, nu făcusem nimic altceva decât o istorie a puterii. Dar cine nu e de acord astăzi cu a spune că era vorba, în Mai 1968, de o rebeliune împotriva unei serii întregi de forme de puteri care se exercitau cu o intensitate deosebită asupra unor anumite straturi de vîrstă în anumite medii sociale? Din toate aceste experiențe, inclusiv ale mele, se ivea un cuvînt, asemănător celor scrise cu cerneală simpatică și gata să apară pe hîrtie când se adăuga reactivul potrivit: cuvîntul putere.

- De la începutul anilor șaptezeci pînă astăzi, discursul dumneavoastră asupra puterii și asupra relațiilor de putere s-a precizat de-a lungul unor articole, interviuri, dialoguri cu studenți, cu tineri militanți stîngiști, cu intelectuali, o serie de reflecții pe care le-ați rezumat pe urmă în cîteva pagini din carte Voința de cunoaștere. Vreau să vă întreb dacă ne așlăm în prezență unui nou principiu explicativ al realului, aşa cum au observat mulți, sau dacă e vorba de altceva.

- Au existat enorme neînțelegeri ori m-am explicat eu greșit. N-am pretins niciodată că puterea era ceea ce explica totul. Problema mea nu era de a înlocui o explicație prin economic cu o explicație prin putere. Am încercat să coordonez, să sistematizez aceste diferite analize pe care le făcusem puterii, fără să înlătur empiricul, adică, într-un anumit fel, ceea ce era încă orb în ele.

Puterea, pentru mine, este ceea ce trebuie explicat. Cînd mă gîndesc din nou la experiențele pe care le-am trăit în societățile contemporane sau la cercetările istorice pe care le-am făcut, regăsesc mereu chestiunea puterii. O chestiune de care nici un sistem teoretic – că e filosofia istoriei, teoria generală a societății ori chiar teoria politică – nu este capabil să dea seama; de aceste fapte de putere, de aceste mecanisme de putere, de aceste relații de putere care sunt prezente în problema nebuniei, a medicinii, a închisorii etc. Cu acest pachet de lucruri empirice și rău elucidate care sunt relațiile de putere am încercat eu să mă bat, ca și cu ceva care avea nevoie să fie explicat. Și nicidecum ca principiu de explicație pentru tot restul. Dar nu mă aflu decît la începutul muncii mele, bineînțeles că n-am încheiat-o. De aceea, nu înțeleg cum s-a putut spune că, pentru mine, problema puterii era un fel de principiu abstract care se impunea ca atare și pe care, în definitiv, nu-l lămurisem.

Dar nimeni nu l-a lămurit vreodată. Înaintez pas cu pas, examinînd succesiv domenii diferite pentru a vedea cum ar putea fi elaborată o concepție generală a relațiilor dintre constituirea unei cunoașteri și exercițiul puterii. Nu mă aflu decît la început.

- Una dintre observațiile pe care le-am putea face asupra modului în care înfruntați dumneavoastră tema puterii este următoarea: extrema parcelizare sau localizare a întrebărilor sfîrșește prin a împiedica trecerea de la o dimensiune să spunem corporativă, în analiza puterii, la o yiziune de ansamblu în care e inserată problema particulară.

- E o întrebare care mi se pune adeseori: ridicăți probleme localizate, dar nu luati niciodată poziție în raport cu unele opțiuni de ansamblu.

E adevărat că problemele pe care le pun se referă întotdeauna la chestiuni localizate și particulare. Așa se întâmplă în cazul nebuniei și al instituțiilor psihiatrice sau al închisorilor. Dacă vrem să punem problemele de manieră riguroasă, precisă și aptă să dea naștere la interogații serioase, n-ar trebui oare să mergem și să le căutăm tocmai în formele lor cele mai singulare și mai concrete? Mi se pare că nici unul dintre marile discursuri despre societate care s-au ținut pînă acum nu e atât de convingător încît să-i putem acorda încredere. Pe de altă parte, dacă vrem cu adevărat să construim ceva nou sau, în orice caz, dacă vrem ca marile sisteme să se deschidă în sfîrșit către un anumit număr de probleme reale, trebuie să căutăm datele și întrebările acolo unde sunt. și apoi nu cred că intelectualul poate, plecind doar de la cercetările sale livrești, academice și erudite, să pună adevăratele întrebări privind societatea în care trăiește. Dimpotrivă, una dintre primele forme de colaborare cu non-intelectualii este tocmai aceea de a asculta problemele lor și de a lucra cu ei pentru formularea acestora: ce spun nebunii? Care este viața într-un spital psihiatric? Care este munca unui infirmier? Cum reacționează ei?

— Poate că nu m-am făcut bine înțeles. Nu discut necesitatea de a pune probleme localizate, chiar de manieră radicală, dacă e nevoie. În plus, sunt sensibil la ceea ce spuneți relativ la travaliul intelectual. Totuși, mi se pare că o anumită manieră de a aborda problemele, particularizîndu-le, sfîrșește prin a suprima posibilitatea de a le coordona cu altele în viziunea generală a unei situații istorice și politice determinate.

— E indispensabil să localizăm problemele din rațiuni teoretice și politice. Dar asta nu înseamnă că nu sunt probleme generale. La urma urmelor, ce e mai general într-o societate decît modul în care ea își definește raportul cu nebunia? În care se reflectă ca rezonabilă? Cum conferă ea putere rațiunii și motivației sale? Cum își constituie ea rationalitatea și cum și-o dă ca rațiune în general? Cum stabilește ea, în numele rațiunii, puterea oamenilor asupra lucrurilor? Iată pînă la urmă una dintre problemele cele mai generale ce pot fi puse unei societăți privind funcționarea și istoria sa. Sau alta: cum separăm ceea ce e legal de ceea ce nu este? Puterea care e conferită legii, efectele de separare pe care legea le va introduce într-o societate, mecanismele de constrîngere care sprijină funcționarea legii sint alte întrebări printre cele mai generale ce pot fi puse unui societăți. E adevărat desigur că pun problemele în termeni locali, dar cred că asta îmi permite să scot la iveală probleme cel puțin tot atât de generale precum cele pe care

avem obiceiul să le considerăm statutar ca atare. În fond, nu este dominația rațiunii la fel de generală ca și dominația burgheziei?

– Cînd vorbeam de viziune generală, făceam referință în mod esențial la o dimensiune politică a unei probleme și la necesarea sa articulare în interiorul unei acțiuni sau al unui program mai amplu și în același timp legat de anumite contingente istorico-politice.

– Generalitatea pe care încerc eu s-o pun în evidență nu este de același tip ca și celelalte. Iar cînd mi se reproșează că nu pun decît probleme locale, se confundă caracterul local al analizelor mele care fac să apară probleme și o anumită generalitate pe care o postulează de obicei istoricii, sociologii, economiștii etc.

Problemele pe care le pun nu sunt mai puțin generale decît cele pe care le pun în mod obișnuit partidele politice sau marile instituții teoretice care definesc marile probleme ale societății. Nu s-a întîmplat niciodată ca partidele comuniste sau socialiste să aducă, bunăoară, la ordinea de zi a lucrărilor lor, analiza a ceea ce este puterea rațiunii asupra non-rațiunii. Poate că nu e sarcina lor. Dar, dacă nu e problema lor, nici a lor nu e neapărat problema mea.

– Ceea ce spuneți este complet acceptabil. Însă mi se pare că prin asta confirmați o anumită închidere sau indisponibilitate de a vă deschide discursul tocmai la nivelul politiciei...

– Dar cum se face că marile apărăte teoretico-politice care definesc criteriile consensului în societatea noastră n-au reacționat niciodată în fața problemelor aștăzi de generale pe care le pun eu? Cînd am ridicat problema nebuniei, care e o problemă generală în orice societate și deosebit de importantă în istoria societății noastre, cum se face că s-a reacționat mai întîi prin tăcere, apoi prin condamnare ideologică? Cînd am încercat, împreună cu alții, lucrînd în mod concret alături de cei care ieșeau din închisoare, lucrînd cu agenți de supraveghere, cu familiile deținuților, să pun problema închisorii în Franță, știți cum a replicat Partidul Comunist Francez? Unul din cotidienele sale locale, din regiunea pariziană, s-a întrebat de ce nu fuseserăm încă aruncați în închisoare și care puteau fi legăturile noastre cu poliția, dat fiind că aceasta ne toleră.

Iată de ce spun: "Cum se procedea pentru a-mi reproşa că nu pun probleme generale, că nu iau niciodată poziție în raport cu marile întrebări puse de partidele politice?" În realitate, pun probleme generale și sunt acoperit de anatemă; iar apoi, cînd se realizează că anatema nu prinde, sau cînd se recunoaște o anumită importanță problemelor ridicate, sunt acuzat că nu sunt în măsură să dezvolt o serie

completă de întrebări în termeni generali. Dar eu nu resping acest tip de generalitate care, de altfel, aşa cum e concepută, are ca efect prim fie să mă condamne în problemele pe care le pun, fie să mă excludă din munca pe care o fac. Eu sunt cel care le pune întrebarea: de ce refuzăți problemele generale pe care le pun?

— *Nu cunosc episodul pe care mi-l povestii despre de munca dumneavoastră pe problemele închisorii. În orice caz, nu voi am să mă refer la chestiunea raporturilor dumneavoastră cu politica franceză și îndeosebi cu cea a P.C.F. Îmi puneam o întrebare mai generală. Pentru orice problemă localizată se prezintă întotdeauna necesitatea de a găsi soluții, chiar provizorii și tranzitorii, în termeni politici. De unde se naște necesitatea de a deplasa viziunea unei analize particolare la examenul posibilităților reale, între care se poate dezvolta un proces de schimbare și de transformare. În acest echilibru între situația localizată și cadrul general se joacă funcția politică.*

— O altă observație care mi s-a făcut adesea este și aceasta: “Nu spuneți niciodată care ar putea fi soluțiile concrete la problemele pe care le puneți; nu faceți propunerii. Partidele politice, în schimb, sunt obligate să ia poziție în fața cutărei sau cutărei situații; dumneavoastră, prin atitudinea pe care o aveți, nu le ajutați.” Voi răspunde: din rațiuni care țin esențialmente de opțiunea mea politică, în sensul larg al termenului, nu vreau nicidcum să joc rolul celui care prescrie soluții. Consider că rolul intelectualului astăzi nu este de a face legea, de a propune soluții, de a profetiza, căci, în această funcție, el nu poate decât să contribuie la funcționarea unei situații de putere determinate care trebuie, după părerea mea, să fie criticată.

Înțeleg de ce partidele politice preferă să aibă raporturi cu intelectualii care oferă soluții. Ele pot astfel stabili cu ei raporturi de asemănare; intelectualul avansează o propunere, partidul o critică sau formulează o altă. Refuz funcționarea intelectualului ca alter ego, dublură și, în același timp, alibi al partidului politic.

— *Dar nu credeți că aveți un rol, oricare ar fi el, prin scrisorile, articolele, eseurile dumneavoastră? Care ar fi acest rol?*

— Rolul meu este de a pune întrebări în mod efectiv, veritabil, și de a le pune cu cea mai mare rigoare posibilă, cu maximum de complexitate și de dificultate în aşa fel încât o soluție să nu se nască dintr-o dată, din capul vreunui intelectual reformator sau în capul biroului politic al unui partid. Problemele pe care încerc să le pun, lucrurile acestea atât de încîlcite care sunt crima, nebunia, sexul, și care ating viața cotidiană, nu pot fi ușor rezolvate. Vor trebui ani pentru

asta, zeci de ani de muncă, de realizat la bază cu persoanele direct vizate, redându-le dreptul la cuvînt, și multă imagine politică. Poate că atunci vom reuși să reînnoim o situație care, în termenii în care e pusă astăzi, nu duce decît la impasuri și la blocaje. Mă speresc să prescriu legi. Încerc mai degrabă să pun probleme, să le fac să lucreze, să le arăt într-o complexitate care să-i facă să tacă pe profesori și pe legislatori, pe toți cei care vorbesc pentru alții și înaintea celorlalți. Numai atunci va putea apărea complexitatea problemei în legătura sa cu viața oamenilor și, în consecință, va putea apărea legitimitatea unei elaborări comune prin întrebări concrete și cazuri dificile, prin mișcări de revoltă, prin reflecții și mărturii. E vorba de a elabora puțin cîte puțin, de a introduce modificări susceptibile, dacă nu să găsească soluții, cel puțin să schimbe datele problemei.

Aș dori să ușurez astfel un întreg travaliu social înăuntrul corpului însuși al societății și asupra ei însăși. Aș vrea să pot participa eu însuși la acest travaliu fără a delega responsabilități vreunui specialist, nu mai mult mie decît altora. Să fac în așa fel încît în sînul însuși al societății datele problemei să fie modificate, iar impasurile să fie deblocate. În sfîrșit, să terminăm cu purtătorii de cuvînt.

— *Vreau să vă dau un exemplu concret. Acum doi sau trei ani, opinia publică italiană a fost zguduită de cazul unui băiat care și-a ucis tatăl, punind capăt unei tragicе istorii de violențe și de umilințe pe care le înduraseră el și mama lui. Cum să judeci homicidul, săvîrșit de un minor, care, în cazul de față, se producea la apogeul unei serii de violențe nemaiîntîlnite aplicate de tată? Încurcătură a magistraturii, opinie publică puternic divizată, discuții încinse. Iată un episod în care trebuie găsită soluția, desigur tranzitorie, la o problemă foarte delicată. Și iată funcția decisivă a echilibrului și a opțiunii politice. Copilul paricid a primit o condamnare relativ ușoară în raport cu codul penal în vigoare; și bineînțeles că se mai discută și astăzi despre acest caz. N-ar trebui luată o poziție în situații de acest gen?*

— Italia îmi ceruse declarații pe marginea acestei chestiuni. Am răspuns că nu cunoșteam situația. Dar s-a produs un fapt asemănător în Franța. Un tînăr de treizeci de ani, după ce și-a ucis soția, sodomizase și ciopîrîse cu toporul un copil de doisprezece ani. Însă ucigașul petrecuse mai mult de cincisprezece ani în instituții psihiatricice (de la vîrstă de zece ani pînă la douăzeci și cinci, aproape): societatea, psihiatrii, instituțiile medicale îl declaraseră irresponsabil punîndu-l sub tutelă și făcîndu-l să trăiască în condiții groaznice. A ieșit de acolo și, după doi ani, a comis această crimă oribilă. Iată pe

cineva care, declarat irresponsabil pînă ieri, devine dintr-o dată responsabil. Dar cel mai uimitor în această afacere este că ucigașul a declarat: "E adevarat, sunt responsabil; ați făcut din mine un monstru și, prin urmare, pentru că sunt un monstru, tăiați-mi capul". A fost condamnat la închisoare pe viață. S-a întîmplat că lucrasem mai mulți ani în seminarul meu de la Collège de France pe problema expertizelor psihiatrice; unul dintre avocații ucigașului, care lucrase cu mine, mi-a cerut să intervin în presă și să iau poziție față de acest caz. Am refuzat, nu mă simțeam în stare să fac asta. Ce sens ar fi avut să încep să profetizez și să fac pe cenzorul? Am jucat rolul meu politic făcînd să apară problema în toată complexitatea sa, provocînd îndoielî, incertitudini astfel încît acum nici un reformator, nici un președinte de sindicat de psihiatrii să nu fie capabil să spună: "Iată ce trebuie făcut". Problema e pusă acum în aşa condiții încît ea va lucra vreme de mulți ani de-acum, creînd o neliniște. Din asta vor ieși schimbări mult mai radicale decît dacă mi s-ar cere să lucrez la redactarea unei legi care ar reglementa chestiunea expertizelor psihiatrice.

Problema este mai complicată și mai profundă. Ea pare a fi o chestiune tehnică, dar e toată problema nu numai a raporturilor dintre medicină și justiție, ci și a raporturilor dintre lege și cunoaștere; adică a modului în care o cunoaștere științifică poate funcționa în interiorul unui sistem care este cel al legii. Problemă uriașă, enormă. Vreau să spun: ce înseamnă a-i reduce importanța asignând cutării sau cutării legislator – fie el filosof sau om politic – grijă de a redacta o nouă lege? Ceea ce conțează este că acest conflict astă de greu de depășit, între lege și cunoaștere, să fie pus la încercare, să fie agitat în miezul societății pînă când aceasta definește un alt raport cu legea și cu cunoașterea.

– *N-ăș fi atât de optimist în privința acestor posibile automatisme pe care le doriți și care ar trebui să conducă la o reechilibrare între lege și cunoaștere prin intermediul unei mișcări inerente societății civile...*

– N-am vorbit de societatea civilă. Eu consider că opoziția teoretică dintre stat și societatea civilă, asupra căreia lucrează teoria politică de o sută-cincizeci de ani, nu este foarte fecundă. Unul dintre motivele care mă îndeamnă să pun problema puterii sesizînd-o oarecum în miezul său, acolo unde se exercită, fără a căuta nici formulările sale generale, nici fundamentele sale, este că refuz opoziția între un stat care ar fi deținător al puterii și care și-ar exercita suveranitatea asupra unei societăți civile, care, în ea însăși, n-ar fi depozitara unor asemenea procese de putere. Ipoteza mea e că opoziția

dintre stat și societatea civilă nu este pertinentă.

– *Oricum ar fi, nu vi se pare că, în fond, eludînd într-un anumit fel dimensiunea politică, afirmația dumneavoastră riscă să reprezinte un soi de diversiune în raport cu mizele contingente și complexe care se pun în societate, dar care au un efect imediat pe planul instituțiilor și al partidelor?*

– Vechi reproș grupuscular: a-i acuza pe cei care nu fac același lucru ca și tine că fac diversiune. Problemele de care mă ocup sunt probleme generale. Trăim într-o societate în care formarea, circulația și consumul de cunoaștere sunt un lucru fundamental. Dacă acumularea capitalului a fost una dintre trăsăturile fundamentale ale societății noastre, nu altfel stau lucrurile pentru acumularea cunoașterii. Dar exercițiul, producerea, acumularea cunoașterii nu pot fi disociate de mecanismele puterii cu care întrețin relații complexe ce trebuie analizate. Din secolul al XVI-lea începând, s-a considerat întotdeauna că dezvoltarea formelor și a conținuturilor cunoașterii era una dintre cele mai mari garanții de eliberare pentru umanitate. E unul dintre mariile postulate ale civilizației noastre care s-a universalizat în lumea întreagă. Însă e un fapt deja constatat de către școala de la Frankfurt că formarea marilor sisteme de cunoaștere a avut și efecte și funcții de aservire și de dominație. Ceea ce conduce la revizuirea completă a postulatului după care dezvoltarea cunoașterii constituie o garanție de eliberare. Nu e asta o problemă generală?

Credeți că a pune acest tip de probleme înseamnă a face diversiune în raport cu cele pe care le pun partidele politice? Fără îndoială că nu sunt direct asimilabile cu tipul de generalități pe care le formulează partidele politice, care nu acceptă în fond decât aceste generalități codate care pot intra într-un program, care să fie factori de agregare pentru clientele lor, și care se pot integra în tactica lor electorală. Dar nu putem accepta să fie calificate de marginale, locale și diversioniste anumite probleme pur și simplu pentru că nu intră în filtrul generalităților acceptate și codificate de către partidele politice.

– *Când abordați problema puterii, păreți s-o faceți sără a vă raporta direct la distincția dintre efectele prin care puterea se manifestă înăuntrul statului și diferențele instituțiilor. În acest sens, cineva a susținut că, pentru dumneavoastră, puterea n-ar avea nici un chip, ar fi omniprezentă. N-ar exista atunci nici o diferență între, să zicem, un regim totalitar și un regim democratic?*

– În *A supravegheia și a pedepsei*, am încercat să arăt în ce fel un anumit tip de putere exercitată asupra indivizilor prin intermediul

educației, prin formarea personalității era corelativ, în Occident, cu nașterea nu numai a unei ideologii, ci și a unui regim de tip liberal. În alte sisteme politice și sociale – monarhia administrativă sau feudalitatea –, un asemenea exercițiu al puterii asupra indivizilor n-ar fi fost posibil. Analizez doar fenomene precise și localizate: de exemplu, formarea sistemelor disciplinare în Europa secolului al XVIII-lea. Nu fac pentru a spune că civilizația occidentală este o civilizație disciplinară în toate aspectele sale. Sistemele de disciplină sunt aplicate de către unii în raport cu alții. Fac o diferență între guvernanți și guvernați. Mă străduiesc să explic de ce și în ce fel aceste sisteme s-au născut în cutare epocă, în cutare țară, pentru a răspunde cutăror nevoi. Nu vorbesc de societăți care n-ar avea nici geografie, nici calendar. Nu văd efectiv cum mi s-ar putea obiecta că nu stabilesc diferențe între regimurile totalitare, bunăoară, și cele care nu sunt astfel. În secolul al XVIII-lea, nu existau state totalitare în sensul modern.

– *Dar, dacă am dori să considerăm cercetarea dumneavoastră ca o experiență a modernității, ce învățăminte am putea trage din ea? Asta pentru că, prin faptul că sunt repuse, nerezolvate, marile întrebări ale raportului dintre cunoaștere și putere, atât în societățile democratice, cât și în cele totalitare, pînă la urmă n-ar fi stabilită nici o diferență substanțială între unele și celelalte. Altfel spus,, mecanismele de putere pe care le analizați sunt identice, sau aproape, în orice tip de societate din lumea modernă.*

– Cînd mi se face o obiecție de acest gen, îmi amintesc de acei psihiatri care, după ce-au citit *Istoria nebuniei* care trata despre argumente relative la secolul al XVIII-lea, au spus: “Foucault ne atacă”. Nu era totuși vina mea dacă se recunoșteau în ceea ce scrisesem. Asta dovedește pur și simplu că un anumit număr de lucruri nu s-au schimbat.

Cînd am redactat cartea despre închisorii, nu făceam evident aluzie la închisorile din democrațiile populare sau din U.R.S.S.; tratam despre Franța secolului al XVIII-lea, foarte precis dintre 1760 și 1840. Analiza se oprește în 1840. Dar iată că mi se spune: “Nu faceți nici o diferență între un regim totalitar și un regim democratic!” Ce anume vă face să gîndiți asta? O asemenea reacție dovedește doar că ceea ce spun e considerat, în fond, ca actual. Puteți să plasați ce spun în U.R.S.S. sau într-o țară occidentală, puțin contează, e treaba dumneavoastră. Eu mă străduiesc, dimpotrivă, să arăt cît de mult e vorba de probleme istoric situate, într-o epocă determinată.

Acestea fiind spuse, cred că tehniciile puterii pot fi transpusă, în

cursul istoriei, de la armată la școală etc. Istoria lor e relativ autonomă în raport cu procesele economice care se dezvoltă. Gîndiți-vă la tehniciile utilizate în coloniile de sclavi din America latină și pe care le putem regăsi în Franța sau în Anglia secolului al XIX-lea. Există aşadar o autonomie, relativă, non-absolută, a tehniciilor de putere. Dar n-am susținut niciodată că un mecanism de putere e suficient pentru a caracteriza o societate.

Lagărele de concentrare? Se spune că sunt o invenție engleză; dar asta nu înseamnă, nici nu permite să se susțină că Anglia a fost o țară totalitară. Dacă există o țară care, în istoria Europei, n-a fost totalitară, aceea e Anglia, dar ea a inventat lagărele de concentrare care au fost unul dintre principalele instrumente ale regimurilor totalitare. Iată un exemplu de transpunere a unei tehnici de putere. Dar n-am spus niciodată și nici nu cred că existența lagărelor de concentrare, în țările democratice precum și în cele totalitare, poate să însemne că nu există diferențe între unele și celelalte.

— Am înțeles. Dar gîndiți-vă o clipă la funcționalitatea politică, la implicațiile discursului dumneavoastră în formularea simțului comun. Analiza riguroasă, dar astfel delimitată, a tehnologiilor de putere n-ar conduce la un soi de "indiferentism" în raport cu valorile, cu marile opțiuni ale diferitelor sisteme politice și sociale contemporane?

— Există o tendință care constă în a absolvii un anumit regim politic de tot ceea ce poate face în numele principiilor din care se inspiră. Democrația, sau mai degrabă un anumit liberalism care s-a dezvoltat în secolul al XIX-lea, este cea care a pus la punct tehnici extrem de coercitive, care au fost, într-un anumit sens, contrapondere unei libertăți economice și sociale acordate pe de altă parte. Nu puteau fi, evident, eliberați indivizii fără a-i dresa. Nu văd de ce ar însemna că ignori specificitatea unei democrații dacă spui în ce fel și de ce a avut ea nevoie de asemenea tehnici. Că aceste tehnici au putut fi recuperate de regimuri de tip totalitar, care le-au făcut să funcționeze într-un anumit fel, e foarte posibil și nu conduce la suprimarea diferenței dintre cele două regimuri. Nu se poate vorbi de o diferență de valoare dacă aceasta nu se articulează pe o diferență analizabilă. Nu e vorba de a spune: "Acesta e mai bun decât celălalt", dacă nu spui în ce constă unul și celălalt.

Ca intelectual, nu vreau să profetizez sau să fac pe moralistul, să anunț că țările occidentale sunt mai bune decât cele din Est etc. Oamenii au atins vîrsta majoratului politic și moral. De ei depinde să aleagă individual și colectiv. E important să spunem cum funcționează

un anumit regim, în ce constă ei și să împiedicăm o serie întreagă de manipulări și de mistificări. Dar alegerea, oamenii trebuie să-o facă.

— În urmă cu doi sau trei ani, moda noilor filosofi s-a răspândit în Franța: un curent cultural despre care putem spune, pe scurt, că se situa pe o linie de refuz al politiciei. Care este atitudinea și judecata dumneavoastră în privința lor?

— Nu știu ce spun noii filosofi. N-am citit mare lucru din ei. Li se atribuie teza după care n-ar exista diferență: stăpînul ar fi întotdeauna stăpînul și, orice se întâmplă, am fi prinși în capcană. Nu știu dacă e cu adevărat teza lor. În orice caz, nu e nicidcum teza mea. Încerc să produc analizele cele mai precise și mai diferențiale cu puțință pentru a arăta cum se schimbă lucrurile, cum se transformă și se diferențiază. Cind studiez mecanismele de putere, încerc să studiez specificitatea lor; nimic nu mi-e mai străin decât ideea unui stăpîn care îți impune propria sa lege. Nu admit nici noțiunea de stăpînire, nici universalitatea legii. Dimpotrivă, încerc să surprind mecanisme de exercițiu efectiv al puterii; și o fac pentru că cei care sunt prinși în aceste relații de putere, care sunt implicați în ele pot, în acțiunile lor, în rezistența lor și în rebeliunea lor, să le scape, să le transforme, deci să nu mai fie supuși. Și dacă nu spun ce trebuie făcut, nu e pentru că aş crede că nu e nimic de făcut. Dimpotrivă, cred că există o mie de lucruri de făcut, de inventat, de forjat de către cei care, recunoscând relațiile de putere în care sunt implicați, au decis să le reziste sau să le scape. Din acest punct de vedere, întreaga mea cercetare se întemeiază pe un postulat de un optimism absolut. Nu-mi efectuez analizele pentru a spune: iată cum stau lucrurile, ați fost păcăliți. Nu spun aceste lucruri decât în măsura în care consider că asta permite transformarea lor. Tot ceea ce fac, o fac pentru că servește.

— Acum aș vrea să vă reamintesc conținutul unei scrisori pe care ați trimis-o la L'Unità pe 1 decembrie 1978; vă exprimați acolo, printre altele, disponibilitatea pentru o întîlnire și pentru o discuție cu intelectualii comuniști italieni, pe marginea unui întreg ansamblu de argumente. Vă citez: “Funcționarea statelor capitaliste și a statelor socialiste, tipurile de societăți proprii acestor diferite țări, rezultatul mișcărilor revoluționare în lume, organizarea strategiei partidelor în Europa occidentală, dezvoltarea, aproape pretutindeni, a aparatelor de represiune, a instituțiilor de securitate, dificila legătură dintre luptele locale și mizele generale...” O asemenea discuție n-ar trebui să fie polemică și nici destinată să îndepărteze taberele și interlocutorii, punând în lumină diferențele care îi separă și deci

*dimensiunile cercetării. Aș dori să vă întreb care este sensul, dacă puteți să-l precizați, a ceea ce propuneți.*

— Era vorba de teme propuse ca bază pentru o discuție posibilă. Mi se pare, într-adevăr, că prin criza economică actuală și prin marile opoziții și conflicte care se schițează între națiunile bogate și cele sărace (între țările industrializate și cele neindustrializate), se poate observa nașterea unei crize de guvernare. Prin guvernare, înțeleg ansamblul instituțiilor și practicilor prin care sunt ghidați oamenii de la administrație până la educație. Acest ansamblu de proceduri, de tehnici, de metode ce garantează ghidarea unora de către alții este cel care mi se pare a fi astăzi în criză, atât în lumea occidentală cât și în cea socialistă. Și aici, oamenii resimt din ce în ce mai multe dificultăți și intoleranță pentru modul în care sunt conduși. E vorba de un fenomen care se exprimă în forme de rezistență, uneori de revoltă față de chestiuni care privesc atât cotidianul cât și marile decizii, precum implantarea unei industrii atomice sau faptul de a plasa oamenii în cutare sau cutare bloc economico-politic în care nu se recunosc. Cred că se poate găsi, în istoria Occidentului, o perioadă care seamănă cu a noastră, chiar dacă lucrurile nu se repetă, desigur, niciodată de două ori, nici măcar tragediile sub formă de comedie: sfîrșitul Evului Mediu. Între secolele al XV-lea și al XVI-lea, s-a observat o reorganizare completă a guvernării oamenilor, această fierbere care a condus la protestantism, la formarea statelor naționale, la constituirea monarhiilor autoritare, la distribuirea teritoriilor sub autoritatea unor administrații, la Contrareformă, la noul mod de prezență a Bisericii catolice în lume. Toate acestea au fost un fel de imensă reamenajare a modului în care au fost guvernați oamenii atât în raporturile lor individuale, cât și în cele sociale, politice. Mi se pare că ne aflăm din nou într-o criză de guvernare. Ansamblul procedeelor prin care oamenii se dirijează unii pe alții sunt repuse în discuție, evident nu de către cei care dirijează, care guvernează, chiar dacă nu pot să nu ia act de aceste dificultăți. Ne aflăm poate la începutul unei mari crize de reevaluare a problemei guvernării.

— În acest tip de cercetare, aşa cum ați observat, “instrumentele de analiză sunt nesigure atunci când nu sunt absente”. Iar punctele de plecare de la care pot fi efectuate anumite analize și determinate orientări și judecăți sunt cu totul diferite. Pe de altă parte, doriți o confruntare care ar depăși polemicile.

— Am fost obiectul unor atacuri violente din partea intelectualilor comuniști francezi și italieni. Cum nu vorbesc italiana și surprind cu

greu sensul criticilor lor, nu le-am răspuns niciodată. Dar, dat fiind că astăzi manifestă voința de a abandona anumite metode staliniste în discuțiile teoretice, aş dori să le propun să abandoneze acest joc în care unul spune ceva, iar celălalt îl va demunța ca ideolog al burgheziei, dușman de clasă, pentru a începe o dezbatere serioasă. Dacă se recunoaște, bunăoară, că ceea ce spun despre criza guvernamentalității constituie o problemă importantă, de ce n-am porni de aici pentru a lansa o dezbatere aprofundată? În plus, cred că comuniștii italieni, mai mult decât comuniștii francezi, sunt înclinați să accepte o serie întreagă de probleme legate, de exemplu, de medicină, de gestiunea locală a problemelor economice și sociale, probleme concrete care pun problema mai generală a raportului între legislație și normalizare, între lege și normă, între justiție și medicină în societățile contemporane. De ce să nu vorbim împreună despre toate astea?

— *Dar, tot despre polemică, ați precizat în egală măsură că nu agreeați și nu acceptați acest tip de discuții “care mimează războiul și parodiază justiția”. Puteti să-mi explicați mai bine ce-ați vrut să spuneți prin asta?*

— Discuțiile în jurul subiectelor politice sunt parazitate de modelul războiului: e identificat cel care are idei diferite ca un dușman de clasă, împotriva căruia ar trebui luptat pînă la victoria finală. Această mare temă a luptei ideologice mă face întrucîtva să surfăd, dat fiind că legăturile teoretice ale fiecărui, atunci când le privești în istoria lor, sunt mai degrabă confuze și fluctuante și n-au claritatea unei frontiere în afara căreia ar fi vînat dușmanul. Această luptă pe care încercăm s-o ducem împotriva dușmanului nu este, la urma urmelor, o manieră de a acorda ceva seriozitate unor mici dispute fără prea mare importanță? Nu speră oare intelectualii să-și atribuie, prin lupta ideologică, o greutate politică superioară celei pe care o au în realitate? N-ar fi mai serios să facem cercetări unii alături de alții, puțin în divergență? Spunând: “Lupt împotriva dușmanului”, în ziua în care ne vom afla într-o situație reală de război în față lui, ceea ce se poate întâmpla oricînd, n-o să-l tratăm atunci ca atare? A urma acest drum înseamnă a merge direct către opresiune: e periculos. Înțeleg că un intelectual poate dori să fie luat în serios de către un partid sau într-o societate, mimînd războiul împotriva unui adversar ideologic. Dar asta mi se pare periculos. Ar fi mult mai potrivit să considerăm că cei cu care suntem în dezacord s-au înselat sau că n-am înțeles noi însine ce voiau să facă.

## FILOSOFUL MASCAT

În ianuarie 1980, Christian Delacampagne se hotără să-i ceară lui Foucault un mare interviu pentru *Le Monde*, al cărui supliment duminal era pe atunci consacrat unor vaste dezbateri ideatice. M. Foucault acceptă imediat, dar puse o condiție de principiu: această conștientizare trebuia să rămînă anonimă, numele său să nu apară, iar toate indiciile care ar fi permis ghicirea lui să fie șterse. M. Foucault își justifică astfel poziția: scena intelectuală fiind prada mass-media, stărurile devansind ideile, iar gîndirea ca atare nemaifiind recunoscută, ceea ce este spus contează mai puțin decât personalitatea celui care vorbește. Și chiar și acest tip de critică la adresa mediatizării riscă să fie devalorizat – chiar să alimenteze ceea ce caută să denunțe, dacă este proferat de cineva care, fără să vrea, ocupă deja un loc în sistemul mediatic, cazul lui M. Foucault. Trebuie, deci, pentru a înlătura aceste efecte perverse și pentru a încerca să faci auzită o rostire care să nu poată fi redusă la numele celui care o pronunță, să te decizi să intri în anonimat. Ideea i-a plăcut lui C. Delacampagne. S-a convenit ca discuția să aibă loc cu un "filosof mascat", lipsit de identitate precisă. Rămînea să convingă *Le Monde* – care dorea o conștientizare cu M. Foucault – să accepte un text de la "nimeni". A fost dificil, dar M. Foucault s-a arătat inflexibil.

Secretul a fost bine păstrat pînă la moartea lui M. Foucault. Foarte puțini, se pare, au fost cei care au reușit să-l pătrundă. Mai tîrziu, *Le Monde* și *La découverte* au republicat într-un volum această conștientizare și altele care făceau parte din aceeași serie. Cum se întîmplă în astfel de cazuri, *Le Monde* a decis atunci, în mod unilateral, să dezvăluie adevăratul nume al "filosofului mascat". Textul acestei conștientizări revine în mod integral lui M. Foucault, care a elaborat și întrebările cu C. Delacampagne și a rescris cu grijă extremă fiecare dintre răspunsurile sale.

— Permiteți-mi mai întii să vă întreb de ce ați ales anonimatul?

— Cunoașteți povestea acelor psihologi veniți să prezinte un mic film-test într-un sat din fundul Africii. După vizionare, le cer spectatorilor să le povestească istorioara aşa cum au înțeles-o ei. Ei bine, în această anecdotă cu trei personaje, un singur lucru îi interesase: trecerea umbrelor și a luminilor printre copaci.

La noi, personajele fac legea percepției. Ochii au ca obiect privilegiat figurile care merg și vin, care apar și dispar.

De ce v-am sugerat să utilizăm anonimatul? Din nostalgie pentru vremea în care, fiind cu totul necunoscut, ceea ce spuneam avea ceva şanse să fie ascultat. Cu eventualul cititor, suprafața de contact era fără riduri. Efectele cărții se răsfringeau astfel în locuri neprevăzute și desenau forme la care nu mă gîndisem. Numele este o facilitate.

Voi propune un joc: cel al "anului fără nume". Timp de un an de zile, s-ar edita cărți fără nume de autor. Criticii ar trebui să se descurce cu o producție complet anonimă. Dar, mă gîndesc eu, poate că n-ar avea nimic de spus: toți autorii ar aștepta anul următor pentru a-și publica operele...

— Credeți că astăzi intelectualii vorbesc prea mult? Că ne încurcă prin discursurile lor despre orice și, cel mai adesea, în afara subiectului?

— Cuvîntul intelectual mi se pare ciudat. Intelectuali? N-am întîlnit niciodată. Am întîlnit oameni care scriu romane și alții care îngrijesc bolnavi. Oameni care fac studii economice și alții care compun muzică electronică. Am întîlnit oameni care predau, care pictează și oameni despre care n-am înțeles prea bine dacă făceau ceva. Dar intelectuali, niciodată.

În schimb, am întîlnit mulți oameni care vorbesc despre intelectual. Și, ascultîndu-i, mi-am făcut o idee despre ce-ar putea fi acest animal. Nu e greu, e cel vinovat. Vinovat cam de toate: că vorbește, că tace, că se amestecă peste tot... Pe scurt, intelectualul este materia primă a verdictului, a sentinței, a condamnării, a excluderii... Nu mi se pare că intelectualii vorbesc prea mult, din moment ce pentru mine nu există. Dar găsesc, dimpotrivă, că discursul despre intelectuali este de-a dreptul copleșitor și nu prea liniștit.

Am o manie supărătoare. Cînd oamenii vorbesc aşa, în vînt, încerc să-mi imaginez ce ar putea da asta transcris în realitate. Cînd "critică" pe cineva, cînd îi "denunță" ideile, cînd "condamnă" ceea ce scrie, eu mi-

i imaginez în situația ideală în care ar avea întreaga putere asupra lui. Las să se întoarcă la sensul lor prim cuvintele pe care le folosesc: "a demola", "a doboră", "a reduce la tăcere", "a îngropa". Și văd astfel cum se întredeschide cetatea radioasă și luminoasă în care intelectualul ar fi în închisoare și, pe deasupra chiar spânzurat, dacă ar fi, în plus, și teoretician. E adevărat, nu suntem într-un regim în care intelectualii sunt trimiși la orezărie: dar, de fapt, spuneți-mi, ați auzit vorbindu-se de un anume Toni Negri? Oare nu este el în închisoare ca intelectual?

— *Atunci ce v-a determinat să vă camuflați în anonimat? Un anumit uzaj publicitar pe care filosofii, astăzi, îl fac sau lasă să fie făcut cu numele lor?*

— Asta nu mă șochează absolut deloc. Am văzut pe culoarele liceului meu oameni mari din ipsos. Iar acum văd în subsolul primei pagini a ziarelor fotografia gînditorului. Nu știu dacă estetica s-a ameliorat. În schimb rationalitatea economică, cu siguranță...

De fapt mă înduioșează enorm o scrisoare pe care Kant o scrisese când era deja foarte bătrân: se grăbea, povestește el, împotriva vîrstei și a privirii care scădea, și a ideilor care începeau să se amestece, să termine una din cărțile sale pentru tîrgul de la Leipzig. Povestesc asta pentru a arăta că nu are nici o importanță. Publicitate sau nu, tîrg sau nu, carte este altceva. Nimeni nu mă va face să cred vreodată că o carte e proastă pentru că i-am văzut autorul la televizor. Dar nici că e bună numai din acest motiv.

Dacă am ales anonimatul, nu este deci pentru a-l critica pe cutare sau cutare, ceea ce nu fac niciodată. Este doar o modalitate de a mă adresa mai direct eventualului cititor, singurul personaj care mă interesează aici: "Pentru că nu știi cine suntem, nu vei fi tentat să cauți motivele pentru care spun ceea ce tu citești; lasă-te purtat în voie pentru a spune doar: este adevărat, este fals. Asta îmi place, asta nu-mi place. Atâtă tot".

---

18

Filosof italian, profesor la universitatea din Padova, maestru ideatic al mișcării de extremă stîngă Autonomia muncitorească. A făcut 4 ani și 3 luni de detenție preventivă pentru insurecție armată împotriva statului, asociere subversivă și constituire de bande armate. A fost eliberat pe 8 iulie 1983, după ce a fost ales deputat radical în timpul încarcerării sale. Cum imunitatea sa parlamentară îi fusese ridicată de către Camera Deputaților, noi mandate de restare au fost eliberate pe numele lui, motiv pentru care s-a refugiat în Franță.

– *Dar nu aşteaptă publicul de la critică să-i furnizeze aprecieri exacte cu privire la valoarea unor opere?*

– Nu ştiu dacă publicul aşteaptă sau nu ca criticul să judece operele sau autorii. Judecătorii erau deja prezenți, cred, înainte ca el să poată spune ceea ce avea chef să spună.

Se pare că Corbet avea un prieten care se trezea noapte tipind: "Să judec, vreau să judec". E ciudat cât de mult le place oamenilor să judece. Se judecă pretutindeni, tot timpul. Fără îndoială că este unul dintre lucrurile cele mai simple care i-au fost date umanității să le facă. și știți prea bine că ultimul om, atunci cînd, în sfîrșit, ultima radiație îl va fi făcut cenușă pe ultimul său adversar, va improviza o masă șchioapă, se va așeza la ea și va începe procesul responsabilului.

Nu mă pot împiedica să mă gîndesc la o critică ce-ar căuta nu să judece, ci să facă să existe o operă, o carte, frază, o idee; ar aprinde focuri, ar privi cum crește iarba, ar asculta vîntul și ar atinge spuma norilor din zbor pentru a o risipi. Ar multiplica nu judecătile, ci semnele existenței; le-ar chema, le-ar trezi din somn. Le-ar inventa din cînd în cînd? Cu atât mai bine, cu atât mai bine. Critica prin sentință mă adoarme; mi-ar plăcea o critică prin scînteieri imaginative. N-ar fi suverană și nici înveșmîntată în roșu. Ar fi doar fulgerul unor furtuni posibile.

– *Dar sînt atîtea lucruri care trebuie făcute cunoscute, atîtea lucrări interesante încît mass-media ar trebui să vorbească tot timpul despre filosofie...*

– Este clar că există o tensiune tradițională între "critică" și cei care scriu cărți. Unii se simt greșit înțeleși, iar alții cred că sunt luati peste picior. Dar ăsta este jocul.

Mi se pare că azi situația e oarecum deosebită. Avem instituții de penurie, în timp ce noi ne aflăm într-o situație de supraabundență.

Toată lumea a observat exaltarea care însotește de obicei publicarea (sau reeditarea) unor opere, uneori chiar interesante, de altfel. Ele nu sunt niciodată altceva decât "subversiunea tuturor codurilor", "contratimpul culturii contemporane", "punerea în chestiune radicală a tuturor modalităților de a gîndi". Autorul ei trebuie neapărat să fie un marginal ignorat.

În schimb, trebuie desigur ca ceilalți să fie trimiși la obscuritatea din care n-ar fi trebuit să iasă niciodată; oricum nu erau decât clăbucii unei "mode derizorii", un simplu produs al instituției etc.

Fenomen parizian, se spune, și superficial. În fapt, eu percep aici,

mai degrabă, efectele unei neliniști profunde. Sentimentul "lipsei de loc", al lui "ori eu ori el", "fiecare pe rînd". Sîntem așezăți în sir indian din cauza extreamei îngustimi a locurilor de unde se poate auzi și de unde te poți face ascultat.

De aici un soi de angoasă care izbucnește în mii de simptome, plăcute sau mai puțin nostime. De aici, la cei care scriu, sentimentul neputinței lor în fața mass-media, cărora le reproșează că domină universul cărților și că-i fac să existe sau să dispare pe cei care le plac sau le plac. De aici, de asemenea, sentimentul la critici că nu se vor face auziți dacă nu ridică tonul și dacă nu scot din pălăria fermecată, în fiecare săptămînă, cîte un iepure. Tot de aici o pseudopolitizare, care maschează, sub necesitatea de a purta o "luptă ideologică" sau de a combate "gîndirile periculoase", profunda anxietate de a nu fi nici citit, nici înțeles. De aici și fobia fantastică a puterii: orice persoană care scrie exercită o putere tulburătoare căreia trebuie să-i fie impuse, dacă nu un capăt, atunci cel puțin limite. De aici, iarăși, afirmația puțin incantatorie că totul, actualmente, este vid, puștit, fără interes și fără importanță: afirmație care vine în mod evident din partea acelora care, nefăcînd nimic ei însăși, găsesc că ceilalți sunt în plus.

– *Totuși, nu credeți că epocii noastre îi lipsesc realmente spirite care să fie pe măsura problemelor sale și mari scriitori?*

– Nu, nu cred în riturnela decadenței, a absenței de scriitori, a sterilității gîndirii, a orizontului înfundat și întunecat.

Dimpotrivă, cred că există abundență. Si că noi nu suferim de vid, ci de prea puținul de mijloace pentru a gîndi tot ceea ce se întâmplă. Pentru că există o abundență a lucrurilor de cunoscut: esențiale sau teribile, miraculoase sau nostime, minusculе și capitale în același timp. Si apoi există o curiozitate imensă, o nevoie de cunoaștere. Ne plingem tot timpul că mass-media îmbuibă mintile oamenilor. E ceva mizantropie în această idee. Cred dimpotrivă, că oamenii reacționează; cu cît se vrea mai mult convingerea lor, cu atît își pun mai multe întrebări. Spiritul nu este o ceară moale. E o substanță reactivă. Iar dorința de a ști mai mult, și mai bine, și altceva, crește pe măsură ce se dorește îmbuibarea creierelor.

Dacă admiteți asta și dacă adăugați că la universitate și în alte locuri se formează o mulțime de oameni care pot servi de intermediari între această masă de lucruri și această aviditate de cunoaștere, veți putea deduce repede că somajul studenților este lucrul cel mai absurd cu puțință. Problema este de a multiplica pasarele, canalele,

mijloacele de informare, rețelele de televiziune și radio, ziarele.

Curiozitatea este un viciu care a fost stigmatizat rînd pe rînd de creștinism, de filosofie și chiar de o anumită concepție a științei. Curiozitate, futilitate. Cuvîntul îmi place, totuși, el îmi sugerează cu totul altceva: evocă "grija"; evocă preocuparea pe care o ai față de ceea ce există și de ceea ce ar putea exista; un sens ascuțit al realului dar care nu se imobilizează niciodată în fața lui; o promptitudine în a găsi straniu și singular ceea ce ne înconjoară; o anumită îndîrjire în a te debarasa de familiarități și de a privi altfel același lucru; o ardoare de a înțelege ceea ce se petrece și ceea ce trece; o dezinvoltură față de ierarhiile tradiționale între important și esențial.

Visez la o epocă nouă a curiozității. Avem mijloacele tehnice pentru asta; dorința există; lucrurile de cunoscut sunt infinite; oamenii care se pot angaja la acest travaliu există și ei. De ce suferim? De prea puțin: de canale înguste, gîtuite, cvasi-monopolistice, insuficiente. Nu trebuie adoptată o atitudine protecționistă, pentru a împiedica "reaua" informație s-o invadese și s-o sufocă pe cea "bună". Trebuie, mai degrabă, să multiplicăm căile și posibilitățile de circulație. Fără colbertinism în acest domeniu! Ceea ce nu înseamnă, cum există adeseori teama, uniformizare și nivelare prin mediocru. Ci, dimpotrivă, diferențiere și multiplicare a rețelelor diferite.

– *Cred că, la acest nivel, mass-media și Universitatea, în loc să continue să se opună, ar putea începe să joace roluri complementare.*

– Vă amintiți de vorba admirabilă a lui Sylvain Lévi: învățămînt e atunci când ai un singur auditor, când ai doi, e deja vulgarizare. Cărțile, Universitatea, revistele savante sunt și ele media. Ar trebui să ne ferim de a numi media orice canal de informație la care nu putem sau nu vrem să avem acces. Problema este de a ști cum să facem să joace diferențele; și rămîne de aflat dacă trebuie instaurată o zonă rezervată, un "parc cultural" pentru speciile fragile de savanți amenințați de marile răpitoare ale informaticii, în timp ce restul spațiului ar fi o mare piață pentru produse de proastă calitate. O asemenea împărțire nu mi se pare a corespunde realității. Mai rău: nici nu este de dorit. Ca să joace diferențierile utile, nu trebuie să existe partaj.

– *Să riscăm să facem cîteva propuneri concrete. Dacă totul merge rău, de unde să începem?*

– Dar nu, nu totul merge rău. În orice caz, cred că nu trebuie confundată critica utilă împotriva lucrurilor cu văicările repetitive

împotriva oamenilor. Cât despre propunerile concrete, ele nu pot apărea decât ca gadgeturi, dacă nu sînt admise mai întîi cîteva principii generale. Și, înaintea tuturor, acesta că dreptul la cunoaștere nu trebuie rezervat unei vîrste anume și unei anumite categorii de indivizi, ci că trebuie să poată fi exercitat fără oprire și sub multiple forme.

– Nu e cumva ambiguă această poftă de cunoaștere? În fond, ce vor face oamenii cu toată această cunoaștere pe care o vor însuși? La ce le va putea servi?

– Una dintre funcțiile principale ale învățămîntului era ca formarea individului să fie însotită de determinarea locului său în societate. Ar trebui să-l concepem astăzi astfel încît să-i permită individului să se modifice după placul său, ceea ce nu e posibil decât cu condiția ca învățămîntul să fie o posibilitate oferită în permanență.

– În fond, sănătății pentru o societate savantă?

– Spun doar că branșamentul oamenilor la cultură trebuie să fie neconenit și cît mai polimorf cu putință. N-ar trebui să existe, pe de o parte, această formare pe care o suportăm, iar, pe de altă parte, această informare la care suntem supuși.

– Ce devine, în această societate savantă, filosofia eternă?... Mai avem nevoie de ea, de întrebările sale fără răspuns și de tăcerile ei în fața a ceea ce nu poate fi cunoscut?

– Dar ce este filosofia dacă nu o modalitate de a reflecta, nu atît asupra a ceea ce este adevărat și fals, cît asupra raportului nostru cu adevărul? Ne plîngem uneori că nu există filosofie dominantă în Franța. Cu atît mai bine. Nu există filosofie suverană, e adevărat, dar există o filosofie, sau mai degrabă filosofie în activitate. Filosofie e mișcarea prin care, nu fără eforturi și tatonări, vise și iluzii, ne detașăm de ceea ce este luat drept adevărat și căutăm alte reguli ale jocului. Filosofie e deplasarea și transformarea cadrelor gîndirii, modificarea valorilor date și tot travaliul care se face pentru a gîndi altfel, pentru a face altceva, pentru a deveni altul decât ceea ce ești. Din acest punct de vedere, ultimii treizeci de ani sunt o perioadă de activitate filosofică extrem de intensă. Interferența dintre analiză, cercetare, critică "savantă" sau "teoretică" și schimburile în comportament, conduita reală a oamenilor, felul lor de a fi, raportul lor cu ei însiși și cu ceilalți a fost constantă și considerabilă.

Spuneam mai devreme că filosofia era o manieră de a reflecta asupra relației noastre cu adevărul. Trebuie să completăm: ea este și o manieră de a ne întreba: dacă acesta este raportul pe care-l avem cu

adevărul, cum trebuie atunci să ne purtăm? Cred că s-a făcut și că se mai face actualmente un travaliu considerabil și multiplu, care modifică în același timp legătura noastră cu adevărul și felul nostru de a ne purta. Și asta într-o conjuncție complexă dintre o serie întreagă de cercetări și un ansamblu de mișcări sociale. E viața însăși a filosofiei.

Putem înțelege că unii deplin vidul actual și doresc, în ordinea ideilor, puțină monarhie. Dar cei care, măcar o dată în viața lor, au găsit un ton nou, o nouă manieră de a privi, un alt fel de a face, aceia, cred, nu vor simți niciodată nevoia de a se lamenta că lumea este eroare, că istoria e plină de inexistențe. Și e vremea ca ceilalți să tacă pentru că, în sfîrșit, să nu mai auzim trăncăneala reprobării lor...

# **STRUCTURALISM ȘI POSTSTRUCTURALISM**

*– Cum să începem? Mă gîndeam la două probleme: mai întîi, la această denumire foarte globală de poststructuralism, care e originea ei?*

– Voi remarcă mai întîi faptul că, în fond, privitor la ceea ce a fost structuralismul, nici actorii acestei mișcări – ceea ce e firesc –, dar nici cei care, vrînd-nevrînd, au primit eticheta de structuralist, nu știau foarte precis despre ce era vorba. E sigur că cei care practicau metoda structurală în domenii foarte precise, precum lingvistica sau metodologia comparată, știau ce înseamnă structuralismul, dar, de îndată ce se ieșea din aceste domenii foarte precise, nimenei nu știa cu adevărat ce însemna. Nu sunt foarte sigur că ar fi interesant să încercăm o redefinire a ceea ce s-a numit la acea vreme structuralism. Ceea ce în schimb mi s-ar părea interesant – și, dacă aș avea timp liber, mi-ar plăcea s-o fac –, ar fi de studiat ce a însemnat gîndirea formală, ce au însemnat diferențele tipuri de formalism care au străbătut cultura occidentală de-a lungul întregului secol al XX-lea. Cînd ne gîndim la extraordinarul destin al formalismului în pictură, al cercetărilor formale în muzică, cînd ne gîndim la importanța pe care a avut-o formalismul în analiza folclorului, a legendelor, în arhitectură, la aplicarea sa, la unele dintre formele sale în gîndirea teoretică, e sigur că formalismul în general a fost pesemne unul din curentele cele mai puternice și, în același timp, mai variate pe care le-a cunoscut Europa în secolul al XX-lea. Și, referitor la acest formalism, cred ,de asemenea, că trebuie remarcat că a fost foarte des asociat unor situații și chiar unor mișcări politice deopotrivă precise și de fiecare dată interesante. Raporturile dintre formalismul rus și Revoluția rusă ar fi cu siguranță de reexaminat foarte îndeaproape. Rolul pe care l-au avut gîndirea și arta formale la începutul secolului al XX-lea, valoarea lor

ideologică, legăturile lor cu diferite mișcări politice, toate acestea ar fi de analizat.

Ceea ce mă uimește în ceea ce s-a numit mișcarea structuralistă în Franța și în Europa de Vest către anii șaizeci e faptul că, în definitiv, era un fel de ecou al efortului făcut în anumite țări din Est, și în special în Cehoslovacia, pentru eliberarea de dogmatismul marxist. Iar către anii '55 sau către anii '60, în vreme ce într-o țară precum Cehoslovacia vechea tradiție a formalismului european de dinainte de război era pe cale să renască, vedem apărind cam în același moment în Europa de Vest ceea ce s-a numit structuralism, adică o nouă formă, cred, o nouă modalitate a acestei gîndiri, a acestei cercetări formaliste. Iată cum aş situa eu fenomenul structuralist, reașezîndu-l în acest vast curent al gîndirii formale.

– În Europa de Vest, Germania dispunea, pentru a gîndi mișcarea studențească, care a început mai devreme decît la noi (din 1964-1965 exista o agitație universitară evidentă), de teoria critică.

– Așa e...

– E lîmpede că nu există raporturi necesare nici între teoria critică și mișcarea studențească. Poate că mai degrabă mișcarea studențească e cea care a dat teoriei critice o întrebuițare instrumentală, cea care a recurs la ea. Tot așa, nu există poate o cauzalitate nemijlocită nici între structuralism și 1968...

– Întocmai.

– Voiăți să spuneți, însă, într-un anumit fel, că structuralismul ar fi fost un fel de prealabil necesar?

– Nu, nu există nimic necesar în această ordine de idei. Dar, pentru a prezenta lucrurile de o manieră foarte, foarte grosieră, cultura, gîndirea și arta formalistă din prima treime a secolului al XX-lea au fost în general asociate unor mișcări politice, să spunem critice, de stînga și chiar, în anumite cazuri, revoluționare, iar marxismul a acoperit toate acestea; marxismul a făcut o critică violentă a formalismului în artă și în teorie, care apare cu claritate începînd cu anii 1930. Treizeci de ani mai tîrziu, în anumite țări din Est și într-o țară precum Franța, veți oameni începînd să scuture dogmatismul marxist plecînd de la forme de analiză, de la tipuri de analiză, evident inspirate de formalism. Ceea ce s-a petrecut în 1968 în Franța, dar cred că și în alte țări, e deopotrivă foarte interesant și foarte ambiguu; și ambiguu pentru că interesant: e vorba, pe de o parte, de mișcări care și-au atribuit foarte adesea o solidă referință la marxism și care în același timp exercitau în raport cu marxismul dogmatic al partidelor și

al instituțiilor o violentă critică. Iar jocul care a putut exista într-adevăr între o anumită formă de gîndire nemarxistă și aceste referințe marxiste a fost spațiul în care s-au dezvoltat mișcările studențești, care au dus uneori discursul marxist pe culmile exagerării și care, în același timp, erau adeseori animate de o voință antidogmatică contrazicînd acest tip de discurs.

– *Voință antidogmatică ce-și căuta referințe...*

– ... ce le căuta uneori într-un dogmatism exacerbat.

– *De partea lui Freud sau de partea structuralismului.*

– Așa e. Atunci, încă o dată, mi-ar plăcea mult să refac în alt fel această istorie a formalismului și să résituez acest mic episod al structuralismului în Franța – care a fost relativ scurt, cu forme difuze – în interiorul acestui mare fenomen al formalismului în secolul al XX-lea, după părerea mea la fel de important în felul său ca romanticismul sau ca pozitivismul în secolul al XIX-lea.

– *Vom reveni poate puțin mai tîrziu asupra acestui termen pe care tocmai l-ați introdus, termenul de pozitivism. Aș vrea să urmăm înainte firul acestei panorame a evoluției franceze pe care sănăti pe cale să-o retrăsați; cea a referințelor, deopotrivă foarte dogmatice și animate de o voință antidogmatică, la Marx, la Freud, la structuralism, cu speranța, uneori, de a găsi, în oameni precum Lacan, pe acela care ar pune capăt sincretismului și care ar reuși să lege toate acestea; ceea ce a adus, de altfel, studenților de la Vincennes acest răspuns magistral al lui Lacan, în esență: "Vreți să-i combinați pe Marx și pe Freud. Ceea ce vă poate învăța psihanaliza este sănăti în căutarea unui maestru. Iar acest maestru îl veți avea"\*, un fel de dezangajare foarte violentă față de această încercare de combinare, despre care am citit în cartea lui Vincent Descombes, pe care o cunoașteți sără indoială, *Le Même et l'Autre*\*\* ...*

– Nu. Știu că există, dar n-am citit-o.

– ... că în fond trebuia așteptat 1972 pentru a ieși din această tentativă zadarnică de combinare a marxismului și a freudismului și că această ieșire ar fi fost împlinită de Deleuze și Guattari, care veneau din școala lacaniană. Mi-am permis undeva să scriu că,

\* Lacan, "Analyticon. Impromptu sur la psychanalyse", Centre universitaire de Vincennes, 3 decembrie 1969. Reluat în Le Magazine littéraire, n° 121, februarie 1977, pp. 21-25.

\*\* Descombes (V.), *Le Même et l'Autre: quarante-cinq ans de philosophie française*, Paris, Ed. du Minuit, 1979.

*desigur, se ieșise din această zadarnică tentativă de combinare, dar printr-un mijloc pe care Hegel l-ar fi respins, adică se plecase în căutarea celui de-al treilea om, Nietzsche, pentru a-l așeza în locul acestei sinteze imposibile; se făcea deci referire la Nietzsche în locul acestei combinații imposibile a freudo-marxismului\*\*\*. S-ar părea însă, cel puțin după cartea lui Descombes, că trebuie datat cam în 1972 acest curent de recurs la Nietzsche. Ce credeți despre asta?*

– Nu, nu cred că este întru totul exact. Mai întâi, mă știți cum săn: mereu puțin neîncrezător în ceea ce privește aceste forme de sinteză în care e prezentată o cultură franceză care ar fi fost freudo-marxistă la un moment dat, iar apoi, într-un alt moment, l-ar fi descoperit pe Nietzsche. De fapt, de îndată ce privim mai îndeaproape, ne găsim într-o lume plurală, în care fenomenele apar decalate și produc întîlniri destul de neașteptate. Să luăm freudo-marxismul. Din 1945, e adevărat că, dintr-o serie întreagă de rațiuni politice și culturale, marxismul constituia în Franța un fel de orizont pe care Sartre l-a considerat pentru un timp ca de nedepășit; în acea vreme, era un orizont într-adevăr foarte închis, în orice caz foarte dominant. Nu trebuie uitat nici că, de-a lungul întregii perioade din 1945 pînă în 1955, în Franța, întreaga Universitate franceză – aş spune tînără Universitate franceză, pentru a o distinge de ceea ce a fost tradiția Universității – a fost foarte preocupată, foarte ocupată chiar, să construiască ceva care nu era Freud-Marx, ci Husserl-Marx, raportul fenomenologie-marxism. A fost miza discuției și a eforturilor unei serii întregi de oameni: Merleau-Ponty, Sartre, de la fenomenologie la marxism, toți se găseau cu siguranță în acest orizont, Desanti de asemenea...

– Dufresne, Lyotard însuși...

– Ricoeur, care nu era marxist, desigur, dar care era un fenomenolog și era departe de a ignora marxismul. Așadar, s-a încercat unirea marxismului și fenomenologiei, și apoi, tocmai atunci când o întreagă formă de gîndire structurală, de metodă structurală a început să se dezvolte, vedem structuralismul substituindu-se fenomenologiei pentru a face cuplu cu marxismul. Trecerea s-a făcut de la fenomenologie la structuralism, și în mod esențial în jurul problemei limbajului; ar fi aici, cred, un moment destul de important,

---

\*\*\* Raulet (G.), *Materialien zur Kritischen Theorie*, Frankfurt, Suhrkamp Verlag, 1982.

momentul în care Merleau-Ponty a întîlnit problema limbajului. Si știi că ultimele eforturi ale lui Merleau-Ponty s-au îndreptat spre asta; îmi amintesc foarte bine de cursurile în care Merleau-Ponty a început să vorbească despre Saussure, care, deși murise de aproape cincizeci de ani, era cu totul necunoscut, nu pentru filologii și lingviștii francezi, ci pentru publicul cultivat. Atunci, problema limbajului a ieșit la lumină și a devenit evident că fenomenologia nu era capabilă să dea seama, la fel de bine ca o analiză structurală, de efectele de sens care puteau fi produse printr-o structură de tip lingvistic, structură în care subiectul în sensul fenomenologiei nu intervenea ca donator de sens. Si, cu totul firesc, consoarta fenomenologică văzindu-se descalificată prin incapacitatea sa de a vorbi despre limbaj, structuralismul a devenit noua consoartă. Iată cum aş povesti eu lucrurile. Acestea fiind zise, psihanaliza, și în mare parte sub influența lui Lacan, făcea astfel să se iovească o problemă care, fiind cu totul diferită, nu era totuși lipsită de analogie cu problema limbajului. Problema era tocmai inconștientul, inconștientul care nu putea intra într-o analiză de tip fenomenologic. Cea mai bună dovdă că nu putea intra în fenomenologie, cel puțin aşa cum o concepeau francezii, e că Sartre, sau Merleau-Ponty – nu vorbesc de alții – n-au încetat să încearcă să reducă ceea ce pentru ei era pozitivismul, sau marxismul, sau "șozismul" lui Freud, în numele afirmării unui subiect constituwant. Iar atunci cînd Lacan, cam pe vremea cînd problemele limbajului începeau să se pună, a spus: "În zadar vă străduiți, inconștientul, aşa cum funcționează el, nu poate fi redus la efectele de donare de sens de care e susceptibil subiectul fenomenologic", el punea o problemă absolut simetrică aceleia pe care o puneau lingviștii. Subiectul fenomenologic era pentru a doua oară descalificat, de data asta de către psihanaliză, aşa cum fusese deja de către teoria lingvistică. Si se înțelege de ce Lacan a putut spune în acel moment că inconștientul e structurat la fel ca limbajul: era și pentru unii și pentru ceilalți același tip de problemă. Așadar, am avut un freudo-structuralo-marxism: acolo unde fenomenologia se vede descalificată din motivele pe care tocmai le-am amintit, nu mai există decît logodnice, care iau fiecare mîna lui Marx, iar asta dă loc unei vesle hore. Numai că lucrurile nu merg foarte bine. Bineînțeles, eu descriu toate astea ca și cum ar fi vorba de o mișcare cu totul generală; ceea ce descriu aici s-a produs cu siguranță și a implicat un anumit număr de oameni, dar a existat totuși o serie întreagă de indivizi care nu au urmat mișcarea. Mă gîndesc la cei care se interesau de istoria științei, care, în Franța, a constituit o tradiție considerabilă, fără

îndoială pe urmele lui Comte. În special în jurul lui Canguilhem, care a fost în Universitatea franceză, în tînăra Universitate franceză, extrem de influent. Iar mulți dintre elevii săi nu erau nici marxiști, nici freudieni, nici structuraliști. Și aici vorbesc de mine, dacă vreți.

— Așadar, ați fi unul dintre acești oameni.

— Nu am fost niciodată freudian, nu am fost niciodată marxist și nu am fost niciodată structuralist.

— De altfel, și aici, de dragul formei și pentru ca nu cumva cititorul german să se însere, e îndeajuns să privim datele. Ati început...

— Prima mea carte era o carte pe care o scrisem încheindu-mi viața de student, către anii 1956 sau 1957; era *Istoria nebuniei*, pe care am scris-o în anii 1955-1960; iar această carte nu e nici freudiană, nici structuralistă, nici marxistă. Dar s-a întîmplat să-l citesc pe Nietzsche în 1953 și, oricât de ciudat ar părea, am făcut-o exact în această perspectivă de interogație asupra istoriei cunoașterii, asupra istoriei rațiunii: cum se poate face istoria unei raționalități – ceea ce constituia problema secolului al XIX-lea.

— *Cunoaștere, rațiune, raționalitate.*

— Cunoaștere, rațiune, raționalitate, posibilitatea de a face o istorie a raționalității, și aş spune că regăsim și aici fenomenologia, cu cineva precum Koyré, istoric al științei, de formăție germană, care se instalează în Franța, cred, către anii 1930-1935, unde dezvoltă o analiză istorică a formelor de raționalitate și de cunoaștere într-un orizont fenomenologic. Pentru mine, problema s-a pus aproape în termeni analogi celor pe care i-am indicat mai înainte: este un subiect fenomenologic, transitoric, în stare să dea seama de istoricitatea rațiunii? Tocmai aici lectura lui Nietzsche a însemnat pentru mine ruptura: există o istorie a subiectului, tot așa cum există o istorie a rațiunii, iar desfășurarea acesteia, a istoriei rațiunii, nu trebuie căutată pornind de la un act fondator și prim al subiectului raționalist. L-am citit pe Nietzsche oarecum din întîmplare, și am fost mirat să văd că G. Canguilhem, care era istoricul științei cel mai influent în Franța la acea vreme, era foarte interesat, de asemenea, de Nietzsche și a primit foarte bine ceea ce încercam să fac.

— *Dar, în schimb, nu se găsesc la el urme notabile ale lui Nietzsche.*

— Ba da. Foarte clare. Există chiar referințe explicite, mai explicite în ultimele sale texte decît în primele. Raportarea la Nietzsche în Franța, chiar raportarea la Nietzsche a întregii gîndiri a

secolului al XX-lea, era îngreunată, din motive lesne de înțeles. Dar săt pe cale să vorbesc despre mine, ar trebui să vorbim și despre Deleuze. Deleuze și-a scris cartea despre Nietzsche în anii șaizeci<sup>1</sup>. Sunt aproape sigur că a trebuit, el, care era interesat de empirism, de Hume și, de asemenea, de aceeași problemă: este satisfăcătoare teoria subiectului de care dispunem o dată cu fenomenologia? – problemă pe care o evită prin mijlocirea empirismului lui Hume<sup>2</sup> –, sunt încredințat că l-a întîlnit pe Nietzsche în aceleași condiții. Aș spune, aşadar, că tot ce s-a petrecut în jurul anilor șaizeci venea chiar din această insatisfație în fața teoriei fenomenologice a subiectului, cu diferențe portițe de scăpare, diferențe găselnițe, diferențe străpungeri, după cum luăm un termen negativ sau pozitiv, înspre lingvistică, înspre psihanaliză, înspre Nietzsche.

– În orice caz, Nietzsche a reprezentat o experiență determinantă pentru a pune capăt actului fondator al subiectului.

– Într-adevăr. Și tocmai aici scriitori francezi precum Blanchot și Bataille, pentru noi, au fost importanți. Spuneam adineauri că mă întrebam de ce-l citisem pe Nietzsche. Știu foarte bine de ce l-am citit pe Nietzsche: l-am citit pe Nietzsche datorită lui Bataille și l-am citit pe Bataille datorită lui Blanchot. Așadar, nu e nicidecum adevărat că Nietzsche apare în 1972; apare în 1972 în discursul oamenilor care erau marxiști în anii șaizeci și care au ieșit din marxism prin Nietzsche; dar primii care au recurs la Nietzsche nu căutați să ieșă din marxism: ei nu erau marxiști. Căutați să ieșă din fenomenologie.

– Ați vorbit, rînd pe rînd, de istorici ai științei, apoi despre jurnalul de a scrie o istorie a cunoașterii, o istorie a raționalității, o istorie a rațiunii. Am putea, foarte sumar, înainte de a reveni la Nietzsche, care îi va interesa, cred, pe cititorii germani, să precizăm acești patru termeni despre care am putea crede, din cele ce tocmai ați spus, că sunt cvasi sinonimi.

– Nu, eu descriam o mișcare care comportă multe componente și multe probleme diferite. Eu nu identific problemele. Vorbesc despre înțuirea cercetărilor și despre proximitatea celor care le făceau.

– Am putea încerca totuși să precizăm raporturile dintre ele? E adevărat că acest fapt se găsește în mod expres în lucrările dumneavoastră, în special în Arheologia cunoașterii, dar am putea

<sup>1</sup> Deleuze (G.), *Nietzsche et la philosophie*, Paris, P.U.F., 1962.

<sup>2</sup> Deleuze (G.), *Empirisme et subjectivité. Essai sur la nature humaine selon Hume*, Paris, P.U.F., col. "Épiméthée", 1953.

*totuși încerca să precizăm aceste raporturi între știință, cunoaștere, rațiune?*

– Nu e comod într-un interviu. Aș spune că istoria științelor a jucat în Franța un rol considerabil în filosofie. Aș spune că, poate, dacă filosofia modernă, cea a secolelor al XIX-lea și al XX-lea, derivă în mare parte din întrebarea kantiană *“Was ist Aufklärung?”*, adică dacă admitem că filosofia modernă a avut printre funcțiunile sale principale să se întrebe asupra a ceea ce a fost acest moment istoric în care rațiunea a putut apărea în forma sa “majoră” și “fără tutelă”, funcțiunea filosofiei secolului al XIX-lea constă atunci în a se întreba ce înseamnă acest moment în care rațiunea accede la autonomie, ce înseamnă istoria rațiunii și ce valoare trebuie acordată dominației rațiunii în lumea modernă prin cele trei mari forme ale gîndirii științifice, ale aparaturii tehnice și ale organizării politice\*. Cred că era aici una din marile funcțiuni ale filosofiei, și anume de a se întreba asupra acestor trei domenii, adică, într-un fel, de a face bilanțul sau de a insera o întrebare neliniștită în domnia rațiunii. De a continua, de a urmări întrebarea kantiană: *“Was ist Aufklärung?”*. Această reluare, această repetare a întrebării kantiene în Franța a căpătat o formă precisă și poate insuficientă, de altfel: “Ce este istoria științei? Ce s-a petrecut de la matematicile grecești pînă la fizica modernă, cînd s-a construit acest univers al științei?”. De la Comte pînă în anii 1960, cred că istoria științei a avut ca funcțiune filosofică să reia această întrebare. Or, cred că, în Germania, această întrebare despre ce a fost istoria rațiunii sau istoria formelor de rationalitate în Europa nu s-a manifestat atît în istoria științei, cît mai degrabă în curentul de gîndire care merge de la Max Weber pînă la teoria critică.

– *Da. Reflecția asupra normelor, asupra valorilor.*

– De la Max Weber pînă la Habermas. Mi se pare că se pune aici aceeași întrebare: cum stau lucrurile cu istoria rațiunii, cum stau lucrurile cu dominația rațiunii, cum stau lucrurile cu diferitele forme prin care se exercită această dominație a rațiunii? Ceea ce este frapant, însă, e că Franța n-a cunoscut deloc, sau foarte puțin, foarte indirect, curentul gîndirii weberiene, că a cunoscut foarte puțin teoria critică și a ignorat, practic, în întregime școala de la Frankfurt. Acest fapt pune

\* Kant (I.), “Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?” (septembrie 1784), Berlinische Monatsschrift, IV, n° 6, decembrie 1784, pp. 491-494 (Réponse à la question: Qu'est-ce que les Lumières?, trad. S. Piobetta, în Kant E., La Philosophie de l'histoire [Opuscules], Paris, Aubier, 1947, pp. 81-92).

de altfel o mică problemă istorică, problemă care mă pasionează și pe care n-am reușit nicicum să-o rezolv: toată lumea știe că mulți reprezentanți ai școlii de la Frankfurt au venit la Paris în 1935 pentru a găsi aici refugiu și că au plecat foarte repede, indignați pe cît se pare – unii chiar au spus acest lucru –, în orice caz triști, abătuți că nu au mai găsit ecou. Iar apoi, a venit 1940, dar ei plecaseră deja în Marea Britanie și în America, unde au fost efectiv mult mai bine primiți. Între școala de la Frankfurt și o gîndire filosofică franceză care, prin istoria științei, și deci prin problema istoriei raționalității, s-ar fi putut înțelege, înțelegerea nu s-a făcut. Iar cînd mi-am făcut eu studiile, pot să vă asigur că nu am auzit niciodată pronunțîndu-se de către nici unul dintre profesori numele școlii de la Frankfurt.

– *E într-adevăr destul de surprinzător.*

– Însă e sigur că dacă aş fi putut cunoaște școala de la Frankfurt, dacă aş fi cunoscut-o la timp, aş fi fost scutit de multă muncă, sănătate și multe prostii pe care nu le-aș fi spus și multe ocoluri pe care nu le-aș fi făcut, încercînd să-mi văd liniștit de drumul meu în condițiile în care fusese să deschise unele căi de către școala de la Frankfurt. E aici o problemă curioasă de nepătrundere între două forme de gîndire care erau foarte apropiate și poate tocmai această proximitate explică nepătrunderea. Nimic nu ascunde mai mult o comunitate de problemă decât două moduri destul de începînță de a o aborda.

– *Ceea ce tocmai ați spus referitor la școala de la Frankfurt, să zicem despre teoria critică, care v-ar fi ferit, dacă ar fi fost cazul, de anumite tatonări, mă interesează cu atît mai mult cu cît găsim în mai multe rînduri, fie la Habermas, fie la Negt, omagieri ale demersului dumneavoastră. Într-o con vorbire pe care am avut-o cu Habermas\*, acesta vă lăuda “descrierea magistrală a bifurcării rațiunii”: rațiunea s-ar fi bifurcat la un moment dat. M-am întrebat totuși dacă ați fi de acord cu această bifurcare a rațiunii așa cum o concepe teoria critică, altfel spus, cu “dialectica rațiunii”, conform căreia rațiunea se pervertește sub efectul proprietății sale forțe, se transformă și se reduce la un tip de cunoaștere care este cunoașterea tehnică. Ideea care domină în teoria critică este aceea a unei continuități dialectice a rațiunii, cu o pervertire care la un moment dat a modificat-o complet și pe care ar trebui astăzi să o corectăm; aceasta ar fi miza*

\* Pentru *L'Express*, în care con vorbirea nu a apărut niciodată. A fost reluată în Allemagne d'aujourd'hui, nr. 73, 1980.

*luptei pentru emancipare. În fond, după cele scrise de dumneavoastră, voința de cunoaștere nu a încetat să se bifurce în felul său, ea s-a bifurcat de nenumărate ori în istorie. Rațiunea a decupat în mai multe rînduri cunoașterea...*

– Da, da. Cred că şantajul care s-a exercitat foarte adesea cu privire la orice critică a rațiunii sau la orice interogație critică asupra istoriei raționalității (sau acceptați rațiunea, sau cădeți în iraționalism) lasă să se credă că n-ar fi posibil să faci o critică rațională a raționalității, că n-ar fi posibil să faci o istorie rațională a tuturor ramificațiilor și a tuturor bifurcațiilor, o istorie contingentă a raționalității. Cred însă că, de la Max Weber, în școala de la Frankfurt și în orice caz la mulți istorici ai științei precum Canguilhem, era vorba de a degaja forma de raționalitate care e prezentată ca dominantă și căreia i se conferă statutul rațiunii pentru a o face să apară ca una dintre formele posibile ale travaliului raționalității. În această istorie franceză a științelor, care e, cred, destul de importantă, rolul lui Bachelard, de care nu am vorbit pînă acum, a fost ,de asemenea, capital.

– *Acstea laude sunt totuși puțin înveninate. După Habermas, ați fi descris magistral "momentul în care rațiunea s-a bifurcat". Această bifurcare ar fi unică, ea ar fi avut loc o dată, într-un moment în care rațiunea ar fi făcut un viraj care ar fi condus-o înspre o raționalitate tehnică, înspre o autoreducere, o autolimitare. Această bifurcare, dacă e și o separare, nu ar fi avut loc decît o singură și unică dată în istorie, separînd cele două domenii pe care le cunoaștem de la Kant. Această analiză a bifurcării e kantiană: există cunoașterea intelectului, există cunoașterea rațiunii, există cunoașterea tehnică și există cunoașterea morală. Pentru a judeca această bifurcare, ne plasăm evident în punctul de vedere al rațiunii practice, al rațiunii moral-politice. Deci, o bifurcare unică, o despărțire între tehnică și practică, despărțire care continuă să domine întreaga istorie germană a ideilor; și, ați spus-o puțin înainte, această tradiție vine de la "Was ist Aufklärung?". Această laudă mi se pare că reduce descrierea pe care o faceți dumneavoastră istoriei ideilor...*

– E drept că, în ce mă privește, n-aș vorbi de o bifurcare a istoriei, ci într-adevăr mai degrabă de o bifurcare multiplă, neîncetată, un fel de ramificare abundantă. Nu vorbesc de momentul în care rațiunea a devenit tehnică. În prezent, pentru a da un exemplu, săn în curs de a studia problema tehniciilor de sine în antichitatea elenistică și romană, altfel spus, cum omul, viața umană, sinele au devenit obiecte

ale unui anumit număr de *tekhnai* care, în raționalitatea lor exigentă, erau perfect comparabile cu o tehnică de producere.

– *Dar fără a îngloba întreaga societate.*

– Iar ceea ce a făcut să se dezvolte o *tehnê* a sinelui, tot ceea ce a permis dezvoltarea unei tehnologii a sinelui este un fenomen istoric perfect analizabil, cred, și perfect situabil, care nu constituie bifurcarea rațiunii. În această abundență de ramuri, de ramificații, de tăieturi, de cezuri, a fost un eveniment, un episod important, care a avut consecințe considerabile, dar care nu este un fenomen unic.

– *Dăr, de vreme ce se consideră că fenomenul de autopervertere a rațiunii nu a fost unic, nu a avut loc o dată în istorie, într-un moment în care rațiunea ar fi pierdut ceva esențial, substanțial, cum ar trebui spus o dată cu Weber, ati spune că travaliul dumneavoastră vizează să reabiliteze o rațiune mai bogată, ar exista de exemplu, implicit, în demersul dumneavoastră, o altă idee a rațiunii, un alt proiect de raționalitate decât raționalitatea la care am ajuns astăzi?*

– Da, dar – și poate că tocmai aici, încă o dată, voi încerca să mă detașez de fenomenologie care era orizontul meu de plecare – nu cred să existe un fel de act fondator prin care rațiunea în esență să ar fi fost descoperită sau instaurată și de la care cutare sau cutare eveniment ar fi putut-o deturna; cred de fapt că există o autocreare a rațiunii și de aceea ceea ce am încercat să analizez sunt forme de raționalitate: diferite instaurări, diferite creații, diferite modificări prin care raționalitățile se generează unele pe altele, se opun unele altora, se îndepărtează unele pe altele, fără a putea totuși stabili un moment în care rațiunea și-ar fi pierdut proiectul fundamental, nici măcar a stabili un moment în care am fi trecut de la raționalitate la iraționalitate. Sau, încă, pentru a vorbi foarte, foarte schematic, ceea ce am vrut să fac în anii șaizeci era să plec atât de la tema fenomenologică conform căreia au existat o fondare și un proiect esențial al rațiunii – de care ne-am fi îndepărtat printr-o uitare asupra căreia trebuie acum revenit – cât și de la tema marxistă sau lukácsiană: există o raționalitate care era forma prin excelență a rațiunii însăși, dar un anumit număr de condiții sociale (capitalismul sau mai degrabă trecerea de la o formă de capitalism la o altă formă de capitalism) au introdus o criză în această raționalitate, adică o uitare a rațiunii și o cădere în iraționalism. Acestea sunt cele două mari modele, prezentate într-un mod foarte schematic și profund nepotrivit, în raport cu care am încercat să mă demarchez.

– Conform acestor modele, există fie o bifurcare unică, fie o uitare la un anumit moment dat, după confiscarea rațiunii de către o clasă. Așadar, mișcarea de emancipare prin istorie ar consta nu numai în a lua înapoi ceea ce a fost confiscat pentru a-l confisca din nou, ci, dimpotrivă, în a restituî rățiunii adevărul său în întregime, în a-i da un statut de știință absolut universală. E limpede că nu există la dumneavoastră. – ați scris foarte clar acest lucru – proiectul unei științe noi sau al unei științe mai vaste.

– În nici un caz.

– Dar arătați că de fiecare dată cind un tip de raționalitate se afirmă o face prin decupare, adică excludând sau demarcându-se, marcând o frontieră între sine și un altul. Există, în proiectul dumneavoastră, voința de a-l reabilita pe acest altul? Credeți, de pildă, că, ascultând tăcerea nebunului, ar exista aici un limbaj care ar spune multe despre condițiile creării operelor?

– Da. Ceea ce m-a interesat plecînd, așadar, de la acest cadru general pe care l-am evocat mai înainte, erau chiar formele de raționalitate pe care subiectul uman și le aplica lui însuși. În timp ce istoricii științei, în Franță, se preocupau esențialmente de problema constituirii unui obiect științific, întrebarea pe care mi-am pus-o era aceasta: cum se face că subiectul uman se dă săiești ca un posibil obiect de cunoaștere, prin ce forme de raționalitate, în ce condiții istorice și, în cele din urmă, cu ce preț? Întrebarea mea e asta: cu ce preț poate spune subiectul adevărul despre sine însuși? cu ce preț poate spune subiectul adevărul despre sine însuși, nebun fiind? Cu prețul constituirii nebunului drept celălalt absolut, și plătind nu numai acest preț teoretic, ci și un preț instituțional, și chiar un preț economic așa cum organizarea psihiatriei ne permite să-l determinăm. Ansamblu de lucruri complexe, etajate, în care aveți un joc instituțional, raporturi de clasă, conflicte profesionale, modalități de cunoaștere și, în cele din urmă, o întreagă istorie și a subiectului, și a rațiunii care se găsesc aici angajate. Tocmai asta încerc să restitu. E un proiect de-a dreptul nebun poate, foarte complex, din care nu am putut face să e întrevadă decât cîteva momente, cîteva puncte particolare, cum ar fi problema a ceea ce este subiectul nebun: cum poate fi spus adevărul despre subiectul bolnav? Cum poate fi spus adevărul despre subiectul nebun? Erau primele mele două cărți. *Cuvintele și lucrurile* se întreba: cu ce preț se poate problematiza și analiza ceea ce este subiectul vorbitor, subiectul muncitor, subiectul viu? Pentru asta am încercat să analizez nașterea gramaticii, a gramaticii generale, a istoriei naturale și a

economiei. și apoi am pus același gen de probleme referitor la criminal și la sistemul punitiv: cum să fie spus adevărul despre sine însuși putind fi un subiect criminal? și ceea ce voi face referitor la sexualitate mergând mult mai departe: cum poate spune subiectul adevărul despre sine însuși fiind subiectul plăcerii sexuale, și cu ce preț?

– *Conform raportului dintre subiect și ceea ce este el, de fiecare dată, prin constituirea unui limbaj sau constituirea unei cunoașteri.*

– E analiza raporturilor între formele de reflexivitate – raport de sine cu sine –, aşadar, relațiile între aceste forme de reflexivitate și discursul adevărului, formele de raționalitate, efectele de cunoaștere.

– *Dar nu e vorba în nici un caz – veți vedea de ce pun această întrebare care privește foarte direct anumite lecturi ale curentului zis "nietzschean" francez, lecturi făcute în Germania – de a exhumă printr-o arheologie un arhaic care ar fi înaintea istoriei.*

– Nu, nicidecum, nicidecum. Dacă foloseam acest cuvînt de arheologie, pe care acum nu-l mai folosesc, era pentru a spune că tipul de analiză pe care-l făceam era decalat, nu în timp, ci prin nivelul pe care se situa. Problema mea nu este să studiez istoria ideilor în evoluția lor, ci mai degrabă să văd sub idei cum au putut apărea cutare sau cutare obiecte ca posibile obiecte de cunoaștere. De ce, de pildă, a devenit nebunia, la un moment dat, un obiect de cunoaștere corespunzător unui anumit tip de cunoaștere. Tocmai acest decalaj între ideile despre nebunie și constituirea nebuniei ca obiect am vrut să-l marchez utilizînd cuvîntul "arheologie" mai degrabă decît "istorie".

– *Am pus această întrebare pentru că, în prezent, există tendință, sub pretext că există recurgeri la Nietzsche și de partea noii drepte germane, să se amestece lucrurile și să se considere că nietzscheismul francez, dacă există nietzscheism – mi se pare că ați confirmat mai adineaori că Nietzsche jucase un rol determinant –, e de același singur. Se asociază toate acestea pentru a recrea, în fond, fronturile unei teoretice lupte de clasă pe care cu greu o mai găsim astăzi.*

– Cred, într-adevăr, că nu există un nietzscheism, că nu e nevoie să spunem că există un nietzscheism adevărat sau că al nostru e mai adevărat decît celelalte; dar cei care au găsit în Nietzsche, acum mai bine de douăzeci și cinci de ani, un mijloc de a se deplasa în raport cu un orizont filosofic dominat de fenomenologie și de marxism, aceia, mi se pare, nu au nimic de a face cu cei care se folosesc de

nietzscheism. În orice caz, dacă Deleuze a scris o carte superbă despre Nietzsche, în restul operei sale, prezența lui Nietzsche este desigur sensibilă, dar fără a exista nici o referință zgomotoasă și nici o voință de a ridică foarte sus standardul nietzschean pentru anumite efecte de retorică sau anumite efecte politice. Ceea ce e uimitor e că, iată, cineva de talia lui Deleuze l-a luat pur și simplu în serios pe Nietzsche și l-a luat cu adevărat în serios. E tocmai ce am vrut să fac și eu: cum ne putem în mod serios folosi de Nietzsche? Am făcut cursuri despre Nietzsche dar am scris foarte puțin despre Nietzsche. Singurul omagiu puțin mai zgomotos pe care îl-am adus a fost să intitulez primul volum din *Istoria sexualității Voință de cunoaștere*.

— *Referitor la această voință de cunoaștere, cred că s-a văzut bine, în ceea ce ați spus, că era întotdeauna un raport sau o relație. Presupun că veți detesta aceste două cuvinte, raport și relație, purtând marca hegelianismului; ar trebui spus poate "evaluare", așa cum spune Nietzsche, o manieră de a evalua adevărul și, în orice caz, o manieră pe care o are forța, care nu există ca arhaic sau ca un fond original sau originar, de a se actualiza, aşadar un raport de forțe și poate, deja, un raport de putere în actul de constituire a oricărei cunoașteri?*

— Nu, nu aş putea spune asta, e prea complicat. Problema mea e raportul sinei cu sine însuși și a rostirii adevărului. Raportul meu cu Nietzsche, ceea ce îi datorez lui Nietzsche, datorez mai mult textelor sale din perioada lui 1880, cînd problema adevărului și a voinței de adevăr erau centrale pentru el. Nu știu dacă știți că primul text scris de Sartre, pe cînd era un tînăr student, era un text nietzschean: *Legenda adevărului*, un mic text care a fost publicat pentru prima oară într-o revistă de liceeni, către anii treizeci\*. Si el plecase de la aceeași problemă. Si e curios că demersul său a mers de la istoria adevărului la fenomenologie, în vreme ce demersul acestei generații următoare căreia îi aparținem a fost să plece de la fenomenologie pentru a reveni la această problemă a istoriei adevărului.

— *Cred că sănsem pe cale să limpezim ceea ce înțelegeți prin voință de cunoaștere, această referință la Nietzsche. Mi se pare că admiteți de-a dreptul o anumită înrudire cu Deleuze, pînă la un*

\* Sartre (J.-P.), *La Légende de la vérité*. Text scris în 1929, din care a apărut un fragment în ultimul număr al revistei *Bifur*, n° 8, iunie 1931, pp. 77-96. Reluat în Contat (M.) și Rybalka (M.), *Les Écrits de Sartre*, Paris, Gallimard, 1970, apendice II, pp. 531-545.

*anumit punct. Ar merge oare această înrudire pînă la concepția dorinței deleuziene?*

– Nu, tocmai că nu.

– *O să spun de ce pun această întrebare și poate anticipatez deja răspunsul. Mi se pare că dorința deleuziană, care este o dorință productivă, devine exact acest tip de fond originar care începe să producă forme.*

– Nu vreau să iau nici o poziție, nici să spun ce a vrut Deleuze să spună. Oamenii spun ce vor să spună sau ce pot să spună. Din clipa în care o gîndire s-a constituit, s-a fixat și s-a identificat în interiorul unei tradiții culturale, e cu totul normal ca această tradiție culturală să o reia, să facă din ea ce vrea și să o facă să spună ceea ce nu a spus spunând că nu e decît o altă formă a ceea ce a vrut ea să spună. Asta face parte din jocul cultural, dar raportul meu cu Deleuze nu poate fi, evident, acesta; nu voi spune aşadar ce a vrut el să spună. Totuși, mi se pare că problema sa a fost, într-adevăr, cel puțin pentru vreme îndelungată, să pună această problemă a dorinței; și, pe cît se pare, în teoria dorinței se văd la el efectele relației sale cu Nietzsche, în vreme ce problema mea nu a încetat niciodată să fie adevărul, rostirea întru adevăr, *wahr-sagen* – ce înseamnă “a rosti adevărul” – și raportul între faptul de a rosti adevărul și formele de reflexivitate, reflexivitate a sinelui asupra sinelui.

– *Da. Dar mi se pare că Nietzsche nu distinge fundamental voința de cunoaștere de voința de putere.*

– Cred că există o deplasare destul de sensibilă în textele lui Nietzsche, între cele care sunt în mare dominate de problema voinței de cunoaștere și cele care sunt dominate de voința de putere. Dar nu vreau să intru în această dezbatere pentru un motiv foarte simplu. Pentru că sunt ceva ani de cînd nu l-am citit pe Nietzsche.

– *Mi se părea destul de important să încercăm să clarificăm acest punct, tocmai din cauza acestui amestec ce caracterizează receptarea sa în străinătate, ca de altfel și în Franța.*

– Aș spune că, în orice caz, raportul meu cu Nietzsche nu a fost un raport istoric; nu e atîț istoria însăși a gîndirii lui Nietzsche cea care mă interesează, cît acest gen de sfidare pe care am simțit-o în ziua, foarte îndepărtată, în care l-am citit pentru prima oară pe Nietzsche; cînd deschizi *Știința voioasă* sau *Aurora* atunci cînd ești format în vechea și mareea tradiție universitară, Descartes, Kant, Hegel, Husserl, și dai peste aceste texte puțin amuzante, ciudate și dezinvolte, îți spui: ei bine, nu voi face precum tovarășii mei, colegii sau profesorii mei,

să tratez asta peste picior. Care e maximumul de intensitate filosofică și care sunt efectele filosofice actuale pe care le poți trage din aceste texte? Iată care era pentru mine sfidarea lui Nietzsche.

— În receptarea actuală, mi se pare că există un al doilea amestec, postmodernitatea, de la care nu puțini se reclamă și care joacă și în Germania un anumit rol, de cînd Habermas a reluat acest termen pentru a-l critica, pentru a critica acest curent sub toate aspectele sale...

— Ce se numește postmodernitate? Nu sunt la curent.

— ... atât sociologia nord-americană (D. Bell) cît și ceea ce se numește postmodernitatea în artă și care ar cere o altă definiție (o reîntoarcere, poate, la un anumit formalism); în fine, Habermas atribuie acest termen de postmodernitate curentului francez, tradiției, zice el în textul său despre postmodernitate, "care merge de la Bataille la Derrida trecînd prin Foucault". Subiect important în Germania, deoarece reflectia asupra modernității există de mult, de la Max Weber. Ce ar însemna postmodernitatea pentru aspectul care ne preocupă aici în acest fenomen înglobînd cel puțin trei lucruri? Ar fi tocmai ideea, pe care o găsim la Lyotard, conform căreia modernitatea, rațiunea, ar fi fost o "mare povestire" de care ne-am fi eliberat în sfîrșit printr-un fel de trezire salvatoare; postmodernitatea ar fi o explozie a rațiunii, schizofrenia deleuziană; postmodernitatea, în orice caz, ar revela că rațiunea nu a fost în istorie decît o povestire printre altele, o mare povestire, desigur, însă o povestire printre altele, căreia am putea face să-i urmeze astăzi alte povestiri. Rațiunea ar fi fost o formă a voinței de cunoaștere, în vocabularul dumneavoastră. Admiteți că e vorba aici de un curent, vă situați în acest curent și cum?

— Trebuie să spun că sunt foarte încurcat în a răspunde. Mai întîi, pentru că nu am înțeles niciodată prea bine care era sensul care se dădea în Franța cuvîntului modernitate; la Baudelaire, da; dar mai apoi, mi se pare că sensul se pierde puțin. Nu știu care e sensul pe care-l dau germanii modernității. Știu că americanii au proiectat un fel de seminar în care ar fi Habermas și în care aş fi și eu. Și știu că Habermas a propus ca temă modernitatea. Mă simt puțin încurcat, pentru că nu prea îmi e limpede ce vrea să spună asta, nici măcar — puțin contează cuvîntul, întotdeauna se poate găsi o etichetă arbitrară — care e tipul de probleme vizat prin acest cuvînt sau ce ar fi comun oamenilor numiți postmoderni. Tot așa cum înțeleg că în spatele a ceea ce s-a numit structuralism se găsea o anumită problemă care era

în mare aceea a subiectului și a prefacerii subiectului, tot aşa nu înțeleg, la cei care sunt numiți postmoderni sau poststructuraliști, care e tipul de probleme care le-ar fi comun.

– Evident, referirea sau opunerea la modernitate nu numai că e ambiguă, dar, în plus, îngustează modernitatea. Si ea are cel puțin trei definiții: o definiție de istoric, definiția lui Weber, definiția lui Adorno și cea a lui Baudelaire al lui Benjamin la care săceați aluzie\*. Există, aşadar, cel puțin trei referințe. În aceea pe care Habermas pare să o privilegieze, împotriva lui Adorno însuși, se găsește încă tradiția rațiunii, adică definiția weberiană a modernității. În raport cu aceasta, el vede în postmodernitate prăbușirea rațiunii, explozia sa, și se vede îndreptățit să spună că una dintre formele postmodernității, cea care ar fi în relație cu definiția weberiană a modernității, ar fi acest curent care consideră că rațiunea este în fond o formă a voinței de cunoaștere, una printre altele, că rațiunea e o mare povestire, dar o povestire printre altele...

– Asta nu poate fi problema mea, în măsura în care eu nu admit nicidcum identificarea rațiunii cu ansamblul formelor de raționalitate care au putut fi la un moment dat, în epoca noastră și foarte recent

ale gîndirii moderne, în orice caz ale gîndirii post-hegeliene: analiza momentului prezent ca fiind, în istorie, tocmai cel al rupturii, sau cel al culturii, sau cel al desăvîrșirii sau cel al aurorei care revine. Solemnitatea cu care orice persoană care ține un discurs filosofic reflectă propriul său moment îmi pare un stigmat. O spun cu atât mai mult cu cît mi s-a întîmplat să fac asta; o spun cu atât mai mult cu cît, la cineva precum Nietzsche, se găsește asta, fără încetare, sau cel puțin într-un mod destul de inconsistent. Cred că trebuie să avem modestia de a ne spune că, pe de o parte, momentul în care trăim nu este acest moment unic, fundamental sau iruptiv al istoriei plecînd de la care totul se împlinește și totul reîncepe; trebuie să avem modestia să ne spunem în același timp că – fără această solemnitate chiar, momentul în care trăim e foarte interesant, și cere să fie analizat, și cere să fie descompus, și că într-adevăr trebuie să ne punem întrebarea: ce înseamnă astăzi? Mă întreb dacă nu am putea caracteriza unul din marile roluri ale gîndiri filosofice, pornind tocmai de la întrebarea kantiană *"Was ist Aufklärung?"*, zicînd că sarcina filosofiei e să spună ce înseamnă astăzi și ce înseamnă "noi astăzi". Dar fără a ne da ușurința puțin dramatică și teatrală de a afirma că acest moment în care ne aflăm este, în puterea nopții, acela al pierderii celei mai mari, sau, în zori, acela în care triumfă soarele etc. Nu, e o zi ca toate celelalte sau mai degrabă e o zi care nu e niciodată în întregime ca și celelalte.

– *Acest fapt pune o mulțime de probleme, în orice caz cele pe care le-apăi pus dumneavoastră. Însivă: ce înseamnă astăzi? Se lasă oare această epocă, totuși și în ciuda a toate, caracterizată printr-o fărîmîtare mai mare decît în alte epoci, printr-o "deteritorializare", o schizofrenie? Fără a fi nevoie ca dumneavoastră să luați poziție asupra acestor termeni.*

– Ceea ce aş vrea să spun referitor la această funcțiune a diagnosticului asupra a ceea ce înseamnă astăzi e că ea nu constă în a caracteriza pur și simplu ce suntem noi ci, urmînd liniile de fragilitate de astăzi, în a ajunge să sesizăm prin ce căi ceea ce este și cum este ar putea să nu mai fie ceea ce este. Și tocmai în acest sens descrierea trebuie întotdeauna făcută conform acestui gen de fractură virtuală, care deschide un spațiu de libertate, înțeles ca spațiu de libertate concretă, adică de transformare posibilă.

– *Aici, pe locul acestei fisuri, să se situeze oare munca intelectualului, o muncă evident practică?*

– Cred că da. Și aş spune că munca intelectualului constă într-un sens în a spune ce este făcind să apară ca puțind să nu fie, sau puțind să nu fie aşa cum este. Și de aceea această desemnare și această descriere a realului nu au niciodată valoare de prescripție sub forma "pentru că asta e, asta va fi"; tot de aceea mi se pare că recursul la istorie – unul dintre marile fapte în gîndirea filosofică în Franța cel puțin de vreo douăzeci de ani – își capătă sensul în măsura în care istoria are ca funcțiune să arate că, iată, ceea ce este nu a fost dîntotdeauna, altfel spus, că lucrurile care ne dau impresia că sunt cele mai evidente s-au format întotdeauna la confluența întîlnirilor, a întîmplărilor, de-a lungul unei istorii fragile, precare. Se poate foarte bine face istoria a ceea ce rațiunea resimte ca propria sa necesitate, sau mai degrabă a ceea ce diferențele forme de raționalitate consacră ca fiindu-le necesar, și pot fi găsite rețelele de contingențe de unde s-au născut toate acestea; ceea ce nu vrea să spună totuși că aceste forme de raționalitate erau iraționale; asta vrea să spună că ele să intemeiază pe un soclu de practică umană și de istorie umană, și deoarece aceste lucruri au fost făcute, ele pot fi, cu condiția să știm cum au fost făcute, desfăcute.

– Această muncă asupra fracturilor, deopotrivă descriptivă și practică, e o muncă pe teren.

– Poate o muncă pe teren și o muncă, poate, care plecînd de la probleme puse pe teren, se poate întoarce departe în analiza istorică.

– Munca pe locul fracturilor, munca pe teren, asta e ceea ce numiți microfizica puterii sau analitica puterii?

– Cam asta. Mi s-a părut că aceste forme de raționalitate, acelea care sunt puse în practică în procesul de dominare, ar merita să fie analizate pentru ele însese, o dată ce s-a înțeles că aceste forme de raționalitate nu sunt străine de alte forme de putere puse în practică, de exemplu, în cunoaștere sau în tehnică. Există, dimpotrivă, un schimb, transmiteri, transferuri, interferențe, dar aş vrea să subliniez că nu mi se pare cu puțință să desemnăm o singură și unică formă de raționalitate în aceste trei domenii, să găsim aceleași tipuri, ci tipuri deplasate, și că există în același timp o interconexiune strînsă și multiplă, dar nu izomorfism.

– În orice epocă sau într-o anumite?

– Nu există o lege generală care să spună care sunt tipurile de raporturi între raționalități și procedurile de dominare care sunt puse în practică.

— Am pus această întrebare pentru că tot revine o schemă într-un anumit număr de critici care vă sănt aduse, în speră că ați vorbi într-un moment precis, și că ați reflecta (e de exemplu critica lui Baudrillard) într-un moment în care puterea a devenit “ireperabilă prin diseminare”\*; în fond, abordarea microfizică ar reflecta tocmai această diseminare de nereperat, această multiplicitate necesară. În același mod, un german pe nume Alexander Schubert, dintr-un alt punct de vedere, spune că dumneavoastră vorbiți într-un moment în care capitalismul a dizolvat în aşa fel subiectul încât e posibil să se admită că subiectul nu a fost niciodată decât o multiplicitate de poziții\*\*.

— Aș prefera să revin în cîteva momente la această chestiune, deoarece începusem să spun două-trei lucruri. Primul e că, studiind raționalitatea dominațiilor, încerc să stabilesc interconexiuni care nu sănt izomorfisme. În al doilea rînd, cînd vorbesc de aceste relații de putere, de formele de raționalitate care le pot regla sau impune, nu o fac referindu-mă la o Putere (cu P mare) care ar domina ansamblul corpului social și care i-ar impune raționalitatea sa. De fapt, sănt relații de putere care sănt multiple și care au diferite forme, care pot funcționa în relațiile de familie, în interiorul unei instituții, într-o administrație, între o clasă dominantă și o clasă dominată, relații de putere care au forme specifice de raționalitate, forme care le sănt comune. E un cîmp de analiză, nu e nicidecum referința la o instanță unică. În al treilea rînd, dacă studiez aceste relații de putere, nu fac cîtuși de puțin teoria puterii, ci, în măsura în care problema mea e de a ști cum sănt legate între ele reflexivitatea subiectului și discursul adevărului, dacă întrebarea mea e: “Cum poate spune subiectul adevărul despre el însuși?”, nu mi se pare că relațiile de putere sănt unul dintre elementele determinante ale acestui raport pe care încerc să-l analizez. E evident, de pildă, pentru primul caz pe care l-am studiat, acela al nebuniei. Subiectul a putut întreprinde să spună adevărul asupra nebuniei sale prezentate sub speciile celuilalt tocmai printr-un anumit mod de dominare exersată de unii asupra anumitor altora. Eu nu sănt aşadar nicidecum un teoretician al puterii. La limită, aș spune că puterea nu mă interesează ca problemă autonomă, și dacă m-am găsit îndemnat să vorbesc în mai multe rînduri despre această

\* Baudrillard (J.), Oublier Foucault, Paris, Galilée, 1977.

\*\* Schubert (A.), Die Decodierung des Menschen, Frankfurt, Focus Verlag, 1981.

problemă a puterii, e în măsura în care analiza politică, făcută asupra fenomenelor puterii, nu mi se părea că poate da seama de aceste fenomene mai fine și mai detaliate pe care vreau să le evoc cînd pun problema spunerii adevărului despre sine însuși. Dacă spun adevărul despre mine însuți așa cum o fac, e pentru că, în parte, eu mă constituie ca subiect printr-un anumit număr de relații de putere care sunt exercitate asupra mea și pe care le exercită asupra altora. Astă pentru a situa ce e pentru mine problema puterii. Pentru a reveni la problema pe care o evocați mai adineaori, mărturisesc că nu prea văd unde e obiecția. Eu nu fac o teorie a puterii. Eu fac istoria, la un moment dat, a modului în care s-au stabilit reflexivitatea de sine asupra sieși și rostirea întru adevăr care e legată de ea. Cînd vorbesc de instituțiile de întemnițare în secolul al XVIII-lea, vorbesc de relațiile de putere așa cum există ele în acel moment. Nu sesizez, aşadar, chiar deloc obiecția, doar dacă nu mi se conferă un proiect care e în întregime diferit de al meu și care ar fi ori de a face o teorie generală a puterii, ori, încă, de a face analiza puterii așa cum este ea acum. Nici vorbă ! Iau psihiatria, într-adevăr, așa cum e acum. Văd apărind în ea un anumit număr de probleme, în însăși funcționarea instituției, care mi se par că trimit la o istorie, la o istorie relativ îndepărtată; ea datează deja de mai multe secole. Eu încerc să fac istorie sau arheologie; dacă vreți, a modului în care s-a întreprins să se spună adevărul despre nebunie în secolele al XVII-lea și al XVIII-lea, și mi-ar plăcea să o fac așa cum există ea la acea vreme. Referitor la criminali, de exemplu, și la sistemul de pedepse care caracterizează sistemul nostru penal și care a fost stabilit în secolul al XVIII-lea, am descris nu toate puterile care se exercitau în secolul al XVIII-lea, ci am căutat într-un anumit număr de instituții care existau în secolul al XVIII-lea și care au putut servi de model care erau formele de putere care se exersau și cum au putut funcționa. Atunci nu găsesc nici o pertinență în faptul de a spune că puterea nu mai e la fel acum.

— Încă două întrebări puțin cam discusute, dar care mi se par totuși importante. Putem începe, poate, cu statutul intelectualului. Am definit în mare cum vă concepeți travaliul, chiar practica sa, dacă trebuie să aibă una. Ați fi dispus să vorbim aici de situația filosofică în Franță, foarte global, de exemplu plecînd de la următoarea temă: intelectualul nu mai are ca funcțione nici să opună statului o rațiune universală, nici să-i furnizeze legitimarea. Ar exista oare un raport cu situația destul de ciudată și neliniștită care, la care asistăm astăzi: un fel de consens, dar foarte tacit, al intelectualilor față de stînga, și în

*același timp o tăcere completă a gîndirii de stînga, despre care am fi ispitit să spunem că, iată, constrînge o putere de stînga să recurgă la teme de legitimare foarte arhaice: să ne gîndim numai la congresul de la Valence al Partidului Socialist\* cu revărsările sale verbale, lupta de clasă...*

– ...cuvîntul președintelui Adunării naționale, data trecută, spunînd că trebuie înlocuit modelul cultural burghez, egoist și individualist, cu un nou model cultural de solidaritate și de sacrificiu. Nu eram prea mare la vremea când mareșalul Pétain a luat puterea în Franța, dar am recunoscut anul ăsta în gura acestui socialist ceea ce mi-a legănat copilăria.

– *Da. Asistăm în fond la acest spectacol destul de surprinzător al unei puteri care, lipsită de logistica sa intelectuală, recurge la teme de legitimare destul de desuete. Cît despre această logistică intelectuală, în momentul în care stînga ajunge la putere, se pare că nu mai e nimic de spus stîngii.*

– E o întrebare foarte bună. În primul rînd aş aminti că dacă stînga există în Franța – și zic “stînga” într-un sens foarte general, adică dacă există oameni care se simt de stînga, dacă există oameni care votează cu stînga, dacă aşadar poate există un mare partid de stînga – ceea ce a devenit Partidul Socialist – cred că e în mare parte datorită existenței unei gîndiri de stînga, a unei reflecții de stînga, a unei analize, a unei multiplicițăți de analize care au fost făcute la stînga, opțiuni politice care au fost făcute pentru stînga din 1960 încocace cel puțin, și care au fost făcute în afara partidelor. Totuși nu grație Partidului Comunist, grație vechii SFIO – care nu s-a stins înainte de 1972, i-a trebuit mult să se stingă – există o stînga vie în Franța; e pentru că de-a lungul războiului din Algeria, de pildă, într-un întreg sector al vieții intelectuale, de asemenea, în sectoare care acoperă problemele vieții cotidiene, în sectoare precum cele ale analizei economice și sociale a existat o gîndire de stînga extraordinar de vie și care nu s-a stins, dimpotrivă, chiar în momentul în care partidele de stînga se descalificau din diferite motive.

– *Nu, în acel moment, nu.*

– Și putem spune că dacă, timp de cincisprezece ani – primii cincisprezece ani ai gaullismului și ai regimului pe care l-am cunoscut pe urmă –, stînga a subzistat, era datorită întreg acestui travaliu. În al

---

\* În 1981.

doilea rînd, trebuie notat că Partidul socialist a înținut ecoul pe care l-a avut în mare parte pentru că a fost îndeajuns de permeabil la aceste noi atitudini, la aceste noi probleme, la aceste noi întrebări. A fost permeabil la probleme puse privitor la viața cotidiană, la viața sexuală, la viața cuplurilor, la viața femeilor, a fost sensibil la probleme privind autogestionarea, de exemplu, toate teme ale gîndirii de stînga, ale unei gîndiri de stînga non încrustate în partide și non tradiționale în raport cu marxismul. Noi probleme, o nouă gîndire, ăstă a fost capitalul. Cred că într-o zi, cînd vom privi acest episod din istoria Franței, vom vedea în el fîșnirea unei noi gîndiri de stînga, care, sub forme multiple și fără unitate – poate unul din aspectele sale pozitive –, a schimbat complet orizontul în care se situează mișcările de stînga actuale. Am putea crede că această formă de cultură de stînga ar fi intru totul alergică la organizarea unui partid și nu și-ar putea găsi veritabila expresie decît în grupuscule sau în individualități. Și s-a dovedit că nu e aşa; în cele din urmă a existat – o spuneam mai adineaoară – un fel de simbioză care a făcut ca noul Partid socialist să fie destul de impregnat de aceste idei. A existat, în orice caz – lucru îndeajuns de interesant și de atrăgător pentru a-l nota –, un anumit număr de intelectuali, nu prea numeros, ce-i drept, care s-au învecinat cu Partidul socialist. De bună seamă, Partidul socialist a fost adus la putere datorită tacticilor politice, strategiilor politice foarte abile – și nu o spun peiorativ; dar, încă o dată, , a cucerit puterea tocmai absorbînd un anumit număr de forme din această cultură de stînga, și e sigur că, de la congresul de la Metz \* deja, apoi *a fortiori* la congresul de la Valence – în care au putut fi auzite lucruri precum cele pe care le-am amintit mai înainte –, e sigur că această gîndire de stînga e puțin pe gînduri.

– *Mai este ea însăși?*

– Nu știu. Trebuie ținut seama de lucruri foarte complexe. Trebuie să vedem, bunăoară, că în Partidul socialist, una dintre vîtrele în care această nouă gîndire de stînga a fost cel mai activă, era în jurul umului că Rocard. Punerea sub obroc a lui Rocard, a grupului său și a curentului său în Partidul socialist a făcut mult. Situația e foarte complexă. Dar cred că discursurile puțin cam de lemn ținute în prezent de mulți dintre leaderii Partidului socialist trădează ceea ce a fost speranța unei mari părți a acestei gîndiri de stînga, și fac să tacă, într-un fel destul de autoritar, curente care există chiar în interiorul

\* În 1979.

Partidului socialist. E sigur că, în fața acestui fenomen, intelectualii tac puțin. Spun puțin, deoarece e o greșală de jurnalist să spui că intelectualii tac. Eu știu nu unul care a reacționat, și-a dat părerea cu privire la cutare sau cutare măsură, la cutare sau cutare hotărîre, la cutare sau cutare problemă. Și cred că, dacă am face bilanțul exact al intervențiilor intelectualilor în decursul acestor ultime luni, ele nu ar fi neîndoiefulnic mai puțin numeroase decât altădată. În orice caz, eu, personal, nu scrisesem niciodată atîtea articole în jurnale ca de cînd se zice că tac. În sfîrșit, puțin contează persoana mea. E adevărat că aceste reacții sunt reacții care nu sunt de ordinul alegerii fundamental afirmate; sunt intervenții nuanțate, ezitante, puțin pe gînduri, șovăitoare, puțin încurajatoare, dar care corespund stării actuale a situației, și, mai degrabă decât să ne plîngem de tăcerea intelectualilor, trebuie mai mult recunoscută rezerva lor reflectată în fața unui eveniment recent și un proces despre care încă nu știu prea bine cum se va răsfringe.

— Așadar, nici vorbă de raport necesar între această situație politică, acest tip de discurs care e ținut și teza care s-a răspîndit care s-a răspîndit mult totuși: rațiunea înseamnă putere, deci, să nu mai împuñericim nici rațiunea și nici puterea?

— Nu, nu. Înțelegeți că asta face parte din destul tuturor problemelor puse, să se degradeze în slogan. Nimeni nu a zis: "Rațiunea înseamnă putere"; cred că nimeni nu a spus: cunoașterea e o putere.

— Asta s-a spus.

— S-a spus, dar, mă înțelegeți, cînd citesc — și știu bine că mi se atribuie — teza: "cunoașterea înseamnă putere" sau "puterea înseamnă cunoaștere", puțin contează, izbucnesc în ris, deoarece problema mea e exact de a le studia raporturile; dacă ar fi două lucruri identice, nu ar mai fi trebuit să le studiez raporturile și m-aș fi obosit mult mai puțin. Chiar și numai faptul că pun problema raporturilor lor dovedește că nu le identific.

— Ultima întrebare. Marxismul s-ar purta destul de rău astăzi, pentru că s-ar fi sprijinit pe izvoarele Luminilor; e totuși o temă care a dominat gîndirea, că vrem sau nu, în anii '70, fie și numai pentru că un anumit număr de indivizi, intelectuali, care și-au zis noi filosofi au vulgarizat această temă. Așadar, marxismul s-ar purta destul de rău.

— Nu știu dacă se poartă rău sau bine. Mă opresc, dacă vreți, la formula: e o idee care a dominat gîndirea sau filosofia. Cred că aveți întru totul dreptate să puneți problema, să o puneți astfel. Eu aş spune, aş fi tentat să spun — și era să vă opresc în acel moment — că asta nu a dominat gîndirea, ci periferiile gîndirii. Dar ar fi facil, inutil polemic,

și nu într-adevăr exact. Cred că trebuie ținut cont, în Franța, de o situație care e cam asta: existau în Franța, pînă spre anii '50, două circuite de gîndire, care erau practic, dacă nu străine unul de celălalt, cel puțin independente unul de celălalt: pe de o parte, ceea ce aș numi un circuit universitar sau un circuit academic, un circuit al gîndirii savante, și apoi, pe de altă parte, circuitul unei gîndiri deschise sau al gîndirii curente; cînd spun "curentă" nu vreau deloc să spun neapărat de joasă calitate. Dar o carte universitară, o teză, un curs erau lucruri care rămîneau în casele de editură universitare, la dispoziția cititorilor universitari și neavînd nici un fel de influență decît asupra universităților. A existat cazul particular al lui Bergson, o excepție. Începînd de după război – și aici, fără îndoială, existentialismul a jucat un rol –, s-au văzut gîndiri care erau de origine, de înrădăcinare profund universitară – căci, la urma urmei, înrădăcinarea lui Sartre e Husserl și Heidegger, care nu erau dansatoare publice – adresîndu-se unui public mult mai larg decît publicul universitar. Or, acest fenomen, chiar dacă nu se mai găsește în Franța cineva de mărimea lui Sartre pentru a-l purta, acest fenomen s-a democratizat. Doar Sartre și Merleau-Ponty puteau să o facă, și apoi a ajuns oarecum la îndemîna oricui, dintr-un anumit număr de motive, printre care a fost în primul rînd dislocarea Universității, înmulțirea numărului studenților, al profesorilor, care constituiau în cele din urmă un fel de masă socială, dislocarea structurilor interne și o lărgire a publicului universitar, difuzarea astfel – care e departe de a fi un fenomen negativ – a culturii. Nivelul cultural aș populației s-a ridicat considerabil totuși și, orice s-ar spune, televiziunea joacă un mare rol: oamenii învață că există o nouă istorie, etc. Să adăugăm la asta toate fenomenele politice, ale grupurilor, ale mișcărilor care erau în derulare, în interiorul și în exteriorul universității. Toate acestea au dat muncii universitare un ecou care depășea de departe instituția universitară sau chiar grupul de intelectuali specializați, profesioniști. Se constată în prezent un fenomen caracteristic în Franța: aproape că nu mai avem reviste specializate în filosofie sau ele sunt cam egale cu zero. Cînd vrei să scrii ceva, unde să scrii, poți să scrii? În cele din urmă, nu poți reuși să strecori ceva decît în săptămînalele de mare difuzare sau revistele de interes general. E un fenomen foarte important. Atunci se înțimplă, ceea ce e fatal în situații similare, că un discurs puțin mai elaborat, în loc să fie continuat printr-o lucrare suplimentară, care reluîndu-l și criticîndu-l, să-l perfecționeze, să-l facă mai dificil, să-l rafineze, dimpotrivă, își vede receptarea scăzînd; și treptat-treptat, din







# **POLITICĂ**



# CRIME ȘI PEDEPSE ÎN U.R.S.S. ȘI ÎN ALTE PĂRTI

— *Foișoare, sîrmă ghimpată, cîini polițiști, deținuți transportați în camioane ca niște animale; telespectatorii francezi au regăsit acum o lună aceste imagini, vai, clasice, ale universului concentraționar, în primul document filmat ajuns în Occident despre un lagăr de detenție în U.R.S.S.*

Sovieticii au contestat la început autenticitatea documentului. Apoi au recunoscut existența acestui lagăr, dar au afirmat, pentru a o justifica, că doar deținuții de drept comun erau închiși acolo. Și trebuie spus că s-au găsit mulți în Franța ce și-au zis: "A, da! Dacă nu e vorba decît de 'cei de drept comun'..." Ce-ați gîndit despre aceste imagini și despre aceste reacții?

— Sovieticii au spus mai întîi aşa, ceea ce m-a uimit foarte tare: "Nimic scandalos în acest lagăr: do vadă că se găsește în mijlocul unui oraș; oricine îl poate vedea". Ca și cum faptul că un lagăr de concentrare e așezat într-un mare oraș — în ocurență, Riga —, fără a fi nevoie să fie ascuns, cum făcea uneori germanii, ar fi o scuză! Ca și cum această impudoare de a nu ascunde ce se face acolo unde se face ar autoriza să se pretindă peste tot tăcerea și să fie impusă celorlalți: cinismul funcționând drept cenzură; e raționamentul lui Cyrano: pentru că am un nas enorm împlinitat în mijlocul obrazului, nu aveți dreptul să vorbiți despre el. Ca și cum n-ar trebui recunoscut, în această prezență a unui lagăr într-un oraș, blazonul unei puteri care se exercită acolo fără rușine, la fel ca la noi primăriile, palatele de justiție sau pușcăriile. Înainte să se știe dacă deținuții de acolo sunt "politici", instalarea lagărului în acest loc atât de vizibil și teroarea pe care o degajă sunt, în ele însese, politice. Sîrma ghimpată care prelungește zidurile caselor, fasciculele de lumină care se încruiscează și pasul

santinelelor în noapte, acestea sunt un fapt politic. Și e o politică.

Al doilea lucru care m-a uimit, argumentul pe care-l cități: "Oricum, oamenii aceia sunt condamnați de drept comun". Or, adjunctul ministrului sovietic al justiției a precizat că în U.R.S.S. noțiunea de deținut politic nici măcar nu există. Nu sunt condamnabili decât aceia care urmăresc să slăbească regimul social și statul prin înaltă trădare, spionaj, terorism, dezinformare, propagandă calomniatoare. În mare, el dădea pentru delictul de drept comun definiția dată pretutindeni altundeva pentru delictul politic.

E, deopotrivă, logic și straniu. În regimul sovietic – că e vorba de o "dictatură a proletariatului" sau de "statul întregului popor", întrebați-l pe Marchais\* –, distincția între "politic" și "drept comun" trebuie ștearsă, e adevărat. Dar asta în favoarea politicului, mi se pare. Orice atingere adusă legalității, un furt, ceea mai mică escrocherie e o atingere adusă nu intereselor private, ci întregii societăți, proprietății poporului, producției socialiste, corpului politic. I-aș înțelege pe sovietici dacă ar spune: "Nu se mai găsește la noi nici un deținut de drept comun, deoarece nu mai există nici un delict care să nu fie politic. Dreptul, din comun cum era, a devenit în întregime politic". Ministrului sovietic trebuie mai întii să i se răspundă: "Sînteți un minciinos; știți bine că aveți deținuți politici". Și să se adauge de îndată: "Iar, pe de altă parte, cum de aveți încă, după șaizeci de ani de socialism, o penalitate de drept comun?"

Numai că a elabora politic penalitatea ar implica să ne lipsim de desconsiderarea față de "cei de drept comun", unul din factorii de adeziune generală la sistemul penal.

Și, mai ales, asta ar presupune ca reacția la delict să fie tot atât de politică precum calificarea care îi este dată. Dar, de fapt, foișoarele, cîinii, lungile barăci gri nu sunt "politice" decât pentru că se găsesc pe vecie pe stemele lui Hitler și Stalin, și pentru că le serveau acestora în a scăpa de dușmanii lor. Totuși, ca tehnici de pedepsire (închisoare, privații, muncă silnică, violențe, umilințe), ele sunt apropiate de vechiul aparat penitenciar inventat în secolul al XVIII-lea. Uniunea Sovietică pedepsește după metoda ordinii "burgheze", vreau să spun a ordinii de acum două secole. Și, departe de a le transforma, le-a urmat cea mai puternică linie de forță, le-a agravat și le-a adus la răul maxim. Ceea ce a frapat telespectatorii, în seara aceea, e că au crezut

\* Al XXII-lea Congres al P.C.F., din 4 pînă în 8 februarie 1977, va abandonă noțiunea de dictatură a proletariatului, pe vremea cînd Georges Marchais era secretar general.

că văd trecind pe sub bîte, între ciini și mitraliere, printre sărmânele fantome reînviate de la Dachau, lanțul imemorial de ocnăști: spectacolul fără loc și fără dată prin care, de două secole încoace, puterile fabrică neîncetată groaza.

— Dar nu rezidă oare explicația acestor paradoxuri în faptul că U.R.S.S.-ul pretinde a fi socialist fără a fi cîtuși de puțin în realitate? De aici decurge, în mod necesar, ipocrizia conducerilor sovietici și incoerența justificărilor oficiale. De la o vreme, a devenit evident, mi se pare, că dacă această societate nu găsește mijloacele de "autocorecție", pe care am crezut că le întrevedem în momentul Congresului al XX-lea al Partidului Comunist al U.R.S.S., e pentru că tarele sale sunt structurale, rezidă în modul de producție și nu numai la nivelul unei conduceri politice mai mult sau mai puțin birocratizate.

— E, fără îndoială, adevărat că sovieticii, dacă au modificat regimul proprietății și rolul statului în controlul producției, au transferat la ei pur și simplu tehnicele de gestiune și de putere puse la punct în Europa capitalistă a secolului al XIX-lea. Tipurile de moralitate, formele de estetică, metodele disciplinare, tot ceea ce funcționa efectiv în societatea burgheză deja înspre 1850 a trecut în bloc în regimul sovietic. Cred că sistemul de întemnițare a fost inventat ca sistem penal generalizat în decursul secolului al XVIII-lea și pus în funcțiune în secolul al XIX-lea în legătură cu dezvoltarea societăților capitaliste și cu statul corespunzător acestor societăți. Închisoarea nu e, de altfel, decât una dintre tehnicele de putere care au fost necesare pentru a asigura dezvoltarea și controlul forțelor productive. Disciplina de atelier, disciplina militară, disciplina școlară, toate disciplinele de existență în general au fost învenții tehnice ale acestei epoci. Însă orice tehnică poate fi transferată. Sovieticii au întrebuințat taylorismul și alte metode de gestiune experimentate în Occident. Tot așa au adoptat și tehnicele noastre disciplinare adăugînd arsenalului pe care-l puseserăm la punct o nouă armă, disciplina de partid.

— Mi se pare că cetățenii sovietici au și mai mari dificultăți decît occidentalii în a înțelege semnificația politică a tuturor acestor mecanisme. Văd dovedă acestui lucru îndeosebi în faptul că găsim, din păcate, la oponentii regimului, o mare refinere, multe prejudecăți față de detinuții de drept comun. Descrierea pe care o face Soljenițin deținuților de drept comun îți dă sfiori. Îi însășiștează ca pe niște suboameni care nu știu nici măcar să se exprime într-o limbă

*oarecare. În cel mai bun caz, putem spune că nu le arată nici un fel de compasiune.*

— E cert că ostilitatea manifestată față de deținuții de drept comun de către cei care se consideră, în U.R.S.S., deținuți politici, poate părea șocantă pentru cei care cred că la baza delincvenței se află mizeria, revolta, refuzul exploatarilor și aservirilor. Dar lucrurile trebuie văzute în relativitatea lor tactică. Trebuie ținut cont de faptul că populația celor de drept comun, în Uniunea sovietică, la fel ca în Franța și în alte părți, e foarte puternic controlată, infiltrată, manipulată de puterea însăși. "Revoltații" sănt tot atât de minoritari și "supușii" tot atât de majoritari printre delincvenți ca și printre non-delincvenți. Credeți că s-ar fi menținut atât de mult timp, conservând închisorile, un sistem de pedepsire care are ca efect principal recidiva, dacă delincvența nu ar "servi" într-un fel sau altul? Ne-am dat seama foarte devreme, din secolul al XIX-lea, că închisoarea, de cele mai multe ori, face din condamnat un delincvent pe viață. Credeți că nu s-ar fi găsit alte mijloace de pedepsire, dacă această profesionalizare a delincventului n-ar fi permis să se constituie o "armată de rezervă a puterii" (pentru a asigura diverse traficuri, precum prostituția; pentru a procura informatori, ucigași plătiți, spărgători de greve și de sindicate, mai recent gărzi de corp pentru candidații în alegeri, chiar prezidențiale)?

Pe scurt, există un adevărat litigiu istoric între cei de drept comun și oponenții politici. Cu atât mai mult cu cât tactica tuturor puterilor a fost întotdeauna să vrea să-i confundă într-o aceeași criminalitate "egoistă", interesată și sălbatică.

Nu spun că cei de drept comun din U.R.S.S. ar fi credincioșii servitorii ai puterii. Dar mă întreb dacă nu cumva e necesar pentru deținuții politici, în condițiile foarte dificile în care trebuie să lupte, să se demarcheze de această masă, să arate că lupta lor nu e cea a "hoților și asasinilor" cu care s-ar dori să fie asimilați. Dar poate că nu e decât o poziție tactică.

În orice caz, mi se pare dificil să blamăm atitudinea dizidenților sovietici care se îngrijesc să nu fie confundați cu cei de drept comun. Cred că mulți dintre cei din Rezistență, cînd erau arestați sub Ocupație, țineau — din motive politice — să nu fie asimilați cu traficanții de pe piața neagră, a căror soartă era, de altfel, mai puțin groaznică.

Dacă ar fi să-mi punеji aceeași întrebare pentru astăzi și într-o țară precum Franța, răspunsul meu ar fi diferit. Mi se pare că ar trebui

pusă în evidență marea gamă de ilegalități – de la aceea, onorată uneori, tolerată mereu, a deputatului U.D.R.-Immobilier, a marelui traficant de arme sau de droguri, care se servesc de legi, pînă la aceea, urmărită și pedepsită, a micului hoț care refuză legile, nu le cunoaște sau care, adesea, cade în capcana lor, ar trebui arătat ce separație introduce între ele mașina penală. Diferența, importantă aici, nu e între cei de drept comun și deținuții politic, ci între utilizatorii legii care practică ilegalități profitabile și tolerate și ilegalitatele rudimentare pe care aparatul penal le utilizează pentru a fabrica permanenți ai delincvenției.

– *Dar există, pe de altă parte, în U.R.S.S. ca și la noi, o ruptură adâncă între mediile populare și condamnații de drept comun. Am văzut recent, la televiziunea italiană, o emisiune a cărei secvență finală arăta un cimitir în curtea unei pușcării. Acolo sunt înmormântați sără mormînt demn de acest nume cei care au murit în timpul pedepsei. Familiile nu vin să-și caute răposatul, sără îndoială pentru că transportul costă mult, dar mai ales pentru că le e rușine cu el. Aceste imagini mi s-au părut încărcate de un profund simbolism social.*

– Ruptura dintre opinia publică și delincvenții are aceeași origine istorică cu sistemul carceral. Sau, mai degrabă, e unul dintre profiturile importante pe care puterea le-a tras din acest sistem. Pînă în secolul al XVIII-lea, e adevărat, – iar, în anumite regiuni din Europa, pînă în secolul al XIX-lea și chiar începutul secolului al XX-lea –, nu există între delincvenți și straturile profunde ale populației raportul de ostilitate care există astăzi. Distanța dintre bogăți și săraci era atât de adâncă, ostilitatea dintre ei atât de mare, încît hoțul – acest deturnător de bogății – era, în clasele cele mai sărace, un personaj destul de bine văzut.

Pînă în secolul al XVII-lea, se putea cu ușurință face din bandit, din hoț, un personaj eroic. Mandrin, Guilloty etc. au lăsat în mitologia populară o imagine care, dincolo de multele umbre, era foarte pozitivă. La fel s-a întîmplat și cu bandiții corsici și sicilieni, cu hoții napolitani... Însă această ilegalitate tolerată de popor a sfîrșit prin a apărea ca un pericol serios când furtul cotidian, șterpeleala, mica escrocherie au devenit prea costisitoare în munca industrială sau în viața urbană. Atunci, o nouă disciplină economică a fost impusă tuturor claselor societății (cinstire, exactitate, cumpătare, respect absolut al proprietății).

Pe de o parte, a trebuit, aşadar, ca bogăția să fie mai eficient

protejată; pe de altă parte, trebuia făcut în aşa fel încât poporul să dobândească, cu privire la ilegalitate, o atitudine fățuş negativă. Astfel a făcut puterea să se nască – iar închisoarea a contribuit din plin la asta – un nucleu de delincvenți fără comunicare reală cu straturile profunde ale populației, prost tolerat de aceasta; chiar din cauza acestei izolări, era cu ușurință penetrabilă pentru poliție și putea dezvolta acea ideologie a "mediului" pe care am văzut-o formându-se în secolul al XIX-lea. Nu trebuie să ne mirăm, aşadar, dacă găsim astăzi la populație neîncredere, dispreț, ură pentru delincvent: e rezultatul a o sută cincizeci de ani de travaliu politic, polițist, ideologic. Nu trebuie nici să ne mirăm că același fenomen se manifestă în U.R.S.S. astăzi.

– *La o lună după difuzarea la televiziune a documentului despre lagărul din Riga, eliberarea matematicianului Pliucici a plasat în prim-planul actualității un alt aspect al represiunii în U.R.S.S., cunoscut de multă vreme, din păcate, : internarea oponenților în stabilimente psihiatricre.*

– Internarea unui oponent politic într-un azil e cu totul paradoxală într-o țară care-și spune socialistă. Dacă e vorba de un asasin sau de un violator de fetițe, a căuta motivele delictului în patologia autorului și a încerca să-l vindeci printr-un tratament potrivit s-ar putea eventual justifica – nu e ilogic, în orice caz. În schimb, oponentul politic (vreau să spun cel care nu admite sistemul, nu îl înțelege, îl refuză) este, dintre toți cetățenii Uniunii sovietice, cel care n-ar trebui în nici un caz considerat bolnav: ar trebui să fie obiectul unei intervenții cu caracter exclusiv politic, destinat a-i deschide ochii, a-i ridica nivelul de conștiință, a-l face să înțeleagă în ce anume realitatea sovietică e inteligibilă și necesară, dezirabilă și apreciabilă. Numai că tocmai oponenții politici sunt, mai mult decât alții, obiectul unei intervenții terapeutice. Nu înseamnă asta a recunoaște de la bun început că nu e cu puțință, în termeni raționali, să convingi pe cineva că opoziția sa e prost fondată?

Nu înseamnă, oare, a admite că singurul mijloc de a face acceptabilă realitatea pentru cei care n-o îndrăgesc e de a interveni autoritar, prin tehnici farmaceutice, asupra hormonilor și neuronilor lor? E un paradox foarte revelator aici: realitatea sovietică nu poate deveni plăcută decât sub efectul largactilului. E oare atât de "neliniștită" încât să fie nevoie de "tranchilizante" pentru a o face acceptată? Să fi renunțat oare conducătorii regimului la raționalitatea "revoluției" lor, nemaiinchisindu-se decât să întrețină mecanisme de docilizare? Tehnicile punitive utilizate în U.R.S.S. țin, în cele din

urmă, tocmai de această renunțare fundamentală la tot ce caracterizează proiectul socialist.

— *A existat, totuși, acolo, o evoluție. Caracterul represiv al sistemului s-a atenuat mult. În vremea lui Stalin, toată lumea tremura: astăzi erai director de uzină; mîine puteai să te trezești într-un lagăr. Acum, există un anumit număr de indivizi de neatins. Dacă ești academician, nu mai mergi la închisoare. Nu numai că Saharov e încă în libertate, dar, din cei șase sute de academicieni sovietici, numai șaptezeci au semnat textul denunțându-l pe Saharov. Astăzi înseamnă că ceilalți își pot permite să spună: "Nu, nu semnez". Acum douăzeci de ani, așa ceva ar fi fost de neconcepționat.*

— Spuneți că teroarea a scăzut. E sigur. Dar teroarea, în fond, nu este culmea disciplinei, e eșecul său. În regimul stalinist, însuși șeful poliției putea fi executat într-o bună zi ieșind de la Consiliul de miniștri. Nici un șef al NKVD-ului n-a murit în patul său. Era un sistem din care nu puteau fi excluse zguduirea și schimbarea; la limită, oricînd se putea întîmpla ceva. Să spunem că teroarea e întotdeauna reversibilă; ea se întoarce fatalmente înspre cei care o exercită. Teama este circulară. Dar, începînd cu momentul în care miniștrii, comisarii de poliție, academicienii, toți responsabilii partidului devin inamovibili și nu se mai tem de nimic pentru ei însiși, disciplina, dedesubt, va funcționa din plin, fără să existe posibilitatea, poate puțin himerică, dar mereu prezentă, a unei reîntoarceri. Disciplina va domni, fără umbră și fără risc.

Cred că societățile secolului al XVIII-lea au inventat disciplina deoarece marile mecanisme ale terorii deveniseră deopotrivă prea costisitoare și prea periculoase. Ce era, din antichitate încocace, teroarea? Era armata căreia îi era dată pe mînă o populație și care pîrjolea, prăda, viola, masacra. Cînd un rege voia să se răzbune pe o revoltă, își asmuțea trupele. Mijloc spectaculos, dar oneros, pe care nimeni nu-și mai putea permite să-l utilizeze din clipă în care exista o economie calculată cu grijă, în care nu puteau fi sacrificiate recoltele, nici manufacturile sau echipamentele industriale. De unde necesitatea de a găsi altceva: disciplinele aplicate, continue și tăcute.

Lagărul de concentrare a fost o formulă mediană între marea teroare și disciplină, în măsura în care permitea, pe de o parte, să-i faci pe oameni să crape de frică; pe de altă parte, să-i supui pe cei asupra căror planau îndoieri în interiorul unui cadru disciplinar același cu al cazarmei, al spitalului, al uzinei, dar înzecit, însutit, înmisiit...

— *Regăsim aici ideea, după părerea mea cu totul falsă, dar*

*comună atât or sisteme penitenciare, conform căreia munca manuală ar fi un mijloc de mintuire.*

– E un lucru deja înscris în sistemul penal european în secolul al XIX-lea: se credea că dacă cineva comite un delict sau o crimă e pentru că nu lucrează. Dacă ar fi muncit, adică dacă ar fi fost prins în sistemul disciplinar care fixează individul în munca sa, n-ar fi comis delictul. Atunci, cum să fie pedepsit? Ei bine, prin muncă. Dar ceea ce e paradoxal e că această muncă prezentată ca dezirabilă și ca mijloc de reinserție a delincventului în societate va servi ca instrument de persecuție fizică impunând condamnatului, de dimineață pînă seara, munca cea mai insipidă, monotonă, brutală, epuizantă și, la limită, mortală.

Stranie polivalență a muncii: pedeapsă, principiu de conversiune morală, tehnică de readaptare, criteriu de amendare și scop final. Iar utilizarea sa, conform acestei scheme, e încă și mai paradoxală în Uniunea sovietică. Din două une: sau munca impusă deținuților (de drept comun sau politici, puțin contează aici) e de aceeași natură cu cea a tuturor muncitorilor din Uniunea Sovietică; dar această muncă dezalienată, non exploatață, socialistă, să fie atât de detestabilă că nu poate fi făcută decît între foișoare și cu paznici? Sau e o sub-muncă, o muncă-pedeapsă; și să credem atunci că o țară socialistă face în așa fel încât reeducarea morală și politică a cetățenilor săi trece printr-o caricatură atât de devalorizantă a muncii ca pedeapsă? Mi se pare, de altfel, că nici China nu scapă acestei utilizări parodoxale a muncii ca pedeapsă.

– *Permiteți-mi, cu titlu personal, să amintesc că aversiunea mea față de sistemul lagărelor staliniste sau de alt fel vine din practică: am petrecut mai mult de un an într-un lagăr sovietic și am participat în Armenia la construirea unui mare pod care e acum arătat cu orgoliu turiștilor. Sunt, aşadar, mai puțin decît oricine dispus să scuz represiunea oriunde ar fi. Astfel, în China, de exemplu, am refuzat să vizitez o închisoare model, pînă-ntr-atât acest gen de interviu între un om liber și cel care rămîne în spatele grădiilor mi se pare fals, ipocrit și fără valoare.*

*Acesta fiind zise, cred că, în cazul Chinei, există o diferență. Si e mai întîi pentru că regimul chinez refuză să adopte un "model" industrial calchiat pe cel al Occidentului sau pe cel sovietic. El mizează pe o dezvoltare foarte diferită și, de la bun început, nu acordă, cum se face în alte părți, prioritate industriilor gigantice în detrimentul agriculturii. Asta modifică deja considerabil această*

"disciplină" care, istoric vorbind, e legată de industrializarea "clasică". De aceea, 80% dintre chinezi, cei care trăiesc la țară, nu cunosc practic închisoarea. Li se spune: "Rezolvați-vă singuri problemele și nu ne trimiteți oameni de întemnițat decât în cazuri excepționale, cînd e vorba de crime de sine".

Însă e adevărat că există lagăre. Dar, în aceste lagăre, în orice caz, regimul nu se folosește de delincvenți pentru a impune disciplina, tot așa cum în afară nu întreține "mediul" pentru a supraveghea sau controla societatea. E o inovație incontestabilă, dacă stăm să judecăm după toate mărturiile, chiar cele ale anticomuniștilor, și mi se pare meritorie. Cu atît mai mult cu cît, la început, în 1949, China avea reputația de a fi una dintre țările cele mai sărace din lume – cu siguranță mai subdezvoltată decît U.R.S.S.-ul anului 1917 – și țara care bătea toate recordurile în domeniul crimei orgânizate și al prostituției. Nimeni nu pretinde că, astăzi, această societate, încă teribil de săracă, ar fi suprimat deja orice violență și orice delincvență. Cel puțin sistemul său penitenciar încearcă cu adevărat să reînsereze oamenii în societate reeducîndu-i, și evită să facă din ei, brutalizîndu-i, niște recidiviști, "permanenți ai delincvenței."

Cazurile pe care le putem cita sunt fără îndoială particulare, dar cu toate astea sunt semnificative. Nu vorbim, evident, de împăratul Chinei care, după ce a fost o marionetă a japonezilor, a beneficiat de o clemență de care rar au beneficiat alþii suverani, sub alte ceruri. Dar amnistia decretată anul acesta pentru "marii criminali de război" din Kuomintang dă de gîndit. Ne putem, oare, imagina că sovieticii, la douăzeci de ani de la victorie, i-ar fi eliberat pe cei ca Denikine, Koltceak ori Wrangel, zicîndu-le: "Dacă vreți să rămîneți, statul vă va furniza toate facilitățile, iar dacă vreți să mergeți să vă regăsiți foștii camarazi de arme în străinătate, plecați"? Prin acest gest, conducătorii chinezi par să arate că nu le e frică de ceea ce pot povesti acești foști deținuți despre ce au văzut și suportat în timpul detenției. Dimpotrivă, Taiwanul (Formosa) e cel care a refuzat să le dea viza...

Există, în sfîrșit, afacerea cadrelor disponibilizate în timpul Revoluției culturale care, astăzi, își regăsesc, aproape toate, posturile. Ar fi fost desigur de preferat să fie mai amplu explicate opiniei chineze rațiunile și mecanismele acestei reabilitări. Dar sapt e că o întoarcere atât de masivă a foștilor "epurați" e fără precedent în istoria societăților postrevoluționare. Asta dă de gîndit.

Bineîntîles, pentru mine, existența unui sistem de pedepsire și de

*reabilitare prin "munca manuală" nu este mai acceptabilă în China decât în alte părți. După decepția sovietică, ar fi o nebunie să minimalizezi pericolele pe care le reprezintă, pentru proiectul socialist, lagărele de muncă, chiar "ameliorate". Ceea ce vreau să subliniez e că, alegind un alt mod de dezvoltare, chinezii au totuși șanse mai bune să evite dezastrele pe care industrializarea brutală, întreprinsă de Stalin la sfîrșitul anilor douăzeci, le provocase, de o manieră ireversibilă, în U.R.S.S.*

– Nu am un motiv foarte precis să n-am încredere în China, dar cred că am destule acum să mă îndoiesc sistematic de Uniunea Sovietică. Însă vreau să subliniez cîteva lucruri. Se pare că, după cum ați spus, chinezii nu omoară oamenii. Foarte bine. Cînd e comisă o greșală politică, nu știu, totuși, dacă îi reeduca, de fapt, pe vinovați, dar recunoașteți că-i reeduca foarte rău pe cei în fața căror greșală a fost comisă. Să luăm afacerea Lin Piao. Nu știu dacă persoanele implicate în această "crimă politică" au fost reeducated, dar consider că poporul chinez merită alte explicații asupra acestei afaceri decât cele care i-au fost date.

– *Sînt în întregime de acord și am și scris acest lucru în cartea mea*\*.

– Altceva: sînt întru totul încîntat că împăratul Pu-yi a murit în mijlocul lalelor sale, dar e cineva care îmi dă bătaie de cap, nu-i știu numele, e acel mic coafor homosexual căruia i-au zburat țeasta în public într-un lagăr de concentrare în care se găsea și Pasqualini, care povestește scena în cartea sa\*\*. Această carte e singurul document exact pe care-l avem despre sistemul penal chinez și mărturisesc că n-am citit niciodată vreo dezmințire la ceea ce spunea ea.

Un lucru apare foarte limpede la lectura propriei dumneavoastră cărți: anumite metode întrebunțate de către gărzile roșii în timpul Revoluției culturale pentru a convinge pe cineva de greșala sa, pentru a-l reeduca, a-l descalifica sau ridicula corespund întocmai celor pe care le povestește Pasqualini. Totul se petrece ca și cum procedurile interne ale lagărelor ar fi izbucnit în miezul zilei, era să spun ca o sută

\* Karol (K.S.), *The second Chinese Revolution*, New York, Hill și Wang, 1973 (*La seconde Révolution chinoise*, Paris, Robert Laffont, 1973).

\*\* Pasqualini (J.) și Chelminski (R.), *Prisoner of Mao*, New York, Paul Reynolds, 1973 (*Prisonnier de Mao! Sept ans dans un camp de travail en Chine*, trad. A Delahaye, Paris, Gallimard, col. "Temoins", 1975).

de mii de flori, în China Revoluției culturale. Teribil de neliniștităre această asemănare între scene care au avut milioane de martori în timpul Revoluției culturale și scenele trăite într-un lagăr, cu patru sau cinci ani mai înainte; mă gîndesc, de pildă, la ritualul probei. Ai impresia că tehnica lagărelor s-a difuzat, ca purtată de un suflu minunat, în Revoluția culturală.

— *Critica acestui comportament al gărzilor roșii, făcută de Mao în interviul său pentru Snow*<sup>\*</sup>, în 1970, e la fel de severă ca și a dumneavoastră, chiar dacă el nu plasează originea acestui fenomen în modul de funcționare a lagărelor de muncă. Și, în ciuda anumitor deceptii, Mao preconizează pentru viitor recursul la noi revoluții culturale și încurajează, în imediat, formarea "școlii cu porțile deschise", a Universității total refondate și anti-elitiste, a armatei fără gărzi și a uzinei cât mai puțin ierarhizate cu putință. Nu credeți că aceste măsuri sunt cu totul incompatibile cu tehniciile disciplinare care, în toate aceste sectoare, au fost dezvoltate în timpul industrializării în Europa (și, mai tîrziu, în U.R.S.S.)?

— Nu pot nicidecum să spun nu și, neavînd motiv să-o fac, voi spune în mod provizoriu da. Dar să revenim la problema pedepsei în dimensiunea sa universală.

Ne-am preocupat îndelung de ceea ce trebuia pedepsit; tot îndelung, de maniera în care trebuia pedepsit. Iar acum s-au ivit întrebările ciudate: "Trebue oare pedepsit?", "Ce înseamnă a pedepsit?", "De ce această legătură, aparent atât de evidentă, între crimă și pedeapsă?". Că trebuie pedepsită o crimă, asta ne e foarte familiar, foarte aproape, foarte necesar, dar, în același timp, ceva obscur ne face să ne îndoim. Priviți ușurarea lașă a tuturor — magistrați, avocați, opinia publică, jurnaliști — cînd sosește acest personaj binecuvîntat de lege și adevară, care spune: "Dar nu, liniștiți-vă, nu vă fie rușine să condamnați, nu veți pedepsi, grătie mie care sunt medic (sau psihiatru, sau psiholog), veți readapta și vindeca". "Foarte bine, atunci, în cușcă", îi spun judecătorii inculpatului. Și se ridică, încîntați, sănt dezvinovățiti.

A propune o "altă soluție" pentru a pedepsi înseamnă a evita întru totul problema care nu e nici cea a cadrului juridic al pedepsirii, nici a tehnicii sale, ci a puterii care pedepsește.

---

\* Snow (E.), "Mao m'a dit" (con vorbire la Pekin în 18 decembrie 1970), *Le Nouvel Observateur*, nr. 380, 21-27 februarie 1972, pp. 59-64.

De aceea mă interesează această problemă a penalității în U.R.S.S. Ne putem, bineînțeles, amuză pe seama contradicțiilor teoretice care marchează practica penală a sovieticiilor, dar tocmai teoriile ucid, și contradicțiile de noroi și sânge. Ne putem, de asemenea, mira că nu au fost capabili să elaboreze noi răspunsuri la crime, la opozitii sau diverse delicte; putem, trebuie să ne indignăm că au reluat metodele burgheziei din perioada sa de maximă rigoare de la începutul secolului al XIX-lea, și le-au împins la o enormitate și ometiculozitate, în sensul infinitului mare și al infinitului mic, surprinzătoare.

Mecanica puterii, sistemele de control, de supraveghere, de pedepsire sănt, acolo, având dimensiuni necunoscute, cele de care burghezia (sub o formă foarte redusă și șovăieinică) a avut nevoie într-o vreme pentru a-și instaura dominația. Numai că asta putem să spunem la cîte socialism visate și reale vrem; între analiza puterii în statul burghez și teza dispariției sale viitoare lipsesc analiza, critica, demolarea, bulversarea mecanismelor puterii. Socialismul, socialismele n-au nevoie de o altă carte a libertăților sau de o nouă declarăție a drepturilor omului: facil, deci inutil. Dacă vor să merite să fie iubiți și să nu mai fie respinși, dacă vor să fie doriti, trebuie să răspundă la întrebarea asupra puterii și a exercițiului său. Trebuie să inventeze un exercițiu al puterii care să nu provoace teamă. Asta ar fi nouitatea.

# **GENEALOGIA PUTERII ȘI FUNCȚIA INTELECTUALULUI ÎN SOCIETATEA ACTUALĂ**

— *Pentru publicul italian, sănătăți autorul Istoriei nebuniei, al Cuvintelor și lucrurilor și acum al cărții A supraveghează și a pedepsie. Ați putea să schițați sumar traectoria care v-a condus de la studiul despre nebunie în epoca clasică la cel asupra criminalității și al delinvenției?*

— Cînd mi-am făcut eu studiile, prin anii 1950-1955, una dintre mariile probleme care se punea era aceea a statutului politic al științei și al funcțiilor ideologice pe care ea le putea vehicula. Nu problema Lîssenko era cea care domina, dar cred că în jurul acestei afaceri murdare, atât de multă vreme îngropată și ascunsă cu grijă, au fost agitate o grămadă de întrebări interesante. Două cuvinte le vor rezuma pe toate: putere și cunoaștere. Cred că am scris *Istoria nebuniei* prins oarecum în orizontul acestor interogații. Pentru mine, era vorba de a mă întreba: dacă unei științe precum fizica teoretică sau chimia organică i se pune problema raporturilor sale cu structurile politice și economice ale societății, oare nu se pune o problemă prea complicată? Nu se plasează undeva prea sus ștacheta explicației posibile? Dar dacă se ia, în schimb, o știință precum psihiatria, oare problema nu va fi mai simplu de rezolvat, întrucât profilul epistemologic al psihiatriei este situat mult mai jos, iar practica psihiatrică este legată de o serie întreagă de instituții, de exigențe economice imediate, de urgențe politice, de reglementări sociale? Oare nu s-ar putea vedea, în cazul unei științe așa de "îndoioanelnice" precum psihiatria, de o manieră mult mai clară, întrepătrunderea efectelor de putere și de cunoaștere?

Aceeași întrebare am vrut să o pun medicinii în *Nașterea clinicii*: ea are cu siguranță o structură științifică mult mai puternică decât psihiatria, dar și ea este angajată foarte profund în structurile sociale. Ceea ce m-a derutat puțin pe atunci era faptul că întrebarea nu i-a interesat deloc pe cei cărora le-o puneam. Au considerat-o, din punct de vedere politic, o problemă fără importanță, iar epistemologic, fără valoare.

Existau pentru asta trei motive. Primul că problema intelectualilor marxiști în Franța era – iar aici ei jucau rolul pe care-l prescria P.C.F. – de a se face recunoscuți de către instituția universitară și de către *establishment*, trebuiau, deci, să pună aceleași probleme ca ele, să trateze aceleași probleme și aceleași domenii: “Nu degeaba suntem marxiști, nu suntem străini de ceea ce vă preocupă, ci suntem singurii care pot găsi soluții noi la vechile voastre preocupări.” Marxismul dorea să se facă acceptat ca reînnoire a tradiției liberale, universitare (tot așa cum, de o manieră mai largă, în aceeași epocă, comuniștii se prezintau ca singurii susceptibili de a relua și revigora tradiția naționalistă). De aici, în domeniul care mă interesează, faptul că au dorit să reia problemele cele mai academice și mai “nobile” ale istoriei științelor: matematică, fizică, deci temele valorizate de Duhem, Husserl, Koyré. Medicina, psihiatria nu erau nici foarte nobile, nici foarte serioase, în orice caz nu la înălțimea marilor forme ale raționalismului clasic.

Al doilea motiv e că stalinismul post-stalinist, excluzând din discursul marxist tot ce nu era repetiție a ceva deja spus, nu permitea abordarea unor domenii încă neparcuse. Nu existau concepte formate, nici vocabular validat pentru întrebări privitoare, de pildă, la efectele de putere ale psihiatriei sau la funcționarea politică a medicinii; în vreme ce nenumăratele schimburi care avuseseră loc de la Marx pînă în epoca actuală, trecînd prin Engels și Lenin, între universitari și marxiști realimentaseră o întreagă tradiție a discursului asupra științei în sensul în care o înțelegea secolul al XIX-lea. Marxiștii își plăteau fidelitatea față de vechiul pozitivism cu prețul unei surdități radicale față de toate întrebările psihiatriei pavloviene; pentru căiva medici apropiati P.C.F., politica psihiatrică, psihiatria ca politică nu erau chiar la loc de cinste.

Ceea ce am încercat eu să fac în acest domeniu a fost întîmpinat cu o mare tacere de stînga intelectuală franceză. Și abia în jurul anului 1968, în ciuda tradiției marxiste și a P.C., au început să-și capete semnificația politică interogațiile mele, și asta cu o acuitate pe care n-

o bănuisem și care dovedea, de fapt, cît de timide și de stîngace fuseseră toate lucrările mele anterioare. Fără deschiderea politică realizată în acești ani, n-aș fi avut, cu siguranță, curajul să reiau firul acestor probleme și să-mi continuu cercetarea asupra penalității, a închisorilor, a disciplinelor.

În fine, există poate un al treilea motiv, dar nu pot fi absolut sigur că a avut vreun rol. Mă întreb, totuși, dacă nu există un refuz la intelectualii P.C.F. (sau la cei apropiati lui) de a pune problema închiderii, a utilizării politice a psihiatriciei, de o manieră mai generală, a cadrului disciplinar al societății. Fără îndoială că puțini cunoșteau între 1955 și 1960 amploarea gulagului în realitate, dar cred că mulți o presuposeau, mulți aveau sentimentul că despre asta era mai bine să nu se vorbească: zonă periculoasă, lumină roșie. Bineînțeles, e dificil să măsori retrospectiv gradul lor de conștiență. Dar știi bine cu câtă ușurință putea direcția Partidului – care nu ignora nimic, e clar – să facă să circule consemne, să împiedice să se vorbească despre una sau despre alta, să-i descalifice pe cei care totuși vorbeau...

– Există, deci, un anume tip de discontinuitate în propriul dumneavoastră proiect teoretic. De aceea, ce credeți astăzi despre acest concept prin care s-a căutat prea repede și cu prea multă ușurință să se facă din dumneavoastră un istoric structuralist?

– Această poveste a discontinuității m-a surprins puțin întotdeauna. O ediție din Petit Larousse tocmai a apărută spune: "Foucault: filosof care își întemeiază teoria sa despre istorie pe discontinuitate". Asta mă lasă năuc. Fără îndoială, nu m-am explicat îndeajuns în *Cuvintele și lucrurile*, deși am vorbit mult despre acest lucru. Mi s-a părut că, în anumite forme empirice de cunoaștere precum biologia, economia politică, psihiatria, medicina etc., ritmul transformărilor nu ascultă de schemele line și continuiste ale dezvoltării care se admit de obicei. Grandioasa imagine biologică a unei maturizări a științei subînțelege numeroase analize istorice; ea nu mi se pare pertinentă din punct de vedere istoric. Într-o știință precum medicina, de exemplu, avem, pînă la sfîrșitul secolului al XVIII-lea, un anumit tip de discurs ale cărui transformări lente – douăzeci și cinci, treizeci de ani – au pus capăt nu numai propozițiilor adevărate care au putut fi formulate pînă atunci, dar, mai profund, manierelor de a vorbi, de a vedea, întregului ansamblu de practici care serveau drept suport medicinii: nu e vorba de simple descoperiri noi, ci de un nou regim în discurs și în cunoaștere. Si asta doar în cîțiva ani. Este ceva care nu poate fi negat dacă se cercetează cu suficientă atenție textele.

Problema mea n-a fost nicidecum să spun: ei, iată, trăiască discontinuitatea, sănem în discontinuitate, hai să rămînem în ea, ci e să pun întrebarea: cum se face că există, în anumite momente și în anumite ordine ale cunoașterii, aceste bruște decroșaje, aceste precipitări de evoluție, aceste transformări care nu se pliază deloc pe imaginea calmă și continuistă pe care ne-o facem de obicei? Dar esențialul în astfel de schimbări nu este că ar fi rapide sau de largă răspindire ci mai degrabă că această rapiditate și această răspindire nu sunt decât semnul altor lucruri: o modificare în regulile de formare a enunțurilor acceptate ca științific adevarăte. Nu este, deci, o schimbare de conținut (respingere a unor vechi erori, aducere la zi a unor noi adevăruri) și nici o alterare a formei teoretice (reînnoire a paradigmelor, modificare a ansamblurilor sistematice); ceea ce se ia în dicuție este ceea ce determină, de fapt, enunțurile și modul în care se determină unele pe altele pentru a constitui un ansamblu de propoziții acceptabile din punct de vedere științific și susceptibile, în consecință, de a fi verificate sau infirmate prin proceduri științifice. Problemă, pînă la urmă, de regim, de politică a enunțului științific. La acest nivel, este vorba de a ști nu care este puterea care apasă din exterior asupra științei, ci care sunt efectele de putere care circulă între enunțurile științifice; care este, într-un anume fel, regimul lor interior de putere; cum și de ce, în anumite momente, acesta se modifică de o manieră globală.

Tocmai aceste regimuri diferite am încercat să le reperez și să le descriu în *Cuvintele și lucrurile*. Spunând, însă, că nu încercam, pentru moment, să le explic. Si că ar trebui să încerc să-o fac într-o carte viitoare. Dar ceea ce lipsea travaliului meu era această problemă a regimului discursiv, a efectelor de putere, propriile jocului enunțiativ. Îl confundam mult prea mult cu sistematicitatea, cu forma teoretică sau cu ceva de genul unei paradigmă. La confluența dintre *Istoria nebuniei și Cuvintele și lucrurile*, există, sub două aspecte foarte diferite, această problemă centrală a puterii pe care o delimitasem încă destul de prost.

— Trebuie replasat, aşadar, conceptul de discontinuitate la locul care-i este propriu. Există poate, atunci, un concept mai dificil, central în gîndirea dumneavoastră, conceptul de eveniment. Numai că, aproape de eveniment, o întreagă generație s-a aflat multă vreme în impas întrucît, în urma cercetărilor etnologilor și chiar ale marilor etnologi, s-a stabilit această dihotomie între structuri, pe de o parte (ceea ce poate fi gîndit), și eveniment, pe de altă parte, care ar fi locul

*irationalului, a ceea ce nu poate fi gîndit, a ceea ce nu intră și nu poate intra în mecanica și în jocul analizei, cel puțin nu în forma pe care au căpătat-o înăuntrul structuralismului. Chiar și de curînd, încă, în cadrul unei dezbateri publicate în revista L'Homme, trei eminenți etnologi își pun din nou această întrebare și răspund în legătură cu evenimentul: el este ceea ce ne scapă, locul contingenței absolute. Sîntem gînditorii și analiștii structurilor. Istoria nu ne interesează, nu știm ce să facem cu ea etc. Această opoziție a fost locul și produsul unei anumite antropologii. Cred că ea a produs ravagii, inclusiv la istorică care au ajuns în cele din urmă să descalifice evenimentul și istoria evenimentială ca istorie de ordinul al doilea a faptelor mărunte, chiar infîme, a accidentelor etc. Fapt este că în istorie se produc noduri în care nu e vorba nici de fapte minore, nici de această faimoasă structură extrem de ordonată, de pertinentă și de transparentă pentru analiză. Marea încidere, de exemplu, pe care o descrieți în Istoria nebuniei, constituie, poate, unul dintre aceste noduri care scapă opoziției dintre eveniment și structură. Ati putea să precizați, eventual, în stadiul actual al lucrurilor, această reluare și reformulare a conceptului de eveniment?*

— Se admite, de obicei, că structuralismul a fost efortul cel mai sistematic de evacuare nu numai din etnologie, ci dintr-o serie întreagă de alte științe și, la limită, chiar din istorie, a conceptului de eveniment. Nu văd cine ar putea fi mai antistructuralist ca mine. Dar important este să nu se facă din eveniment ceea ce s-a făcut din structură. Nu e vorba de a pune totul pe un anumit plan, care ar fi cel al evenimentului, ci de a considera că există o întreagă etajare a tipurilor de evenimente diferite, care nu au aceeași importanță, nici aceeași ampolare cronologică, nici aceeași capacitate de a produce efecte.

Problema este de a distinge evenimentele, de a diferenția rețelele și niveluri cărora le aparțin și, în același timp, de a reconstituî firele care le leagă și care fac să-și dea naștere unele altora. De aici refuzul analizelor care se referă la cîmpul simbolic sau la domeniul structurilor semnificante și recursul la analize în termeni de genealogie a raporturilor de forțe, de dezvoltări strategice, de tactici. Cred că trebuie să ne referim nu la marele model al limbii și al semnelor, ci la acela al războiului și al bătăliei. Istoricitatea care ne traversează și ne determină este războinică, și nicidecum de ordin lingvistic. Relație de putere, nu relație de sens. Istoria nu are sens, ceea ce nu înseamnă că

este absurdă sau incoerentă. Este, dimpotrivă, inteligibilă și trebuie să poată fi analizată pînă în cele mai mici detalii: însă după inteligibilitatea luptelor, a strategiilor și a tacticilor. Nici dialectica (înțeleasă ca logică a contradicției), nici semiotica (înțeleasă ca structură a comunicării) nu pot da seama de ceea ce este inteligibilitatea intrinsecă a confruntărilor. Acestei inteligibilități, dialectica îi eschivează realitatea, întotdeauna hazardată și deschisă, așezînd-o pe scheletul hegelian, iar semiologia îi eschivează caracterul violent, sîngerios, mortal, reducînd-o la forma domolită și platoniciană a limbajului și a dialogului.

— În legătură cu această problemă a discursivității, cred că putem afirma liniștiți că ați fost primul care a pus pentru discurs problema puterii, în momentul în care făcea ravagii un tip de analize care trecea prin conceptul de text, să spunem obiectul "text" cu metodologia care-l însoțește, adică semiologia, structuralismul etc. Deci, a pune discursului chestiunea puterii înseamnă, în fond, să întrebi: "tu cui servești?" Nu e vorba atât de a-l descompune în nespusul său, cât de a urmări, în el un sens implicit. Discursurile, ați repetat-o adeseori, sunt transparente, n-au nevoie de interpretare sau de cineva care să vină și să le dea un sens. Cînd citim textele într-un fel anume, vedem că vorbesc clar și n-au nevoie de un text și de o interpretare ajutătoare. Această problemă a puterii pusă discursivității a comportat, în mod firesc, un anumit tip de efect și un anumit număr de implicații în planul metodologic și în cel al cercetării istorice în curs. Ați putea situa, chiar sumar, această problemă pe care ați pus-o, dacă e adevărat că ați pus-o?

— Nu cred să fi fost primul care a pus această întrebare. Dimpotrivă, sunt surprins de greutatea cu care am formulat-o. Cînd mă gîndesc acum din nou la ea, mă întreb, de exemplu, despre ce aș fi putut vorbi în *Istoria nebuniei* sau în *Nașterea clinicii*, dacă nu despre putere? Dar sunt perfect conștient că nu am folosit practic acest cuvînt și că nu am avut acest cîmp de analize la dispoziție. Ceea ce pot spune este că a existat cu siguranță o incapacitate legată de situația politică în care ne găseam pe atunci. Nu văd de ce parte — la dreapta sau la stînga — s-ar fi putut pune această problemă a puterii. La dreapta, ea nu era pusă decît în termeni de Constituție, de suveranitate etc, deci în termeni juridici; de partea marxistă, în termeni de aparate de stat. Maniera în care se exercita concret și în detaliu, cu specificitatea sa, cu tehniciile și cu tacticile sale, nu era cercetată; se rămînea doar la denunțarea ei la celălalt, la adversar, de o manieră în același timp

polemică și globală: puterea, în socialismul sovietic era numită de adversari totalitarism, iar în capitalismul occidental era denunțată de către marxiști ca dominație de clasă, dar mecanica puterii nu era niciodată analizată. Nu s-a putut demara un asemenea travaliu decât după 1968, adică o dată cu luptele cotidiene și purtate la bază, cu cei care trebuiau să se descurce în ochiurile cele mai fine ale rețelei puterii. Acolo unde a apărut atât concrețețea puterii, cît și fecunditatea verosimilă a acestor analize ale puterii pentru a ne da seama de lucruri care rămăseseră pînă atunci doar în afara cîmpului analizei politice. Pentru a spune foarte simplu lucrurilor pe nume, internarea psihiatrică, normalizarea mentală a indivizilor, instituțiile penale au, fără îndoială, o importanță destul de limitată dacă se caută doar semnificația lor economică. În schimb, ele sunt cu siguranță esențiale în funcționarea generală a roțișelor puterii. Atîta vreme cît se punea problema puterii subordonînd-o instanței economice și sistemului de interes pe care-l asigura, eram în situația de a considera aceste probleme de o importanță redusă.

— *E adevărat că un anumit marxism și o anumită fenomenologie au constituit un obstacol obiectiv în formularea acestei problematici?*

— Da, dacă doriți, în măsura în care este adevărat că oamenii din generația mea s-au hrănit, pe vremea când erau studenți, din aceste două forme de analiză: una care trimitea la subiectul constituant și cealaltă care trimitea la economic în ultimă instanță, la ideologie și la jocul suprastructurilor și al infrastructurilor.

— *Tot în acest cadru metodologic, cum ați situa abordarea genealogică? Care este necesitatea ei și chestionare asupra condițiilor de posibilitate, a modalităților și constituirii "obiectelor" și a domeniilor pe care le-ați analizat rînd pe rînd?*

— Voi am să văd cum se pot rezolva aceste probleme de constituire înăuntrul unei țesături istorice în loc să le raportez la un subiect constituant. Dar această țesătură istorică n-ar trebui să fie simplă relativizare a unui subiect fenomenologic. Nu cred că problema se rezolvă istoricizînd subiectul la care se refereau fenomenologii și atribuindu-i, în consecință, o conștiință care se transformă pe parcursul istoriei. Debarasindu-ne de subiectul constituant, trebuie să ne debarasăm de subiectul însuși, adică să ajungem la o analiză care să poată da seama de constituirea unui subiect în țesătura istorică. Iar ceea ce aş numi genealogie, adică o formă istorică ce să dea seama de constituirea cunoștințelor, a discursurilor, a domeniilor de obiect, fără

să trebuiască să ne referim la un subiect, fie el transcendent în raport cu cîmpul de evenimente ori alergînd în identitatea sa vidă, de-a lungul întregii istorii.

— *Fenomenologia marxistă, un anumit marxism s-au interpus, cu siguranță, ca un ecran și ca un obstacol; există și astăzi două concepte care continuă să ecraneze și să creeze obstacole: cel de ideologie, pe de o parte, și cel de represiune, pe de altă parte. În acest fel, cîntărit și măsurat, se gîndește istoria, se dă un sens fenomenelor de normalizare, de sexualitate, de putere. În fond, că se face sau nu uz de ele, se revine totuși mereu, pe de o parte, la ideologie, concept pe care-l putem atribui cu ușurință lui Marx, și, pe de altă parte, la cel de represiune, pe care Freud l-a utilizat adesea și cu plăcere în întreaga sa operă. În consecință, îmi voi permite să avansez următoarea afirmație: există un fel de nostalgie în spatele acestor noțiuni, mai ales la cei care le folosesc greșit; în spatele noțiunii de ideologie se află nostalgia unei cunoașteri care ar fi oarecum transparentă și care ar funcționa fără iluzie, fără eroare; în spatele noțiunii de represiune, există nostalgia unei puteri care ar funcționa fără constringeri, fără disciplină, fără normalizare, un gen de putere fără ciomag, de o parte, și o cunoaștere fără iluzia celuilalt, de altă parte. Aceste două noțiuni, de ideologie și de represiune, le-ati definit ca negative, psihologice, insuficient explicative. Ați făcut-o mai ales în ultima dumneavoastră carte, Cuvintele și lucrurile, în care, dacă nu găsim o mare discuție în jurul acestor concepte, întîlnim, în schimb, un tip de analiză care ne permite să trecem dincolo de formele de inteligeabilitate tradițional întemeiate de ideologie și de represiune. N-ati dispune acum de locul și ocazia de a vă preciza gîndirea în această privință? Pentru însînia oară, poate, se anunță, în A supravegheata și a pedepsei, un soi de istorie pozitivă, fără ideologie și fără represiune, istorie în sfîrșit eliberată de toată negativitatea și de tot psihologismul implicate de aceste instrumente bune la toate.*

— Noțiunea de ideologie mi se pare dificil de folosit din trei motive. Primul este că, vrem sau nu, ea se află mereu în opoziție virtuală față de ceva care ar fi adevărul. Or, eu cred că problema nu e de a face distincția între ceea ce, într-un discurs, ține de științificitate și de adevăr, și apoi de ceea ce ar releva de altceva, ci de a vedea cum se produc în mod istoric efectele de adevăr în interiorul unui discurs, efecte care nu sunt, în ele însese, nici adevărate, nici false. Al doilea inconvenient este că aceasta se referă, cred, în mod necesar, la ceva ca la un subiect. Și, în al treilea rînd, ideologia se află într-o poziție

secundă în raport cu ceva care trebuie să funcționeze pentru ea ca infrastructură sau ca determinant economic, material etc. Din aceste trei motive, cred că e o noțiune pe care n-o putem utiliza fără precauții.

Noțiunea de represiune este mult mai perfidă sau, în orice caz, mi-a fost mult mai greu să mă debarasez de ea, în măsura în care, într-adevăr, pare să se muleze foarte bine pe o serie întreagă de fenomene care țin de efectele de putere. Când am scris *Istoria nebuniei* m-am servit măcar implicit de noțiunea de represiune. Cred că presupuneam pe atunci un fel de nebunie vie, volubilă și anxioasă pe care mecanica puterii și a psihiatriei ar fi reușit să-o reprime și să-o reducă la tăcere. Mi se pare însă că noțiunea de represiune e total inadecvată pentru a da seamă tocmai de ceea ce e productiv în putere. Când definim efectele de putere prin represiune, ne oferim o viziune pur juridică a acestei puteri; identificăm puterea cu o lege care spune nu; ea ar avea mai ales puterea interdicției. Or, cred că aceasta e o concepție cu totul negativă, îngustă, scheletică a puterii, în mod curios împărtășită de multă lume. Dacă puterea n-ar fi decât represivă, dacă n-ar face altceva decât să spună mereu nu, credeți, într-adevăr, că am ajunge să i ne supunem? Ceea ce face ca puterea (*pouvoir*) să țină să o acceptăm este pur și simplu faptul că nu contează doar ca o forță (*puissance*) care spune nu, ci că, de fapt, străbate, produce lucruri, induce plăcere, formează cunoaștere, produce discurs; trebuie să-o considerăm ca o rețea productivă care străbate întregul corp social, mai degrabă decât ca instanță negativă, care are ca funcție să reprime. Ceea ce am vrut să arăt în *A supraveghea și a pedepsi* este maniera în care, începînd cu secolele XVII-XVIII, s-a produs o veritabilă descătușare tehnologică a productivității puterii. Nu numai că monarhiile epocii clasice au dezvoltat mari aparate de stat – armată, poliție, administrație fiscală –, ci s-a putut observa mai ales felul în care, în acea epocă, s-a instaurat ceea ce s-ar putea numi o nouă economie a puterii, adică procedee care permit să circule efectele de putere deopotrivă continuu, neîntrerupt, adaptat, individualizat în întreg corpul social. Aceste noi tehnici sunt mult mai eficace și, totodată, mult mai puțin costisitoare (mai ieftine din punct de vedere economic, mai puțin aleatorii în rezultatele lor, mai puțin susceptibile la subterfugii sau rezistențe) decât tehniciile care se foloseau pînă atunci și care se întemeiau pe un amestec de toleranțe, mai mult sau mai puțin forțate (de la privilegiul recunoscut pînă la criminalitatea endemică), și de ostentație costisitoare (intervenții copleșitoare și discontinue ale puterii a căror

formă cea mai violentă era pedeapsa exemplară, pentru că excepcională).

— Represiunea este un concept utilizat cu precădere în jurul sexualității. S-a spus că societatea burgheză reprimă sexualitatea, înăbușă dorința etc. și dacă observăm, de exemplu, campania împotriva masturbării care ia naștere în secolul al XVIII-lea, sau discursul medical asupra homosexualității din a doua jumătate a secolului al XIX-lea, sau discursul asupra sexualității în general, este adevărat că există aparența unui discurs de represiune. În realitate, el permite o serie întreagă de operații în mod esențial intim legate de tehnica aceasta care se prezintă, în aparență, sau poate fi decodată ca tehnică a represiunii. Cred că cruciada împotriva masturbării constituie un exemplu tipic.

— Bineînțeles. Există obiceiul de a spune că societatea burgheză a reprimat într-atât sexualitatea infantilă, încât a refuzat chiar să și vorbească despre ea și s-o vadă acolo unde era. Ca și cum ar fi fost necesar să-l așteptăm pe Freud pentru a descoperi, în sfîrșit, că și copiii aveau o sexualitate. Dar citiți toate cărțile de pedagogie, de medicină infantilă, de sfaturi pentru părinți, care au fost publicate în secolul al XVIII-lea și veți vedea că se vorbește acolo în mod constant și în toate privințele de sexul copiilor. Se putea spune că aceste discursuri erau făcute tocmai pentru a împiedica să existe o sexualitate. Dar ele funcționau astfel încât să-i facă pe părinți să priceapă că există o problemă fundamentală în sarcina lor educativă: sexul copiilor lor, și, pe de altă parte, să-i facă pe copii să priceapă că există o problemă capitală pentru ei, raportul cu propriul lor corp și cu propriul sex; astfel se electriza corpul copiilor, în vreme ce privirea și atenția părinților se fixau pe sexualitatea infantilă. S-a sexualizat corpul infantil, s-a sexualizat raportul dintre corpul copiilor și cel al părinților, s-a sexualizat spațiul familial. Puterea a produs în mod pozitiv sexualitatea în loc să-o reprime. Cred că acestea sunt mecanisme pozitive pe care trebuie să încercăm să le analizăm debarasindu-ne de schematismul juridic prin care s-a încercat pînă astăzi să se confere un statut puterii. De aici, o problemă istorică: aceea de a ști de ce n-a vrut Occidentul să vadă atîta vreme decît în manieră juridic-negativă puterea pe care o exercita, în loc să-o vadă de manieră tehnic-pozițivă.

— Poate și pentru că s-a considerat întotdeauna că puterea se exprima prin mariile teorii juridice și filosofice și că există o separație fundamentală și imuabilă între cei care o exercitau și cei care i se supuneau.

— Mă întreb dacă asta n-a fost legată de instituția monarhiei. Aceasta s-a instaurat în Evul Mediu pe fondul unei lupte permanente între puterile feudale preexistente. S-a prezentat ca arbitru, ca putere de a face să înceteze războul, de a pune capăt violențelor, hoțiilor, și de a spune nu luptelor și litigiilor private. Ea s-a prezentat ca acceptabilă oferindu-și un rol juridic și negativ, pe care însă l-a depășit, bineînțeles, imediat. Suveranul, legea, interdicția, toate acestea au constituit un sistem de reprezentare a puterii transmis apoi prin teoriile dreptului: teoria politică a rămas obsedată de personajul suveranului. Toate aceste teorii pun încă problema suveranității. De ce avem noi nevoie este, însă, o filosofie politică ce să nu fie construită în jurul problemei suveranității, deci a legii, deci a interdicției; trebuie să tăiem capul regelui, iar acest lucru n-a fost încă împlinit în teoria politică.

— *Nu s-a tăiat capul regelui, dar se încearcă, în schimb, să se adauge unul disciplinelor, adică acestui sistem vast de supraveghere, de control, de normalizare și, mai târziu, de pedepsire, de corecție, de educație, care se instituie în secolele XVII-XVIII. Ne întrebăm de unde provine acest sistem, de ce apare el și ce avantaje comportă. Si astăzi avem oarecum tendința de a-i atribui un subiect, un mare subiect molar, totalitar, statul modern care s-a constituit în secolele XVI-XVII, care dispune de o armată de profesioniști și, după teoria clasică, de o poliție și de un corp de funcționari.*

— A pune problema în termeni de stat înseamnă a o pune încă în termeni de suveran și de suveranitate și în termeni de lege. A descrie toate aceste fenomene de putere în funcție de aparatul de stat înseamnă a le pune, în mod esențial, în termeni de funcție represivă: armata ca o putere de moarte, poliția și justiția ca instanțe ale penalității... Nu vreau să spun că statul nu e important, ci că raporturile de putere și, prin urmare, analiza pe care trebuie să le-o facem, e necesar să meargă dincolo de cadrul statului. Si anume, în două sensuri: mai întâi, pentru că statul, cu toată omniprezența sa și cu toate aparatele sale, este departe de a acoperi întregul cîmp al raporturilor de putere; apoi, întrucât statul nu poate funcționa decît pe baza relațiilor de putere preexistente. Statul e suprastructural în raport cu o întreagă serie de rețele de putere care traversează corpul, sexualitatea, familia, atitudinile, cunoștințele, tehniciile, iar aceste raporturi întrețin o relație de condiționant/condiționat în raport cu un soi de metaputere structurată esențialmente în jurul unui amumit număr de mari funcții de interdicție. Dar această metaputere, disponind de funcțiile de

interdicție nu poate dispune, în mod real, de prize și nu se poate menține decât în măsura în care se înrădăcinează într-o serie întreagă de raporturi de putere multiple, indefinite și care constituie baza necesară a acestor mari forme de putere negative. Aceasta e aspectul pe care am vrut să-l pun în evidență.

— *O dată cu un asemenea discurs, nu se deschide oare posibilitatea de a depăși acest dualism, inclusiv pe planul luptelor care se hrănesc de prea multă vreme din opoziția dintre stat, pe de o parte, și revoluție, pe de altă parte? Oare nu se conturează un teren de luptă mai amplu decât cel care are ca adversar statul?*

— Aș spune că statul este o codificare a relațiilor de putere multiple care îi permit să funcționeze și că revoluția constituie un alt tip de codificare a acestor relații. Asta implică existența a tot atâtea tipuri de revoluții cîte codificări subversive ale relațiilor de putere și se pot, pe de altă parte, imagina în chip perfect revoluții care lasă intacte, în esență, relațiile de putere care-i permisesc statului să funcționeze.

— *Apropo de putere ca obiect de investigație, ați spus că ar trebui să inversăm formula lui Clausewitz și să ajungem la ideea că politica este continuarea războiului prin alte mijloace. În baza analizelor dumneavoastră recente, se pare că modelul militar este cel care dă seama cel mai bine de putere. Este, deci, războiul un simplu model metaforic sau reprezintă el funcționarea cotidiană și regulată a puterii?*

— În ambele cazuri, este exact problema cu care mă confrunt astăzi. În fond, din momentul în care se încearcă să se izoleze puterea, cu tehniciile și cu procedurile sale, de forma juridică înăuntru căreia teoriile o închiseseră pînă acum, trebuie să punem următoarea întrebare: nu este puterea cumva o dominație de tip războinic? Nu trebuie oare, aşadar, să punem toate problemele puterii în termeni de raporturi de forțe? Nu este ea un fel de război generalizat care ar căpăta, pur și simplu, în anumite momente, forma păcii și a statului? Pacea ar fi o formă de război, iar statul o manieră de a-l conduce. Aici apare atunci o serie întreagă de probleme: războiul cui împotriva cui? Luptă între două sau mai multe clase? Luptă a tuturor împotriva tuturor? Rolul războiului și al instituțiilor militare în această societate civilă în care se duce un război permanent; valoarea noțiunilor de tactică și de strategie pentru a analiza structurile și procesul politic; natura și transformarea raporturilor de forțe: toate acestea ar trebui studiate. În orice caz, este surprinzător să constatăm cu cîtă ușurință,

cu cătă cvasi-evidență se vorbește de raporturi de forțe sau de luptă de clasă fără a preciza vreodată în mod clar dacă e vorba de o formă de război sau despre ce formă anume ar putea fi vorba.

— Am vorbit despre această putere disciplinară căreia dumneavoastră îi indicați funcționarea, regulile și modul de constituire în ultima dumneavoastră carte; ne-am putea atunci întreba: de ce să supraveghem? care este beneficiul supravegherii? În secolul al XVIII-lea apare un fenomen care constă în a lua populația ca obiect științific; se începe studierea nașterilor, a deceselor, a deplasărilor de populații, se spune chiar că, de exemplu, un stat nu poate guverna dacă nu-și cunoaște populația. Moreau, bunăoară, unul dintre primii care organizează din punct de vedere administrativ acest tip de cercetări, pare să plaseze miza lor în problemele de control al populației. Această putere disciplinară funcționează, aşadar, singură? Nu este ea legată de ceva mai general și anume de acea idee fixă a unei populații care se reproduce bine, a persoanelor care se căsătoresc bine, care se comportă bine în funcție de anumite norme bine definite? Ar exista, aşadar, un corp molar, un mare corp, cel al populației, și o întreagă serie de discursuri despre el, și, pe de altă parte, în aval, micile corpuri, corporile docile, singulare, microcorpurile disciplinelor. Cum putem gîndi, chiar dacă astăzi, pentru dumneavoastră, nu e vorba decît de un început de cercetare, tipurile de relații care se stabilesc, dacă e cazul, între aceste două corpuri: corpul molar al populației și microcorpurile indivizilor?

— Întrebarea este foarte bine pusă. E dificil să încerc să-i răspund întrucât tocmai asupra acestei chestiuni lucrez în acest moment. Cred că trebuie să avem clar în minte că, printre invențiile tehnice fundamentale ale secolelor XVII-XVIII, a apărut o nouă tehnologie a exercițiului puterii, care este, probabil, mai importantă decît reformele constituționale sau decît noile forme de guvernămînt care au fost instituite la sfîrșitul secolului al XVIII-lea. Se aude, adeseori, spunîndu-se, dinspre stînga: "Puterea este ceea ce e abstract și neagă corpul, ceea ce refulează și reprimă". Aș spune mai degrabă că ceea ce mă frapează cel mai mult în aceste noi tehnologii ale puterii instaurate, începînd cu secolele XVII-XVIII este caracterul lor în același timp concret și precis, priza lor asupra unei realități multiple și diferențiate. Puterea, așa cum era exercitată în societățile de tip feudal, funcțional, *grosso modo*, prin semne și prin prevalări. Semne de fidelitate față de senior, ritualuri, ceremonii și prelevări de bunuri prin impozite, jafuri, vînătoare, război. O dată cu secolele XVII-XVIII, am

avut de-a face cu o putere care a început să se exerceze prin producție și prin prestări. A fost vorba de a obține de la indivizi, în viața lor concretă, prestări productive. Iar pentru asta a fost nevoie de realizarea unei veritabile încorporări a puterii, în sensul că a trebuit să se ajungă pînă la corpul indivizilor, la gesturile lor, la atitudinile lor, la comportamentele lor de toate zilele; de aici importanța unor procedee precum disciplinele școlare, care au reușit să facă din corpul copiilor un obiect de manipulări și de condiționări foarte complexe. Dar, pe de altă parte, aceste noi tehnici de putere trebuiau să țină cont și de fenomenele populației. Pe scurt, să trateze, să controleze, să dirijeze acumularea oamenilor (un sistem economic care favoriza acumularea capitalului și un sistem de putere care comanda acumularea oamenilor au devenit, începînd cu secolul al XVII-lea, două fenomene corelatice și indisociabile); de aici apariția problemelor de demografie, de sănătate publică, de igienă, de habitat, de longevitate și de fecunditate. Iar importanța politică a problemei sexului se datorează, cred, faptului că sexul se situează la intersecția dintre disciplinele corpului și cele ale controlului populațiilor.

— Pentru a încheia, o întrebare care vi s-a mai pus: aceste cercetări pe care le faceți, aceste preocupări ale dumneavoastră, aceste rezultate la care ajungeți, cum ne putem servi de ele, pînă la urmă, să spunem, în luptele cotidiene? Atî vorbit deja de lupta punctuală ca loc specific de conflict cu puterea, dincolo de diversele instanțe, care ale partidelor, ale claselor în globalitatea și generalitatea lor. Prin urmare, care este rolul intelectualilor astăzi? Atunci cînd nu ești un intelectual organic (adică unul care vorbește ca purtător de cuvînt al unei organizații globale), atunci cînd nu ești un deținător, un maestru al adevărului, unde te poți situa?

— Multă vreme, intelectualul zis de "stînga" a luat cuvîntul și și-a văzut recunoscut dreptul de a vorbi ca stăpîn al adevărului și al dreptății. Era ascultat sau pretindea că se face ascultat ca reprezentant al universalului. A fi intelectual însemna să fii puțin conștiință tuturora. Cred că era transpusă aici o idee a marxismului, dar a unui marxism insipid: aşa cum proletariatul, prin necesitatea poziției sale istorice, este purtător al universalului (dar purtător imediat, nu reflectat, puțin conștient de sine însuși), tot aşa intelectualul, prin opțiunea sa morală, teoretică și politică, se voia purtătorul acestei universalități, dar în forma sa conștientă și elaborată. Intelectualul ar fi astfel figura clară și individuală a unei universalități a cărei formă întunecată și colectivă ar fi proletariatul.

De mulți ani nu l se mai cere intelectualului să joace acest rol. S-a stabilit, între timp, un mod nou de legătură între teorie și practică. Intelectualii s-au obișnuit să lucreze nu în universal, în exemplar, în dreptul-și-adevăratul-pentru-toți, ci în sectoare determinate, în puncte precise în care îi situau fie condițiile lor de muncă, fie condițiile lor de viață (locuința, spitalul, azilul, laboratorul, universitatea, raporturile familiale sau sexuale), și astfel și-au cîștigat o conștiință mult mai concretă și mai imediată a luptelor. Au întîlnit aici probleme care erau specifice, nu universale, diferite adeseori de cele ale proletariatului sau ale maselor. Și, totuși, s-au apropiat realmente de acestea, din două motive, cred: pentru că era vorba de lupte reale, materiale, cotidiene și pentru că întîlneau adesea, dar într-o altă formă, același adversar ca proletariatul, jărâimea sau masele (multinaționalele, aparatul judiciar și polițienesc, speculația imobiliară); este ceea ce aş numi intelectualul specific în opoziție cu intelectualul universal.

Această nouă figură are o altă semnificație politică: ea a permis, dacă nu se să cimenteze, atunci măcar să se rearticuleze categorii destul de învecinate care rămăseseră separate. Intelectualul era, pînă atunci, scriitorul prin excelență: conștiință universală, subiect liber, el se opunea celor care nu erau decît *competențe* în serviciul statului sau al capitalului (ingineri, magistrați, profesori). De cînd politizarea se operează pornind de la activitatea specifică a fiecăruia, pragul *scriiturii*, ca marcă sacralizantă a intelectualului, dispare; atunci se pot produce legături transversale de la cunoaștere la cunoaștere, de la un punct de politizare la altul: astfel, magistrații și psihiatrii, medicii și asistenții sociali, laboranții și sociologii pot, fiecare la locul său propriu, prin schimburi și ajutor, să participe la o politizare globală a intelectualilor. Acest proces explică faptul că dacă scriitorul tinde să dispară ca figură de marcă, profesorul și universitatea apar poate nu ca elemente principale, ci ca puncte de schimb, ca puncte de întîlnire privilegiate. Fără îndoială, că dacă Universitatea și învățămîntul au devenit regiuni ultra-sensibile din punct de vedere politic, cu siguranță că acesta este motivul. Iar ceea ce se cheamă astăzi criza Universității nu trebuie interpretat ca o pierdere de putere (*puissance*), ci, dimpotrivă, ca multiplicare și consolidare a efectelor sale de putere (*pouvoir*), în mijlocul unui ansamblu multiform de intelectuali care toți, practic, trec prin ea și se referă la ea. Toată teoretizarea exasperată a scriiturii la care am asistat în anii 1960 nu era, fără îndoială, decît cîntecul de lebădă: scriitorul se zbătea pentru menținerea privilegiului său politic; dar faptul că a fost vorba de o

teorie, că a avut nevoie de garanții științifice, sprijinate pe lingvistică, pe semiologie, pe psihanaliză, că această teorie a avut referințele sale în Saussure sau în Chomsky etc, că a dat naștere unor opere literare atât de mediocre, toate acestea dovedesc că activitatea scriitorului nu mai era de multă vreme un focar activ.

Mi se pare că această figură a intelectualului specific s-a dezvoltat începând cu cel de-al doilea război mondial. Poate că fizicianul atomist – să spunem într-un cuvînt sau, mai degrabă, cu un singur nume: Oppenheimer – este cel care a făcut joncțiunea între intelectualul universal și intelectualul specific. Fizicianul atomist intervenea pentru că avea un raport direct și localizat cu instituția și cu cunoașterea științifică; dar întrucît pericolul atomic privea întreaga specie umană și destinul lumii, discursul său putea să fie în același timp și discursul universalului. Sub acoperirea acestui protest care privea pe toată lumea, savantul atomist și-a afirmat poziția sa specifică în ordinea cunoașterii. și pentru prima dată, cred, intelectualul a fost urmărit de către puterea politică nu pentru discursul general pe care-l ținea, ci din cauza cunoașterii pe care o deținea: la acest nivel constituia el un pericol politic. Nu vorbesc aici decât despre intelectualii occidentali. Ce s-a întâmplat în Uniunea Sovietică este cu siguranță analog în anumite puncte, dar foarte diferit în multe altele. Ar trebui făcut un întreg studiu despre *Dissent*-ul științific în Occident și în țările socialiste după 1945.

Putem presupune că intelectualul universal, aşa cum a funcționat în secolul al XIX-lea și la începutul secolului al XX-lea, este, de fapt, derivat dintr-o figură istorică foarte specifică: omul dreptății, omul legii, cel care puterii, despotismului, abuzurilor, arăganței bogăției le opune universalitatea justiției și echitatea unei legi ideale. Marile lupte politice din secolul al XVIII-lea au avut loc în jurul legii, al dreptului, al Constituției, a ceea ce e just în rațiune și în natură, a ceea ce poate și trebuie să aibă valoare în mod universal. Ceea ce se mumește astăzi intelectual (vreau să spun intelectual în sensul politic, și nu în cel sociologic sau profesional al termenului, adică cel care face uz de cunoașterea sa, de competența sa, de raportul său cu adevărul în ordinea luptelor politice) s-a născut, cred, din juristul sau, în orice caz, din omul care se reclama din universalitatea legii juste, eventual împotriva profesioniștilor dreptului (Voltaire este, în Franța, prototipul acestor intelectuali). Intelectualul universal derivă din juristul-notabil și își găsește expresia sa cea mai deplină în scriitor, purtător de semnificații și de valori în care se pot recunoaște toți. Intelectualul

specific derivă dintr-o cu totul altă figură, nu cea a juristului-notabil, ci din savantul-expert. Spuneam mai devreme, el a început să apară pe scenă o dată cu atomicienii. De fapt, se pregătise deja în culise de multă vreme, era chiar prezent cel puțin într-un colț al scenei încă de la sfîrșitul secolului al XIX-lea, să spunem. Fără îndoială că o dată cu Darwin sau, mai degrabă, cu evoluționiștii postdarwiniani a început el să apară de o manieră mult mai clară. Relațiile furtunoase între evoluționiști și socialiști, efectele foarte ambigue ale evoluționismului (de exemplu, asupra sociologiei, criminologiei, psihiatriei, eugenismului) semnalează momentul important în care, în numele unui adevăr științific "local" – oricât de important ar fi acesta –, are loc intervenția savantului în luptele politice contemporane lui. Din punct de vedere istoric, Darwin reprezintă acest punct de inflexiune în istoria intelectualului universal (Zola e foarte semnificativ în acest context: este tipul intelectualului universal, purtător al legii și militant pentru echitate, dar care își încarcă discursul cu o întreagă referință nosologică, evoluționistă, pe care o crede științifică, pe care o stăpînește de altfel foarte rău și ale cărei efecte politice asupra propriului său discurs sunt foarte echivoce). Ar trebui, dacă am studia asta mai îndeaproape, să vedem felul în care au intrat fizicienii, la granița dintre secole, în dezbaterea politică. Dezbaterile între teoreticienii socialismului și teoreticienii relativității au fost capitale în această istorie.

Nu e mai puțin adevărat că biologia și fizica au fost zonele privilegiate de formare ale acestui nou personaj al intelectualului specific. Extensiunea structurilor tehnico-științifice la nivelul economiei și al strategiei i-au conferit reală sa importanță. Figura în care se concentrează funcțiile și prestigiile acestui nou intelectual nu mai este scriitorul genial, ci savantul absolut, nu cel care poartă valorile tuturor, care se opune suveranului sau guvernărilor nedreptă și își face audiu strigătul său pînă la nemurire, ci, dimpotrivă, cel care deține, cu încă alți cîțiva, fie în serviciul statului, fie împotriva lui, puteri care pot favoriza sau pot ucide în mod definitiv viața. Nu poet al eternității, ci strategie a vieții sau a morții. Trăim la ora actuală dispariția marelui scriitor.

Să revenim la lucruri mai precise. Să admitem, o dată cu dezvoltarea în societatea contemporană a structurilor tehnico-științifice, importanța pe care intelectualul specific a căpătat-o de cîteva zeci de ani, precum și accelerarea acestei mișcări după 1960. Intelectualul specific întîlnește obstacole și se expune unor pericole.

Pericol de a rămîne la nivelul unor lupte de conjunctură, al unor revendicări sectoriale. Risc de a se lăsa manipulat de către partide politice sau de către aparate sindicale purtând aceste lupte locale. Risc mai ales de a nu putea dezvolta aceste lupte datorită lipsei de strategii globale și de suport exterior. Risc, de asemenea, de a nu fi urmat sau de a fi urmat doar de grupuri foarte limitate. Avem, în Franța, chiar sub ochii noștri, un exemplu în acest sens. Lupta în jurul închisorii, al sistemului penal, al aparatului polițienesc-judiciar, întrucât s-a derulat doar cu asistenți sociali și cu foști definenți, s-a separat din ce în ce mai mult de ceea ce i-ar fi putut permite să se răspindească. Ea s-a lăsat infiltrată de o întreagă ideologie naivă și arhaică, ce face din delincvent victimă inocentă și, în același timp, purul revoltat, mielul marelui sacrificiu social și lupul tînăr al revoluțiilor viitoare. Această întoarcere la temele anarhiste de la sfîrșitul secolului al XIX-lea n-a fost posibilă decât printr-o lipsă de integrare în strategiile actuale. Iar rezultatul e un divorț profund între acest cîntecel monoton și liric, dar care nu e auzit decât de grupuri foarte mici, și o masă care are motive întemeiate să n-o ia în seamă, dar care, din teama atent întreținută în fața criminalității, acceptă menținerea și chiar întărirea aparatului judiciar și polițienesc.

Mi se pare că ne găsim într-un moment în care funcția intelectualului specific trebuie reelaborată. Nu abandonată, în ciuda nostalgiei unora pentru marii intelectuali universalii ("avem nevoie, spun ei, de o filosofie, de o viziune asupra lumii"); e suficient să ne gîndim la rezultatele importante obținute în psihiatrie: ele dovedesc că aceste lupte locale și specifice n-au fost o greșală și n-au condus la un impas. Se poate chiar spune că rolul intelectualului specific trebuie să devină din ce în ce mai important pe măsura responsabilităților politice pe care, de voie de nevoie, este obligat să le ia ca atomist, genetician, informatician, farmacolog etc. Nu numai că ar fi periculos să-l descalificăm în raportul său specific cu o cunoaștere locală, sub pretextul că acolo e vorba de specialiști care nu interesează masele (ceea ce e de două ori fals: ele sunt conștiente de asta și oricum sunt implicate în această cunoaștere) sau că servește intereselor capitalului și ale statului (ceea ce e adevărat, dar demonstrează în același timp locul strategic pe care-l ocupă), sau, mai mult, că vehiculează o ideologie scientistă (ceea ce nu este întotdeauna adevărat și nu are, fără îndoială, decît o importanță secundară în raport cu ceea ce este primordial: efecte proprii discursurilor adevărate).

Important este, cred, că adevărul nu e în afara puterii și lipsit de

putere (el nu este, în ciuda unui mit căruia ar trebui să-i reluăm istoria și funcțiile, o recompensă pentru spiritele libere, copilul lungilor singurății, privilegiul celor care au știut să se elibereze). Adevărul este din această lume, el e produs aici grație unor multiple constringeri și deține în el efecte reglate de putere. Fiecare societate își are regimul său de adevăr, politica sa generală de adevăr: adică tipurile de discurs pe care le găzduiește și le face să funcționeze ca adevărate; mecanismele și instanțele care permit să se distingă enunțurile adevărate de cele false; tehniciile și procedurile valorizate în vederea obținerii adevărului; statutul celor însărcinați să spună ceea ce funcționează ca adevărat.

În societăți ca a noastră, economia politică a adevărului e caracterizată de cinci trăsături importante: adevărul este centrat pe forma discursului științific și pe instituțiile care-l produc; este supus unei constante incitări economice și politice (nevoia de adevăr atât pentru producția economică cât și pentru puterea politică); este obiectul, sub diferite forme, al unei imense difuzări și consumări (el circulă în aparatelor de educație sau de informare, a căror întindere este relativ mare în corpul social, în ciuda anumitor limitări stricte); este produs și transmis sub controlul neexclusiv, dar dominant al cîtorva mari aparate politice sau economice (universitate, armată, scriitoră, media); în fine, este miza unei întregi dezbateri politice și a unei mari înfruntari sociale (luptele ideologice).

Mi se pare că ceea ce trebuie să luăm în seamă acum, în ce-l privește pe intelectual, nu este atât imaginea sa de purtător al valorilor universale; el este cineva care ocupă o poziție specifică – dar de o specificitate legată de funcțiile generale ale dispozitivului de adevăr într-o societate ca a noastră. Altfel spus,, intelectualul ține de o triplă specificitate: specificitatea poziției sale de clasă (mic-burghez în slujba capitalismului, intelectual organic al proletariatului); specificitatea condițiilor sale de viață și de muncă, legate de condiția sa de intelectual (domeniul său de cercetare, locul său într-un laborator, exigențele economice sau politice la care se supune sau împotriva cărora se revoltă, la universitate, la spital etc.); în fine, specificitatea politicii adevărului în societățile noastre. Si aici poziția sa poate căpăta o semnificație generală, iar lupta locală sau specifică pe care o poartă poate avea efecte, implicații, care nu sunt doar profesionale sau sectoriale. El funcționează sau luptă la nivelul general al acestui regim de adevăr atât de esențial pentru structurile și funcționarea societăților noastre. Există o luptă pentru adevăr sau cel

puțin în jurul adevărului – fiind înțeles încă o dată că prin adevăr nu vreau să spun ansamblul lucrurilor adevărate care trebuie descoperite sau acceptate, ci ansamblul regulilor după care se alege adevărul de fals și se atașează adevărului efecte specifice de putere; fiind, de asemenea, înțeles că nu este vorba de o luptă în favoarea adevărului, ci în jurul statutului adevărului și al rolului economico-politic pe care acesta îl joacă. Trebuie să gîndim problemele politice ale intelectualilor nu în termeni de știință/ideologie, ci în termeni de adevăr/putere. Doar în acest fel poate fi reconsiderată chestiunea profesionalizării intelectualului, a diviziunii dintre munca manuală și cea intelectuală.

Toate acestea pot părea foarte confuze și nesigure. Da, nesigure, iar ceea ce spun aici e cu titlu de ipoteză. Pentru ca lucrurile să fie mai puțin confuze, aş dori să avansez câteva propuneri – în sensul nu al lucrurilor admise, ci doar oferite pentru eseuri sau încercări viitoare:

– a se înțelege prin adevăr un ansamblu de proceduri reglate în vederea producerii, legii, repartiției, punerii în circulație și funcționării enunțurilor.

– adevărul este legat în mod circular de sisteme de putere care-l produc și îl susțin și de efecte de putere pe care el le induce și care-l determină. Regim al adevărului;

– acest regim nu este pur și simplu ideologic sau suprastructural; el a fost o condiție de formare și de dezvoltare a capitalismului. Tot el funcționează, sub rezerva citorva modificări, și în majoritatea țărilor sociale (las deschisă chestiunea Chinei pe care n-o cunosc);

– problema politică esențială pentru intelectual nu este să critique conținuturile ideologice legate de știință sau să facă astfel încit practica să științifică să fie însotită de o ideologie corectă, ci să știe dacă e posibil să se constituie o nouă politică a adevărului. Problema nu este să schimbi conștiința oamenilor sau ceea ce au ei în cap, ci regimul politic, economic, instituțional al producerii adevărului.

Nu e vorba să eliberăm adevărul de orice sistem de putere – asta ar fi o himeră, deoarece adevărul este el însuși putere –, ci să separi puterea adevărului de forme de hegemonie (sociale, economice, culturale) în interiorul cărora funcționează pentru moment.

Problema politică nu este, pînă la urmă, eroarea, iluzia, conștiința alienată sau ideologia; este adevărul însuși. De aici importanța lui Nietzsche.

# PUTEREA, O BESTIE MAGNIFICĂ

— Prima mea carte avea ca titlu *Istoria nebuniei*, o lucrare esențialmente consacrată nu atât istoriei nebuniei, cât celei a statutului care fusese conferit nebunilor în societățile europene între secolul al XVI-lea și începutul secolului al XIX-lea; în ce fel începuseră să fie percepute într-o societate, aceste personaje stranii care erau nebunii. Bineînțeles, personajul nebunului era un personaj tradițional în cultură, în literatură încă din epoca greacă. Dar ceea ce s-a schimbat, cred, în decursul secolelor al XVI-lea și al XVII-lea e faptul că a început să fie organizată într-un anume fel percepția nebuniei ca maladie mentală. și în același timp, nebunii au început să fie izolați în raport cu sistemul general al societății, să fie puși deoparte, să nu mai fie tolerați într-un fel de familiaritate cotidiană, să nu mai fie suportați cînd circulau astfel, cînd se amestecau în viața de toate zilele și a tuturor oamenilor... Atunci, au fost izolați, au fost închiși într-un fel de mare temniță, care i-a vizat nu numai pe nebuni, ci în egală măsură pe vagabonzi, săraci, cerșetori. Un mecanism de segregare socială în care au fost prinși nebunii; și, încetul cu încetul, în acest regim general de întemnițare, li s-a definit un loc special, și de aici s-a ivit spitalul psihiatric modern, cel care a funcționat pe scară largă în întreaga Europă a secolului al XIX-lea. Iată, dacă doriți, punctul meu de plecare...

— *Și experiența personală?*

— Experiența personală? S-a întîmplat că făcusem studii de... cum se zice, de litere, de filosofie, puțină psihologie, aşa... și apoi am fost întotdeauna ispitit, fascinat chiar de studiile medicale, și apoi... lenea, nevoia de a face o meserie, de a-mi ciștiiga viața au făcut să nu urmez studii medicale după studiile de filosofie, dar am lucrat totuși într-un spital psihiatric, la Sainte-Anne, și am lucrat având un statut special; era către 1955, aproape. În acel moment, profesiunea de psiholog în spitalele psihiatricice nu exista deloc sau abia începea să se

contureze, în Franța cel puțin. Fusesem recrutat în termeni vagi ca psiholog, dar de fapt nu aveam nimic de făcut și nimeni nu știa ce să facă cu mine, aşa încât am rămas timp de doi ani în stagiu, tolerat de medici, dar fără lucru. Așa că am putut circula la granița dintre lumea medicilor și lumea bolnavilor. Neavînd, bineînțeles, privilegiile medicilor, neavînd însă nici tristul statut al bolnavului. Raporturile între medici și bolnavi, formele de instituție, cel puțin în spitalele psihiatrice, m-au uimit, m-au surprins de-a dreptul și chiar pînă la angoasă. În fond, problema pe care mi-am pus-o n-a fost atît de a ști ce se petrece în mintile bolnavilor, cît ce se petrece între medici și bolnavi. Ce se petrece între acești oameni, dincolo de zidurile, regulamentele, obiceiurile, constringerile, coercițiile, dar și violențele de găsit în spitalele psihiatrice? Ce înseamnă toate acestea? Acest raport atît de dramatic, atît de încordat. Chiar dacă e organizat, justificat printr-un discurs științific, nu e mai puțin adevărat că e un raport foarte ciudat... de luptă, de înfruntare, de agresivitate. Pe scurt, am vrut să fac oarecum istoria acestui raport între rațiune și nebunie. Am încercat să rezituez acest fapt în istoria generală. Am încercat să-l reașez în istoria procedeelor prin care societatea modernă se diferențiasă, introducând diferențieri între indivizi. Că e diviziunea muncii, că sunt ierarhizările sociale, acea multiplicitate de niveluri pe care o găsim în societățile moderne, acea atomizare a indivizilor, de asemenea. Toate astea, cred, erau condiția pentru ca nebunii să primească statutul pe care l-au primit.

— *Vorbiți de Occident...*

— Da, cînd spun Occident, știi, e un cuvînt vag, neplăcut la întrebuițare și aproape indispensabil. Vreau să spun că multe lăzuri, multe practici sociale, practici politice, practici economice s-au născut și s-au dezvoltat cu o forță enormă într-un fel de regiune geografică situată între Vistula și Gibraltar, între coastele din nordul Scoției și extremitatea sudică a Italiei. Nu vreau nicidecum să spun că lumea arabă, de pildă, nu a avut influență asupra tuturor acestora... sau Orientul Mijlociu, sau lumea persană... Nu e mai puțin adevărat că destinul nostru de om modern s-a articulat totuși în această regiune și de-a lungul unei anumite epoci care se situează între începutul Evului Mediu și secolele al XVIII-lea sau al XIX-lea. Trebuie spus că, începînd cu secolul al XIX-lea, schemele de gîndire, formele politice, mecanismele economice fundamentale ale Occidentului au devenit universale, prin violența colonizării, în sfîrșit să spunem, cel mai adesea, au devenit universale. Eu asta înțeleg prin Occident, acest soi

de mic fragment al lumii al cărui straniu și violent destin a fost să-și impună în cele din urmă felul de a vedea, de a gîndi, de a spune și de a face întregii lumi. E adevărat că lumea a intrat în conflict cu acest Occident, că s-a separat de el, că încearcă acum ... că a ajuns să-l facă să-și piardă poziția preeminentă, dar asta nu împiedică faptul că instrumentele care au fost folosite în lumea întreagă pentru a reduce Occidentul și a-i scutura jugul, aceste instrumente tot Occidentul le-a forjat, mai pe toate.

– Spuneți că în Occident nu există influență din partea lumii arabe sau a Orientului Mijlociu...

– Ba nu, dimpotrivă, am zis că ea există.

– Da, nu putem spune că nu există...

– Așa e. Nu putem spune că nu există.

– În ce sens?

– E foarte dificil, de pildă, de conceput dezvoltarea gîndirii, a filosofiei, a științei, a economiei europene în Evul Mediu, dacă nu se ține seama de lumea arabă. Iată... în acest sens... Luati exemplul religiei. Religia, transformările catolicismului, în sfîrșit, multe din transformările catolicismului în decursul secolelor XIV și XV s-au datorat unei mari influențe a unei filosofii, a unei gîndiri, a unei mistică arabe. Nu voi argumenta însă eu importanța acestui fenomen în fața cuiva din cultura spaniolă precum dumneavoastră.

– Dar care erau, concret, aceste influențe în viața religioasă, culturală și chiar politică în Europa, Europa pe care am putea-o numi Europa occidentală? Cum s-a operat o asemenea fuziune a culturii occidentale cu acest aport al părții orientale, arabe? Cum s-a petrecut asta?

– Asta e întrebarea pe care mi-o punetă? Știi, eu sunt un istoric, nu sunt un filosof speculînd asupra istoriei lumii, eu nu sunt Spengler. Pe de altă parte, întrebarea pe care mi-o punetă e o întrebare extraordinar de complicată. Cum se face? Nu, chiar nu pot spune... Precum președinții americanii, cînd îi pune în încurcătură o întrebare, voi răspunde: *no comment*...

– De acord. Cred că există o influență complexă în Occident, în ceea ce se numește Occident, a culturilor orientale, că am putea spune că o mare parte a culturii occidentale se hrănește, fie direct, fie contradictoriu, din cultura orientală... printr-o opoziție pe care am putea-o numi negativă, dar care o înglobează. Cum veДЕI acest fapt? Știu bine că sunteți istoric mai degrabă decât filosof al istoriei, dar un istoric face totuși puțină filosofie în istoria sa...

— Da. E aici o problemă care, cred, a fost adesea atinsă în treacăt dar în fond niciodată tratată. Au fost două mari religii universale în lumea mediteraneană, lăsăm deoparte Asia, care e încă o altă problemă. Au fost două... erau trei monoteisme, cel iudaic, cel creștin și cel musulman, au fost două religii cu vocație universalistă, religia creștină și religia musulmană. Cum se face că lumea musulmană, religia musulmană, care părea să aibă și care efectiv a avut, pînă în secolele XII și XIII, un dinamism infinit mai mare, mai puternic decît creștinismul, ale cărei forme religioase, militare, sociale, culturale păreau mult mai suple, mult mai bogate, mult mai primitoare decît această lume creștină a Evului Mediu tîrziu, cum se face că de la un anumit moment lucrurile s-au răsturnat? Lumea musulmană a rămas pe loc, a încremenit într-un fel și a fost puțin cîte puțin înglobată și colonizată de către o lume creștină care, ea, se desfășurează și a fost pînă acum marea vatră a universalității. Asta e o problemă de istorie, dar, într-adevăr, și de filosofie în egală măsură.

— *Aș vrea să revenim la lucruri mai concrete. Cum v-ați pregătit prima carte? Plecînd de la ce experiențe?*

— Din punct de vedere filosofic, eu m-am format într-un climat al fenomenologiei și al existențialismului. Adică al formelor de reflecție nemijlocit legate, alimentate, hrânite de experiențele trăite. Și, în fond, tocmai elucidarea acestei experiențe trăite constituia filosofia, discursul filosofic. Or, fără să știu încă foarte bine de ce, s-a produs în acei ani, în anii cincizeci, șaizeci, șaptezeci, o schimbare la urma urmelor importantă în reflecția teoretică, cel puțin aşa cum se desfășura ea în Franța; o importanță din ce în ce mai puțin mare acordată experienței nemijlocite, trăite, intime a indivizilor. În schimb, o importanță crescîndă acordată raportului lucrurilor între ele, culturilor diferite de ale noastre, fenomenelor istorice, fenomenelor economice. Priviligiat de important a fost Lévi-Strauss, cel puțin în cultura franceză. Dar dacă e cineva departe de experiența trăită, acela e Lévi-Strauss, al căruia întreg obiect era tocmai cultura cea mai străină cu puțină de a noastră. La fel, importanța psihanalizei, și mai ales a psihanalizei de tip lacanian, în Franța, care a început către anii aceia. Cănu fapt se datora asta, dacă nu că, în această psihanaliză, nu la experiența trăită a indivizilor se recurgea, nu cu ea avem de-a face, nu asta se voia elucidat, ci structurile inconștientului, nu conștiința, ci inconștientul. M-am interesat aşadar din motive personale, biografice de această problemă a nebuniei, și nu am fost nici eu tentat să încerc să elucidez în interiorul conștiinței mele care putea fi raportul pe care-l

întrețineam cu nebunia sau cu nebunia mea, ci, în schimb, m-a pasionat problema statutului istoric, social, politic al nebuniei într-o societate ca a noastră. În aşa fel încât am fost imediat îndemnat să folosesc materialul istoric și, în loc să mă analizez pe mine însuși, în loc să fac introspecția, analiza experienței mele trăite, m-am aruncat cu capul înainte în praful arivelor, am încercat să regăsesc documente, texte, mărturii privind statutul nebuniei.

– *Vorbii despre acest statut al nebuniei pe plan politic, social, istoric. Cum l-ați parcurs în traекторia cercetării dumneavoastră?*

– Nebunia a fost din ce în ce mai medicalizată de-a lungul întregii istorii a Occidentului. În Evul Mediu, desigur, se considera că anumiți indivizi erau bolnavi cu duhul sau cu capul sau cu creierul. Dar era cu totul excepțional. În esență, nebunul, deviatul, neregulatul, cel care nu se comporta sau care nu vorbea ca toată lumea nu era perceput ca un bolnav. Si doar treptat a început să fie anexat la medicină fenomenul nebuniei, să se considere că nebunia e o formă de maladie și, la limită, că orice individ, chiar normal, era poate bolnav în măsura în care putea fi nebun. Această medicalizare e în realitate un aspect al unui fenomen mai vast - medicalizarea generală a existenței. Aș spune, foarte schematic, că marea problemă a societăților occidentale începând cu Evul Mediu până în secolul al XVIII-lea au fost dreptul, legea, legitimitatea, legalitatea și că s-a cucerit dificil o societate de drept, dreptul indivizilor, în decursul tuturor luptelor politice care au traversat, care au zguduit Europa până în secolul al XIX-lea; și în chiar momentul în care se credea, în care revoluționari francezi credeau că au atins o societate de drept, iată că s-a întâmplat ceva, ceva ce încerc tocmai să analizez, ceva care a făcut să se intre în societatea normei, a sănătății, a medicinei, a normalizării - modul nostru esențial de funcționare în prezent.

Uitați-vă ce se petrece azi în justiția penală a majorității țărilor din Europa. Când ai de-a face cu un criminal, problema imediată e de a ști dacă nu cumva e nebun, care sunt motivele psihologice pentru care a comis crima; tulburările pe care le-a cunoscut în copilărie, tulburările mediului său familial... Lucrurile sunt imediat psihologizate; psihologizate, adică medicalizate.

– *Vorbii despre medicalizare, nu numai despre nebunie.*

– Da, și despre cea a indivizilor în general, a existenței în general. Uitați-vă, de pildă, ce se întâmplă cu privire la copiii. În secolul al XVIII-lea, au început în mod intensiv preocupările pentru sănătatea copiilor, și tocmai datorită acestei griji a putut scădea

considerabil mortalitatea lor. Mortalitatea infantilă era încă uriașă la sfîrșitul secolului al XVIII-lea, dar medicalizarea nu a încetat să se extindă și să se accelereze, iar acum părintii sănătatea copiilor, într-o postură aproape întotdeauna medicalizantă, psihologizantă, psihiatrizantă. La cea mai mică neliniște a copilului, cea mai mică nervozitate sau cea mai mică teamă: ce se întâmplă, ce s-a întâmplat, ce nu i-a priutat, e oare pe cale să-și rezolve complexul oedipian? Toate raporturile sănătatei astfel parazitate de gîndirea medicală, de îngrijirea medicală...

– *Ce este gîndirea medicală? În ce sens folosiți acest termen?*

– Prin gîndire medicală înțeleg un mod de a percepe lucrurile care se organizează în jurul normei, care încearcă adică să separe ceea ce este normal de ceea ce este anormal, care nu este întocmai licitul și ilicitul; gîndirea juridică distinge licitul și ilicitul, gîndirea medicală distinge normalul și anormalul; ea își dă, căuta să-și dea mijloacele de corecție care nu sunt întocmai mijloace de pedepsire, ci mijloace de transformare a individului, o întreagă tehnologie a comportamentului ființei umane legată de asta...

– *Și cum se operează formarea tuturor acestora în mișcarea istorică?*

– Toate acestea sunt profund legate de dezvoltarea capitalismului; altfel spus, capitalismul nu a putut funcționa cu un sistem de putere politică oarecum indiferentă față de indivizi. Puterea politică într-o societate de tip feudal presupunea în esență ca săracii să plătească dijmă seniorului sau oamenilor deja bogați, să presteze, de asemenea, serviciul militar. Dar de ceea ce făceau indivizii, nu se prea îngrijora nimeni, puterea politică era pînă la urmă indiferentă. Ceea ce exista în ochii unui senior era pămîntul său, satul și locuitorii satului său, erau, la limită, familiile, dar indivizii, concret vorbind, nu intrau în atenția puterii. A venit o vreme când a trebuit ca fiecare să fie în mod efectiv perceput de ochiul puterii, se voia o societate de tip capitalist, altfel spus, cu o producție intensificată la maximum, eficientizată la maximum; când a fost nevoie, în diviziunea muncii, de oameni capabili să facă una, de alții să facă alta, de asemenea, când a apărut teama că mișcări populare de rezistență, sau de inerție, sau de revoltă pot să răstoarne această ordine capitalistă pe cale să se nască, atunci a fost nevoie de o supraveghere precisă și concretă a tuturor indivizilor, și cred că medicalizarea de care vorbeam este legată de acest fapt.

– *Cum stabiliți acest raport?*

– O dată cu medicalizarea, normalizarea, ajungeți să obțineți un

fel de ierarhie a indivizilor capabili sau mai puțin capabili, cel care se supune unei anumite norme, cel care deviază, cel care poate fi corectat, cel care nu poate fi corectat, cel care poate fi corectat prin cutare mijloc, cel pentru care trebuie folosite alt mijloace. Tocmai acest fapt, acest gen de luare în considerare a indivizilor în funcție de normalitatea lor este, cred, unul dintre marile instrumente de putere în societatea contemporană.

— *În funcție de eficiența sa în producție...*

— Da, eficiența sa în producție în sensul foarte larg al termenului.

— *Da, nu de producție pur și simplu...*

— Nu de producție doar manuală...

— ... *de mărfuri. Producție umană...*

— Asta e.

— *Asta poate fi arta însăși...*

— Iată, întru totul.

— *Sunt multe lucruri în tot ce spuneți. Sunt atîtea încît nu știu pe care să-l reluăm. De pildă, spuneți că acest raport care există între medicalizare și nevoia unei anumite eficiențe sociale s-a stabilit în momentul capitalismului.*

— Așa e, da.

— *Și cum s-ar putea descrie acest moment?*

— E un fenomen care a durat vreme îndelungată, care a trecut printr-o mie de canale diferite. Îl vedeti, de exemplu, apărînd în ordine religioasă foarte devreme, înainte de Reformă, cînd încep să se dezvolte practici de devotiuțe, practici de confesiune, de dirijare de conștiință, de examen de conștiință, arătînd cît de îndeaproape se interesează Biserica catolică de indivizi și nu numai de păcatele lor, nu numai de un fel de comportament legal sau ilegal, nu, se vrea cu adevărat să se știe cum se petrec toate astea în mintea și în inima oamenilor. E un fenomen pe care-l vedeti apărînd devreme, cam în secolul al XV-lea și la începutul secolului al XVI-lea. Din acest moment, de asemenea, vedeti Occidentul începînd să se preocupe mult de educație, nu numai de educația clericilor, ci în egală măsură de educația oamenilor care vor fi meniți să fie negustori, comercianți, oameni ai legii. Începe formarea copiilor destul de devreme; această educație, încă burgheză, va deveni pe urmă mai populară. Și la fel în armătă: vedeti aceste fenomene de disciplinare apărînd în secolele al XVII-lea și al XVIII-lea. E, aşadar, un fenomen multiplu, care poate fi plasat în general sub semnul dezvoltării capitalismului, dar, de fapt, cînd privim lucrurile în amănunt, ne dăm seama că e un proces care a

avut origini multiple și, în cele din urmă, puțin câte puțin, s-a organizat în fascicul.

– *Care se inserează într-o traiectorie istorică...*

– **Așa e.**

– *Spuneați că această preocupare, care poate fi numită de elită a burgheziei, devine o preocupare populară.*

– Cred că unul dintre lucrurile importante e tocmai acesta, că toate aceste preocupări privind corpul, sănătatea, normalitatea etc., burghezia le-a avut mai întâi pentru ea însăși, pentru descendența ei, pentru copii ei, pentru oamenii care făceau parte din acel grup, și doar treptat s-au aplicat proceduri de normalizare și altor straturi sociale, în special proletariatului.

– *Cărui fapt i se supune acest aspect?*

– Burghezia a fost mai întâi în mod fundamental preocupată de propria sa sănătate. Într-un anume fel, e deopotrivă salvarea și afirmarea forței sale. La urma urmei, sănătatea muncitorilor era luată în batjocură. Amintiți-vă ce povestește Marx despre formidabilul masacru al clasei muncitoare la care a asistat Europa la începutul secolului al XIX-lea, cînd în condiții de locuit groaznice, subnutriți, oamenii, bărbați, femei, copii, mai ales, erau siliți să muncească un număr de ore pentru noi inimagineabil: șaisprezece ore, șaptesprezece ore de lucru pe zi. De unde o mortalitate formidabilă. Si apoi, de la un moment dat, problemele legate de mâna de lucru punându-se altfel, a devenit necesar ca muncitorii angajați să fie păstrați cît mai îndelung posibil și, evident, era mai bine ca un muncitor să fie făcut să muncească intens opt ore, nouă, zece ore mai degrabă decît să fie ucis făcîndu-l să lucreze paisprezece, cincisprezece, șaisprezece ore. Materialul uman, constituit de clasa muncitoare, a fost considerat puțin câte puțin ca o resursă prețioasă de care nu trebuia abuzat.

– *Aproape un mijloc material... Vreți să ne vorbiți de modul în care treceți de la o carte la alta?*

– Nu sunt un filosof și nici un scriitor. Nu fac o operă, fac cercetări istorice și politice deopotrivă; sunt antrenat adesea de probleme pe care le-am întîlnit într-o carte, pe care nu le-am putut rezolva în acea carte, încerc, aşadar, să le tratez într-o carte următoare. Există și fenomene de conjunctură care fac în așa fel încît, la un moment dat, cutare problemă să apară ca o problemă urgentă, din punct de vedere politic urgentă, de actualitate, și, din cauza asta, mă interesează. Am scris *Istoria nebuniei* către anii 1955-1960; puțină lume, în definitiv, se interesa de problema asta, antipsihatria tocmai

pornise în Marea Britanie, dar nimeni nu știa de existența ei în Franța, iar eu nu știam că existau Laing și Cooper. La acea vreme, într-adevăr, din motive personale, am fost îndemnat să scriu cartea asta. În schimb, cînd am scris ceva despre sistemul penal și despre închisori, acum trei ani, era ceva legat de întreaga mișcare de contestare a sistemului penal la care se asistase în Franța, în Italia, în Germania, în Statele Unite. În acest caz, era pentru a răspunde unei cereri imediate.

— *Munca dumneavoastră e mai degrabă cercetarea istorică și politică. Ce ați putea să-mi spuneți despre asta?*

— Analiza politică, în decursul ultimilor o sută de ani sau pe aproape a fost întotdeauna comandată fie de teorii economice, fie de o filosofie a istoriei, să zicem de edificiile importante și întrucîntiva solemne, ca marxismul. Or, cred că experiența pe care noi am avut-o de-a lungul acestor ultimi douăzeci, treizeci de ani, cu stalinismul, de exemplu, cu China, de asemenea, a făcut totuși inutilizabile, cel puțin în multe din aspectele lor, analizele traditionale ale marxismului. În aceste condiții, cred că trebuia nu să abandonăm marxismul ca pe un fel de vechi capriciu de care ne-am putea bate joc, ci să fim mult mai puțin fideli decît voiam altădată să fim literei înseși a teoriei și să încercăm să resituăm analizele politice asupra societății actuale nu atât în cadrul unei teorii coerente, ci pe fondul unei istorii reale. Cred că tocmai eșecul marilor sisteme teoretice în a face analiza politică actuală ne trimite la un fel de empirism, poate nu foarte glorios, empirismul istoricilor.

— *Cum se situează munca dumneavoastră de istoric în raport cu acest fapt?*

— E esențialmente o muncă plecînd de la o interogație politică, politică în sens larg: care sunt relațiile de putere care funcționează într-o societate precum a noastră? Putere a rațiunii asupra nebuniei era această carte, putere a medicilor asupra bolnavilor, o carte pe care am făcut-o asupra clinicii, putere a aparatului judiciar asupra delincvenților, putere asupra sexualității indivizilor... Sunt cărțile pe care am început de curînd să le public. E, în fond, analiza relațiilor de putere în societatea noastră.

— *Și ce înseamnă relația de putere?*

— Cred că, tradițional, se consideră că e suficient, pentru a analiza puterea, să fie studiate formele juridice care regleză ce e permis și ce e interzis.

— *Norma...*

— Nu, tocmai, nu chiar de-a dreptul norma, dreptul, legea. Cred

că, de fapt, dreptul care distinge între ceea ce e permis și ceea ce e interzis nu-i decât un instrument de putere, în cele din urmă destul de inadecvat și destul de ireal și abstract. Că, în mod concret, relațiile de putere sunt mult mai complexe, și tocmai acest întreg extra-juridic, toate aceste constrângeri extra-juridice apasă asupra indivizilor și traversează corpul social; asta am încercat eu să analizez.

– *Ce este extra-juridicul?*

– Luăți un exemplu foarte simplu. Când un medic psihiatru impune unui individ o internare, un tratament, un statut, când îi dă un statut care nu mai este cel de cetățean pe de-a-ntregul, el iese din drept, chiar dacă anumite acte ale sale sunt protejate de drept. Invers, când un aparat judiciar, precum un tribunal penal spune, în fața unui criminal, că nu știe ce-i de făcut cu el, când se adresează unui psihiatru pentru a-i cere o expertiză care să-i spună dacă acest individ e normal sau anormal, ieșim din drept. Întrebarea dreptului e: a făcut ceea ce a făcut, avea circumstanțe atenuante, cum o să fie pedepsit? Asta e tot. Cu întrebarea: e normal, anormal, avea pulsiuni agresive? Vedeți, juridicul care iese din juridic, care intră în medical. Mă interesează toate aceste fenomene.

– *E ceea ce numiți putere.*

– Da. Cred că mecanismele de putere sunt mult mai vaste decât simplul aparat juridic, legal, și că puterea se exercită prin proceduri de dominare în număr foarte mare.

– *Spuneti că există o putere juridică, că există un extra-juridic în care operează, de asemenea, o putere. Iar raportul tuturor acestora ar fi puterea?*

– Da, sunt relațiile de putere. Știți, relațiile de putere sunt cele pe care aparatul de stat le exercită asupra indivizilor, dar și aceea pe care tatăl de familie o exercită asupra soției sale și asupra copiilor săi, puterea pe care o exercită medicul, puterea pe care o exercită notarul, e puterea pe care patronul o exercită în uzină asupra muncitorilor săi...

– *Dacă am înțeles bine, mai degrabă decât o putere, există raporturile complexe ale puterii...*

– Așa e.

– *Cum ați conceput geneza acestor puteri, cum sunt ele transmise astăzi, plecînd de la ce?*

– Aceste relații de putere ajung, în ciuda complexității și diversității lor, să se organizeze într-un fel de figură globală. Am putea spune că e dominația clasei burgheze sau a anumitor elemente ale clasei burgheze asupra corpului social. Dar nu cred să fie clasa

burgheză sau căutare elemente ale clasei burgheze cele care impun ansamblul acestor relații de putere. Să spunem că ea profită de pe urmă lor, că le folosește, le deviază, încearcă să intensifice unele dintre aceste relații de putere sau, dimpotrivă, încearcă să le atenueze pe altele. Nu există aşadar un focar unic, ci o fîmbinare de relații de putere care, în total, face posibilă dominația unei clase sociale asupra alteia, a unui grup asupra altuia.

– *E un fel de loc în care, în mod istoric, s-a așezat o clasă precum burghezia care, la un nivel istoric, capătă un fel de putere dezvoltată tot la un nivel istoric.*

– Așa e, da.

– *Ea profită conștient și inconștient de acest fapt.*

– Întru totul.

– *Ați spus că nebunia nu era nebunie pînă în momentul în care apare o societate care o creează...*

– Nu vreau să spun că nebunia nu există. Cred că, de altfel, categoria de maladie mentală acoperind un număr considerabil de indivizi și de comportamente diferite e ceva relativ nou. Încă o dată, grecii, românii, arabi, oamenii Evului Mediu recunoșteau că anumiți indivizi erau bolnavi cu creierul, cum se zicea, sau cu duhul sau cu capul, dar erau cunoscuți doar câțiva dintre ei. Pentru tot restul, există o mare toleranță. Priviți, în arabă, de pildă, utilizarea cuvîntului *meznoun*: e *meznoun* cineva care e puțin cam așa, care e poate puțin înrudit cu diavolul; în orice caz, nu e un bolnav depinzînd de intervenția unui medic și a unei întreprinderi terapeutice.

– *Stabilită un raport între normă și jurisprudență și categoriile de nebunie...*

– Jurisprudența e cunoașterea juridică acumulată plecînd de la practica judiciară însăși. Lucru cert, există o jurisprudență a nebuniei, dar nu asta contează...

– *Ci mai degrabă medicalizarea.*

– Da.

– *Acum, dacă vrei, aș vrea să vorbim de ultima dumneavoastră carte, un vast proiect... aș vrea să-mi spuneți care e concepția proiectului.*

– Concepția proiectului e deopotrivă simplă și oarecum delicat de explicat. La drept vorbind, nu avem în franceză un cuvînt, nu știu dacă există în alte limbi, pentru a desemna exact ce aș vrea să fac, despre ce aș vrea să vorbesc. Nu vreau să vorbesc despre sexualitate ca organizare fiziologică în corp și nici despre sexualitate ca și

comportament. Ceea ce mă interesează e să știu, să fac istoria felului în care, în discursurile religioase, științifice, morale, politice, economice, de asemenea, s-a pus problema sexualității, ce formă de interes a existat, începând cu Evul Mediu, pentru sexualitate. Căci mi se pare că dacă e adevărat că sexualitatea a fost puternic încadrată de sisteme de interdicții în societatea noastră, există, totodată, un fenomen important asupra căruia nu s-a insistat poate prea mult, acela că în societățile noastre a existat un interes din ce în ce mai mare, din ce în ce mai intens pentru sexualitate. Puțin câte puțin, s-a ajuns la a se considera că e lucrul cel mai important pentru existența umană. S-a ajuns la a spune că dacă se înțelege sexualitatea unui individ, în mare, s-a înțeles esențialul a ceea ce este el, a ceea ce e viața sa, existența sa, destinul său. E aşadar vorba de istoria interesului pe care societățile occidentale l-au purtat sexualității. Nu am intenția să retrasez această istorie nici în parte nici în întregime, nu vreau să fac o istorie doar exhaustivă, voi lua doar aceste puncte. Voi studia, în următorul volum, concepția creștină asupra cărnii, din Evul Mediu până în secolul al XVII-lea, apoi voi studia maniera în care a fost problematizată sexualitatea copiilor, apoi sexualitatea femeilor, apoi sexualitatea perverșilor...

– *Și credeți că va lua mult timp?*

– Nu știu prea bine. Zece ani...

– *Să revenim la Voința de cunoaștere. Există aici lucruri care mi se par foarte interesante. Raportul pe care-l stabiliți între ceva de care se vorbea la modul general, raportul între felul de a trăi sexualitatea în Occident cu...*

– Arta erotică... În Occident, interesul purtat sexualității a fost în mod esențial legat de dorința de a constitui cu privire la ea un discurs științific care să permită, deopotrivă, să fie analizată, controlată, normalizată. În vreme ce în alte societăți, orientale sau nu neapărat, societăți non occidentale, a existat și acolo o mare preocupare pentru sexualitate, dar, cel mai adesea, mi se pare, cu perspective de a cultiva sexualitatea, de a o face cât mai intensă cu puțință, de a împinge plăcerea la maxim, de a o face să servească vieții spirituale. Mi se pare că avem aici două tipuri de raportare la sexualitate.

– *Ce a putut produce acest sapt ca viață cotidiană?*

– Produce, pe de o parte, această valorizare generală a sexualității, această conștiință de care fiecare dintre noi e locuit că sexualitatea e problema cea mai importantă pentru el și că, dacă vrea să se cunoască pe sine însuși, trebuie să-și cerceteze sexualitatea. Asta

are, de asemenea, drept consecință faptul că sexualitatea devine un obiect medicalizabil cu care te prezintă, de îndată ce ai o problemă sau un necaz, la psihiatru, la psihanalist, la psiholog, la sexolog, la terapeut.

– *Definiți această voință de cunoaștere drept căutarea autoconștiinței...*

– În Occident, sexualitatea a fost în mod esențial obiectul unei cunoașteri. Această cunoaștere nu e de dată recentă; și nu cu Freud a început să se spună pur și simplu că secretul omului era în sexualitatea sa, asta s-a spus înaintea lui, psihiatrii și medicii secolului al XIX-lea și, în egală măsură, gîndirea creștină, teologia creștină, pastorală creștină o spuseseră deja.

– *Mai spuneți în cartea dumneavoastră că acest fel de cunoaștere e contradictoriu.*

– Nu, în ce sens?

– *În sensul că începînd cu secolul al XIX-lea, cred, există o supraabundență de discurs asupra sexualității, dar acest discurs devine voință de cunoaștere doar prin contradicție, deoarece prima sa voință era să ascundă.*

– Da, mă rog, nu sună sigur că asta a fost de la bun început voință de a ascunde, căci, de fapt, bineînțeles, s-au interzis anumite lucruri, s-a interzis să se vorbească, s-a interzis să fie arătate un număr de lucruri, dar, în același timp, s-a căutat întotdeauna să se cunoască ce se întîmplă, cum se face. Priviți ce se întîmplă în Evul Mediu, în secolele al XVI-lea și al XVII-lea. Regulile de decentă au devenit din ce în ce mai stricte, dar în același timp indiscreția confesorilor devinea din ce în ce mai mare. Și se interzicea oamenilor să vorbească în public de anumite lucruri, dar gîndiți-vă la detaliile care erau cerute la spovedanie și mai ales gîndiți-vă la toată atenția care se impunea purtată proprietăi sexualității, diferitelor mișcări ale dorinței, pentru tot ce se petreceea în inima și în corpul oamenilor. Intensificarea acestui raport indică în fond o foarte profundă curiozitate sub tăcerea impusă.

– *Care sunt perspectivele acestei voințe de cunoaștere și care vor fi perspectivele acestei voințe de placere, dacă putem spune astfel, ale sexualității non occidentale?*

– Pentru societățile non occidentale, n-aș putea să vă spun. Cred că aceasta voință de cunoaștere occidentală produce fenomene foarte curioase, căci tocmai această voință de cunoaștere i-a făcut pe oameni să-și dea seama că sexualitatea lor nu era liberă. În consecință, mișcările de eliberare sexuală care s-au dezvoltat în Occident s-au

născut, în parte, chiar din aceste mecanisme prin care se încerca aservirea. Tocmai aici ofensiva puterii provoacă o mișcare de rezistență.

– *Care sunt consecințele acestui fapt?*

– Ne aflăm în prezent într-o situație relativ periculoasă, în sensul că un interes prea puternic, prea medical pentru sexualitate riscă să subjuge sexualitatea unei puteri normalizatoare. În schimb, cred că, în mișcările de eliberare care au avut loc de curînd, care mai pot încă avea loc, revindicarea unei sexualități libere...

## TORTURA E RAȚIUNEА

— Ați scris Istoria nebuniei, a clinicii și a închisorii. Benjamin a spus odată că înțelegerea noastră asupra istoriei e cea a învingătorilor. Scrieți cumva istoria celor care pierd?

— Da, mi-ar plăcea mult să scriu istoria învinșilor. E un vis frumos pe care mulți îl împărtășesc: să se dea în sfîrșit cuvîntul celor care nu au putut să-l ia pînă în prezent, celor care au fost constrînsi la tacere de istorie, de violența istoriei, de toate sistemele de dominare și de exploatare. Da. Dar sunt două dificultăți. În primul rînd, cei care au fost învinși – în caz că există învinși – sunt prin definiție cei cărora le-a fost retras cuvîntul! Și dacă, totuși, ar vorbi, nu ar vorbi propria lor limbă. Li s-a impus o limbă străină. Nu sunt muți. Nu că vorbesc o limbă pe care n-am fi auzit-o și pe care ne-am simțit acum obligați să o ascultăm. Prin faptul că erau dominați li s-a impus o limbă și niște concepte. Iar ideile care le-au fost astfel impuse sunt urma cicatricelor oprimării căreia îi erau supuși. Cicatrice, urme care le-au impregnat gîndirea. Aș spune, chiar, care le impregnează pînă și atitudinea corporală. A existat vreodată limba învinșilor? E o primă întrebare. Dar aș vrea să pun altă întrebare: se poate oare descrie istoria ca un proces de război? Ca o succesiune de victorii și de înfringeri? E o problemă importantă căreia marxismul nu i-a dat niciodată de capăt. Cînd se vorbește de lupta de clasă, ce se înțelege prin luptă? E vorba de război, de bătălie? Pot fi decodeate confruntarea, oprimarea care se produc înăuntrul unei societăți și care o caracterizează, poate fi descifrată această confruntare, această luptă ca un fel de război? Nu sunt procesele de dominare mai complexe, mai complicate decît războiul? De exemplu: voi publica în cursul lunilor care vin o întreagă serie de documente avînd legătură cu internarea și cu încarcerarea în

secolele al XVII-lea și al XVIII-lea\*. Se va vedea atunci că internarea și încarcerarea nu sunt măsuri autoritare, venite de sus, nu sunt măsuri care ar fi lovit în oameni, precum fulgerul căzut din cer, care le-ar fi fost impuse. De fapt, oamenii se simțeau ei însiși necesari, oamenii între ei, chiar în familiile cele mai sărace, chiar mai ales în grupurile cele mai defavorizate, cele mai nefericite. Internarea era resimțită ca un fel de necesitate pentru a rezolva problemele pe care le aveau oamenii între ei. Conflictele grave în sinul familiilor, chiar la cei mai săraci, nu puteau fi rezolvate fără probleme, fără internare. De unde nașterea unei întregi literaturi în care oamenii explică instanțelor puterii cât de infidel a fost un soț, în ce hal o soție și-a înselat bărbatul, cât de insuportabili erau copiii. Si cereau ei însiși, în limba puterii dominante, încarcerarea vinovaților.

– *Pentru dumneavoastră, trecerea de la pedepsire la supraveghere e importantă în istoria represiunii.*

– În istoria sistemului penal a existat un moment important – și asta în cursul secolului al XVIII-lea și la începutul secolului al XIX-lea. În monarhiile europene, crima era nu numai dispreț față de lege, transgresare; era în același timp un fel de ultragiu adus regelui. Orice crimă era, ca să zic așa, un mic regicid. Era atacată nu numai voința regelui, ci, într-un fel, forța sa fizică. În aceste condiții, pedeapsa era reacția puterii regale împotriva criminalului. Dar, în cele din urmă, modul în care funcționa acest sistem penal era deopotrivă prea costisitor și inefficient. În măsura în care puterea centrală regală era în mod direct legată de crimă, acest sistem era prea departe de a pedepsi toate crimele. E adevărat că pedeapsa era întotdeauna violentă și solemnă. Dar ochiurile sistemului penal erau foarte slabe, și era ușor să te strecorezi printre ele. Cred că a existat, în decursul secolului al XVIII-lea, nu numai o rationalizare economică – ceea ce a fost adesea studiat în amănunt – , ci, în egală măsură, o rationalizare a tehniciilor politice, a tehniciilor de putere și de dominare. Disciplina, adică sistemele de supraveghere continuă și ierarhizată cu ochiuri foarte strânse, disciplina e o mare și importantă descoperire a tehnologiei politice.

– *Victor Hugo a numit crima o lovitură de stat venită de jos. Pentru Nietzsche, la fel, crima era o revoltă împotriva puterii în*

---

\* *Desordinea familiilor (Le désordre des familles)* (cu A. Farge), Paris, Juillard/Gallimard, col. "Archives", 1982.

vigoare. Iată întrebarea mea: sînt victimele represiunii un potențial revoluționar? Există o lacună în ceea ce numiți mecanica rușinii?

– E o problemă importantă și foarte interesantă: e problema semnificației valorii politice a transgresiunii, a criminalității. Până la sfîrșitul secolului al XVIII-lea, a putut exista o anumită incertitudine, o trecere permanentă de la crimă la înfruntarea politică. Furtul, incendierea, asasinatul constituiau o manieră de a ataca puterea în vigoare. Începînd cu secolul al XIX-lea, noul sistem penal a putut însemna, între altele, că a fost organizat un sistem care își dădea, în aparență, ca scop transformarea indivizilor. Dar scopul real era crearea unei sfere criminalizate specifice, un strat care trebuia izolat de restul populației. Din această cauză, acest strat a pierdut o parte din funcțiunea sa politică critică. Iar acest strat, această minoritate izolată a fost folosită de putere pentru a inspira teamă restului populației, pentru a controla mișcările revoluționare și pentru a le sabota. De exemplu, sindicalele muncitorilor. Puterea recruta din acest strat spadasini, ucigași stipendiați, pentru a-și impune scopurile politice. În plus, era rentabil, de exemplu cu prostituția, traficul de femei și de arme, iar acum cu traficul de droguri. În prezent, din secolul al XIX-lea încوace, criminalii au pierdut orice fel de dinamism revoluționar. Sînt convins de asta. Ei alcătuiesc un grup marginal. Li s-a dat conștiința acestui fapt. Ei constituie o minoritate artificială, dar utilizabilă, în sînul populației. Ei sînt excluși din societate.

– Închisoarea produce criminali, azilul alienați, nebuni, iar clinica, bolnavi, și asta în interesul puterii.

– Tocmai asta e. Dar e și mai aiurea. E greu de înțeles: sistemul capitalist pretinde că luptă împotriva criminalității, că o elimină prin acest sistem carceral care produce tocmai criminalitate. Ceea ce pare contradictoriu. Eu zic aşa: criminalul produs de închisoare e un criminal util, util pentru sistem. Căci e manipulabil, poate fi întotdeauna șantajat. E încontinuu supus unei presiuni economice și politice. Toată lumea știe, delincvenții sunt cel mai ușor de folosit pentru a organiza prostituția. Devin proxeneți. Se fac ucigași plătiți pentru politicieni dubioși, fasciști.

– Programele de reinserție socială ar avea, aşadar, o funcție de alibi. Cînd reinserția socială reușește, să fie tocmai adaptarea la condiții cea care produce nebunia, boala și criminalitatea? E mereu repetarea aceleiași mizerii.

– Nu asta e atît problema, adică demistificarea programelor de reinserție socială, pentru că, aşa cum se spune, aceste programe ar

readapta delincvenții la condițiile sociale dominante. Problema e desocializarea. Aș vrea să critic opinia pe care o găsim din păcate prea des la stângiști, o poziție cu adevărat simplistă: delincventul, la fel ca nebunul, e cineva care se revoltă și e închis pentru că se revoltă. Aș spune invers: a devenit delincvent pentru că a intrat la închisoare. Sau, mai bine zis, micro-delincvență care există la început s-a transformat într-o macro-delincvență prin închisoare. Închisoarea provoacă, produce, fabrică delincvenți, delincvenți profesioniști, iar acești delincvenți sunt doriti pentru că sunt utili: ei nu se revoltă. Sunt utili, manipulabili – ei sunt manipulați.

– *Sunt aşadar și o legitimare a puterii. Szasz a descris asta în cartea sa Fabriquer la folie\*: tot așa cum, în Evul Mediu, vrăjitoarele au justificat Inchiziția, criminalii justifică poliția, iar nebunii, azilurile.*

– Trebuie să existe delincvenți și criminali pentru ca populația să accepte poliția, de exemplu. Teama de crimă care e afișată în permanență de cinema, de televiziune și presă e condiția pentru ca sistemul de supraveghere polițienească să fie acceptat. Se spune în mod curent că reinserția socială înseamnă adaptare la raporturile de dominare, acomodare la oprimarea ambiantă. Toate astea ar trebui să înceteze. Mi se pare întrucâtiva îndepărtat de realitate. Nu știu cum se petrec lucrurile în Germania, dar în Franța e așa: nu există reinserție. Toate pretinsele programe de reinserție sunt dimpotrivă programe de marcaj, programe de excludere, programe care îi împing pe cei vizati mereu mai adînc în delincvență. Nu merge altfel. Nu se poate, aşadar, vorbi de adaptare la raporturile burgheze capitaliste. Dimpotrivă, avem de-a face cu programe de desocializare.

– *Ne-ai putea, eventual, vorbi despre experiențele dumneavoastră cu Grupul de informare asupra închisorilor.*

– Ascultați, e foarte simplu: cînd cineva a trecut prin aceste programe de reinserție, de exemplu printr-o casă de educație supravegheată, printr-un cămin destinat deținuților eliberați sau prin orice instanță care, deopotrivă, îi ajută și îi supraveghează pe recidiviști, asta face ca individul să rămînă marcat ca delincvent: în fața patronului său, în fața proprietarului locuinței sale. Delincvența să îl definește pe el și raportul pe care mediul ambiant îl întreține cu el într-atît încît se ajunge în situația că delincventul nu poate trăi decît

\* Szasz (T.), *Fabriquer la folie*, trad. M. Manin și J.-P. Cottereau, Payot, 1976.

într-un mediu criminal. Permanența criminalității nu e nicidecum un eşec al sistemului carceral, e dimpotrivă justificarea obiectivă a existenței sale.

— Pentru orice filosofie politică — de la Platon la Hegel — puterea era garantul dezvoltării raționale a statului. Freud spunea că nu suntem săcăti să fim fericiți deoarece procesul civilizației impune resularea pulsunilor. Utopiile lui Thomas Morus și Campanella erau state polițiste puritane. Întrebare: se poate imagina o societate în care rațiunea și sensibilitatea ar fi reconciliate?

— Dumneavoastră puneti două probleme: în primul rînd, problema raționalității sau a iraționalității statului. Se știe că, din antichitate, societățile occidentale s-au revendicat de la rațiune și că, în același timp, sistemul lor de putere a fost unul de dominare violentă, singeroasă și barbară. Asta vreți să spuneți? Voi răspunde: se poate oare spune în general că această dominare violentă a fost irațională? Cred că nu. Si cred că e important în istoria Occidentului că au fost inventate sisteme de dominare de o extremă raționalitate. A trecut mult timp pentru a ajunge aici, și încă și mai mult timp pentru a descoperi ce se găsea în spatele acestui fapt. Rezultă din asta un întreg ansamblu de finalități, de tehnici, de metode: disciplina domnește în școală, în armată, în uzină. Sunt tehnici de dominare de o raționalitate extremă. Fără a mai vorbi de colonizare, cu modul său de dominare singeroasă; e o tehnică gîndită cu maturitate, voită în mod absolut, conștientă și rațională. Puterea rațiunii e o putere singeroasă.

— Rațiunea care își spune rezonabilităț în interiorul propriului său sistem este firește rațională, dar ea generează cheltuieli infinit mai importante; în spatele spitalele, închisorile, azilurile de alienați.

— E aici o întreagă familie. Dar aceste costuri sunt mai mici decît s-ar crede; în plus, ele sunt raționale. Ele constituie chiar un cîștig. La o privire mai atentă, e chiar confirmarea raționalității. E îndeajuns să ne gîndim la consumul de produse farmaceutice, la întregul sistem economic, politic și moral care trăiește de pe urma sa. Nu sunt contradicții: nu există resturi, nici un fir de praf în mașinărie. Asta face parte din logica sistemului.

— Nu credeți că această raționalitate se răstoarnă, că există un salt calitativ în care sistemul nu mai funcționează, în care nu se mai poate reproduce?

— În germană, *Vernunft* are o semnificație mai largă decât "rațiune" (*raison*) în franceză. Conceptul german de rațiune are o dimensiune etică. În franceză, i se dă o dimensiune instrumentală,

tehnologică. În franceză, tortura e rațiune. Dar înțeleg foarte bine că în germană tortura nu poate fi rațiune.

— Filosofii greci, Aristotel și Platon, de pildă, aveau o reprezentare foarte determinată a idealității. Și, în același timp, au descris o practică politică ce trebuia să protejeze statul, în care impunerea acestei idealități ar conduce la o trădare a idealurilor, ceea ce ei știau foarte bine. Astfel, erau conștienți, pe de o parte, că rațiunea, raționalitatea au ceva de-a face cu idealitatea, cu morala, și, pe de altă parte, că, atunci când rațiunea devine realitate, ea nu mai are nimic de-a face cu moralitatea.

— De ce? Mi se pare că nu există nici o ruptură, nici o contradicție între fundamentele ideale ale politicii platoniciene și o practică a cotidianului. Aceasta din urmă este consecința fundamentelor ideale. Sistemele sale de supraveghere, de disciplină, de constrîngere nu vi se par a fi consecința directă a acestui fundament conceput în mod ideal?

— *Platon era un pragmatic care știa foarte precis că trebuia, pe de o parte, să producă ideologiile care să poată stabili norme etice și morale obligatorii pentru toți. Și știa tot la fel de precis că aceste norme morale erau niște norme inventate care trebuiau impuse cu ajutorul soldaților, al represiunii, al violenței și al torturii, al brutalității. Și, pentru el, asta era cu siguranță o contradicție.*

— De fapt, există această altă chestiune, cea a reprimării pulsionilor și instinctelor. Am putea spune că această reprimare era, pînă la un anumit punct, scopul pe care și-l fixase o tehnologie a puterii întru totul rațională, de la Platon pînă la disciplinele noastre actuale. E un punct de vedere. Dar, pe de o parte, această refulare, această reprimare nu era irațională în sine – în sens francez. Se poate ca asta să nu corespundă conceptului german de rațiune, dar cu siguranță celui de rațiune în sens de raționalitate. În al doilea rînd, e chiar atât de sigur că aceste tehnologii raționale de putere au ca scop reprimarea instinctelor? N-am putea oare spune, dimpotrivă, că e adesea o manieră de a le stimula, de a le excita iritîndu-le, chinuindu-le, pentru a le duce acolo unde se vrea, făcîndu-le să funcționeze în cutare sau cutare fel? Iau un exemplu: se zice că înainte de Freud nimeni nu se gîndise la sexualitatea copilului. Că, în orice caz, din secolul al XVI-lea pînă la sfîrșitul secolului al XIX-lea, sexualitatea copilului ar fi fost cu totul ignorată, că ar fi fost proscrisă și refuzată în numele unei anumite raționalități, a unei anumite morale de familie. Dacă priviți cum s-au desfășurat aceste lucruri, ce s-a scris, toate

instituțiile care s-au dezvoltat, veți constata că nu s-a vorbit decât de un singur lucru, în pedagogia reală, concretă, a secolelor al XVIII-lea și al XIX-lea: de sexualitatea copilului. Tocmai în Germania, la sfîrșitul secolului al XVIII-lea, Basedow, Salzmann și Campe, de pildă, au fost complet hipnotizați de sexualitatea copilului, de masturbatie. Nu mai știu care din ei, Basedow sau Salzmann, a deschis o școală al cărei program explicit era să-i dezobișnuiască pe copii, pe tinerii adolescenți de masturbatie. Era scopul declarat. Ceea ce dovedește perfect că se știa, că exista preocupare pentru asta, că lumea s-a preocupat în permanență de asta. Și dacă ne întrebăm de ce părinții și educatorii s-au interesat atât de intens de ceva, în definitiv, atât de inofensiv și de răspîndit, ne dăm seama că în fond nu voiau decât un lucru; nu să nu se mai masturbeze copiii, ci dimpotrivă: sexualitatea copilului trebuia să devină atât de puternică, atât de excitată încît toată lumea să fie constrinsă să se ocupe de asta. Mama trebuia să vegheze fără încetare asupra copilului, să observe ce face, care e comportamentul său, ce se întimplă noaptea. Tatăl supraveghea familia. Iar medicul și pedagogul roiau în jurul familiei. În toate aceste instituții, exista o piramidă de supraveghetori, de stăpini, de directori, de prefecți, toți aceștia roind în jurul corpului copilului, în jurul periculoasei sale sexualități. Nu aş spune că sexualitatea a fost refuzată: dimpotrivă, era apărată pentru a servi drept justificare unei întregi rețele de structuri de putere. De la sfîrșitul secolului al XVIII-lea, familia europeană a fost literalmente sexualizată printr-o grijă asupra sexualității care nu a încetat să fie impusă familiei. Familia nu e nicidcum locul refuzării sexualității. E locul exercițiului sexualității. Și nu cred că se poate spune că funcțiunea sa principală era reprimarea, cenzura pulsionilor. Altfel spus,, mă gîndesc că schema lui Reich trebuie să fie complet abandonată. E ipoteza mea de lucru.

– Există o etică sceptică? Cînd nu mai există principii etice normative, cînd nu mai rămîn decât decizii pragmatice, se poate atunci imagina o alternativă la statul de poliție, cu atât mai mult cu cît țările care își spun socialiste nu dau deloc motive de speranță?

– Răspunsul la întrebarea dumneavoastră e trist, date fiind zilele sumbre pe care le trăim și dat fiind că succesiunea președintelui Mao a fost rezolvată pe calea armelor. Au fost împușcați sau înciși oameni, au fost puse în acțiune mitralierele. Astăzi, 14 octombrie, zi despre care putem spune, poate, că de la revoluția rusă din octombrie 1917 încوace, poate chiar de la mariile mișcări revoluționare europene din 1848, adică de șaizeci de ani sau, dacă vreți, de o sută de ani încоace,

e prima dată cînd nu mai există pe pămînt un singur punct de unde ar putea fișni lumina unei speranțe. Nu mai există orientare. Nici chiar în Uniunea Sovietică, asta e de la sine înțeles. Și nici în țările-satelit. Și asta e liimpede. Nici în Cuba. Nici în revoluția palestiniană, nici în China, evident. Nici în Vietnam, nici în Cambodgia. Pentru prima oară, stînga, față de cele ce tocmai s-au întîmplat în China, toată această gîndire a stîngii europene, această gîndire revoluționară europeană care își avea punctele de referință în lumea întreagă și le elabora într-un mod determinat, aşadar o gîndire care se orienta spre lucruri care se situau în afara ei însăși, această gîndire a pierdut reperele istorice pe care le găsea înapoi în alte părți ale lumii. Ea și-a pierdut punctele de sprijin concrete. Nu mai există nici măcar o singură mișcare revoluționară, și cu atît mai puțin o singură țară socialistă, între ghilimele, de la care ne-am putea reclama pentru a spune: așa trebuie făcut! Ȑsta e modelul! Aici e linia! E o stare de lucruri remarcabilă! Aș spune că suntem trimiși în anul 1830, altfel spus, că trebuie să reîncepem totul. Totuși, anul 1830 avea încă în spate Revoluția franceză și întreaga tradiție europeană a Luminilor, trebuie să reîncepem totul de la capăt și să ne întrebăm de la ce, plecînd, se poate face critica societății noastre într-o situație în care acel ceva pe care ne sprijiniserăm implicit sau explicit pînă acum pentru a face această critică, într-un cuvînt, importanta tradiție a socialismului trebuie să fie fundamental repusă în chestiune, căci tot ce a produs această tradiție socialistă în istorie e de condamnat.

– Așadar, dacă înțeleg bine, sunteți foarte pesimist?

– Voi spune că a avea conștiința dificultății condițiilor nu înseamnă pesimism. Aș spune că tocmai în măsura în care sunt optimist văd dificultățile. Sau, dacă vreți, tocmai pentru că văd dificultățile – și ele sunt enorme – trebuie mult optimism pentru a spune: să reîncepem! Trebuie să fie posibil să reîncepem. Adică, să reîncepem analiza, critica – bineînțeles nu pur și simplu analiza societății zise “capitaliste”, ci analiza sistemului social, etatist, puternic pe care-l găsim în țările sociale și capitaliste. Asta e critica de făcut. E o sarcină enormă, desigur. Trebuie început de pe acum și cu mult optimism.

## PUTERI ȘI STRATEGII

– Nu cumva există o răsturnare care face din critica intemnițării cuvântul cheie al neoliberalismelor sau al neopopulismelor?

– Mă tem, într-adevăr, de o anumită întrebuițare a apropierei gulag-intemnițare. O anumită întrebuițare care constă în a spune: fiecare avem gulagul nostru, e aici la ușile noastre, în orașele noastre, în spitale, în închisori; e aici în mintile noastre. Mă tem ca nu cumva sub pretextul “denunțărilor sistematice” să se instaleze un eclectism binevoitor. Și ca nu cumva să vină să se adăpostească aici o mulțime de manevre. Sunt îmbrățișate, într-o vastă indignare, într-un mare “suspin Lamourette”, toate persecuțiile politice din lume, și se permite astfel P.C.F. să participe la un miting la care trebuie să vorbească Pliucici. Ceea ce-l autorizează pe numitul P.C.F. să țină trei discursuri:

– adunării: iată-ne, pe noi și pe voi, cu toții laolaltă, foarte nefericiti; problemele U.R.S.S.-ului sunt aceleași ca și cele ale tuturor țărilor din lume, nici mai mici și nici mai rele, și reciproc. Să ne împărtăşim luptele, adică să le divizăm;

– partenerilor electorali: vedeți cît de liberi suntem, și noi ca și voi, față de U.R.S.S.. Ca și voi, denunțăm gulagul: lăsați-ne să o facem;

– în interiorul P.C.: vedeți cît de abili suntem în a evita problema gulagului sovietic. O dizolvăm în apa tulbure a intemnițărilor politice în general.

Mi se pare că trebuie distins între *instituția gulag* și *problema gulagului*. Ca toate tehnologiile politice, instituția gulag își are istoria sa, transformările și transferurile sale, funcționarea și efectele sale. Închiderea în epoca clasică face parte, pe cît se pare, din arheologia sa.

În ce privește problema gulagului, ea marchează o alegere

politică. Sînt cei care pun problema gulagului și cei care n-o pun. A pune problema gulagului înseamnă patru lucruri:

a) Înseamnă a refuza să examinăm gulagul pornind de la textele lui Marx sau ale lui Lenin, întrebîndu-ne prin ce eroare, deviație, nesocotință, distorsiune speculativă sau practică, a putut fi trădată în așa hal teoria.

Înseamnă dimpotrivă a examina toate aceste discursuri, oricăr de vechi ar fi, pornind de la realitatea gulagului. Mai degrabă decît să căutăm în texte ceea ce ar putea condamna dinainte gulagul, problema e mai bine să ne întrebăm ce anume din ele a permis, ce anume continuă să-l justifice, ce anume permite astăzi să fie în continuare acceptat intolerabilul său adevăr. Problema gulagului nu trebuie să se pună în termeni de eroare (rabat teoretic), ci de realitate.

b) Înseamnă a refuza să localizăm interrogația doar la nivelul cauzelor. Dacă întrebăm de îndată: care este "cauza" gulagului (înfîrzierea dezvoltării Rusiei, transformarea Partidului în birocrație, dificultățile economice proprii U.R.S.S.-ului), facem din gulag un fel de boală-abces, infecție, degenerescență, involuție. Nu îl gîndim decît negativ; obstacol de îndepărtat, disfuncție de corectat. Gulagul, boala de maternitate în țara care naște în dureri socialismul.

Problema gulagului trebuie să se pună în termeni pozitivi. Problema cauzelor nu poate fi disociată de cea a funcționării: la ce servește el, ce funcționare asigură, în ce strategii se integrează?

Gulagul trebuie să fie analizat ca operator economicopolitic într-un stat socialist. Nici un rabat istoricist. Gulagul nu este un rest sau o urmare. E un prezent plin.

c) Înseamnă a refuza să stabilim, pentru a face critica gulagului, un principiu de filtraj, o lege care ar fi interioare propriului nostru discurs sau propriului nostru vis. Vreau să spun prin asta: să renunțăm la politica ghilimelelor, să nu ne eschivăm afectînd socialismul sovietic cu ghilimelele infamante și ironice care să pună la adăpost bunul, adevăratul socialism – fără ghilimele – singurul care va da punctul de vedere legitim pentru a face o critică valabilă din punct de vedere politic a gulagului. De fapt, singurul socialism care merită ghilimelele deriderii e cel care, în mintea noastră, trăiește viața visătoare a idealității. Trebuie, dimpotrivă, să deschidem ochii la ceea ce permite, acolo, la fața locului, să se reziste gulagului; acel ceva plecînd de la care el devine insuportabil și acel ceva care poate da oamenilor anti-gulagului curajul să se ridice și să moară pentru a putea rosti un cuvînt sau un poem. Trebuie să aflăm ce-l face pe Mikael

Stern să spună: "Nu mă voi preda"; și, de asemenea, să aflăm cum au găsit acești bărbați și aceste femei, "aproape analfabeți", adunați (sub ce amenințări?) pentru a-l acuza, forța să-l disculpe în mod public. Pe ei trebulie să-i ascultăm și nu micul nostru romanț de dragoste seculară cu "socialismul". Pe ce se sprijină ei, ce le dă energia, ce lucrează în rezistențele lor, ce îi face să se ridice? Și, mai ales, să nu-i întrebăm dacă sînt, totuși și în ciuda tuturor, "comuniști", ca și cum asta ar fi condiția pentru ca noi ceilalți să acceptăm să-i înțelegem<sup>1</sup>. Pîrghia împotriva gulagului nu e în mintea noastră, ci în trupurile lor, în energia lor, în ceea ce fac, spun și gîndesc.

d) Înseamnă a refuza disoluția universalistă în "denunțarea" tuturor închiderilor posibile. Gulagul nu e o problemă de pus în mod uniform oricărei societăți, indiferent care ar fi ea. Ea trebuie pusă în mod specific fiecărei societăți sociale, în măsura în care nici una dintre ele din 1917 încocace nu a ajuns de fapt să funcționeze fără un sistem mai mult sau mai puțin dezvoltat de gulag.

În fond, trebuie pusă în evidență, mi se pare, specificitatea problemei gulagului împotriva oricărui rabat teoretic (care face din el o greșală lizibilă plecînd de la texte), împotriva oricărui rabat istoricist (care face din el un efect de conjunctură izolabil plecînd de la cauze), a oricărei disocieri utopice (care l-ar plasa, o dată cu pseudo- "socialismul", în opoziție cu socialismul "însuși"), a oricărei disoluții universalizante în forma generală a închiderii. Toate aceste operații au același rol – și nu e pe măsura lor să asigure o sarcină atât de dificilă: a continua, în ciuda gulagului, să facem să circule printre noi un discurs de stînga ale cărui principii organizatorice ar rămîne aceleasi. Mi se pare că analiza lui Glucksmann scapă tuturor acestor rabaturi care sînt practice cu atită drag<sup>2</sup>.

Acestea fiind zise despre specificitatea problemei gulagului, rămîn două probleme:

– cum să legăm în mod concret, în analiză și în practică, critica tehnologiilor de normalizare care derivă istoric vorbind din încisoarea clasică, de lupta împotriva gulagului sovietic, ca pericol

<sup>1</sup> De notat că în Franța nu există, ca în alte țări, o publicație regulată a contraculturii sovietice. Asta, și nu textele lui Marx, ar trebui să ne fie materialul de reflecție.

<sup>2</sup> Glucksmann (A), *La Cuisinière et le Mangeur d'hommes. Essai sur les rapports entre L'Etat, le marxisme et les camps de concentration*, Paris, Ed. du Seuil, col. "Combats", 1975.

ascendent din punct de vedere istoric? Unde sunt prioritățile? Ce legături organice putem stabili între cele două sarcini?

— cealaltă problemă, care se leagă de precedenta (răspunsul la aceasta din urmă condiționând parțial răspunsul la prima), vizează existența unei "plebe", țintă permanentă și mereu mută a dispozitivelor de putere. La prima întrebare mi se pare în prezent imposibil de dat un răspuns peremptoriu și individual. Trebuie să încercăm să elaborăm un răspuns prin conjuncturile politice pe care le avem acum de traversat. La cea de-a doua, în schimb, mi se pare că putem da cel puțin o schiță de răspuns. Fără îndoială, "plebea" nu trebuie concepută ca fondul permanent al istoriei, obiectivul final al tuturor aservirilor, vatra niciodată întru totul stinsă a tuturor revoltelor. Fără îndoială, nu există realitate sociologică a "plebei". Ci există întotdeauna ceva, în corpul social, în clase, în grupuri, în indivizi însăși care scapă într-un anumit fel relațiilor de putere; ceva care nu e nicidecum materia primă mai mult sau mai puțin docilă sau îndărătnică, ci mișcarea centrifugă, energia inversă, scăparea.

"Plebea" nu există, fără îndoială, dar există "plebe". Există plebe în corpuri, în suflete, există în indivizi, în proletariat, există în burghezie, dar cu extensiune, forme, energii, ireductibilități diverse. Această parte de plebe nu e atât exteriorul în raport cu relațiile de putere, cât limita lor, reversul lor, reacția lor, e ceea ce răspunde oricărei ofensive a puterii printre-o mișcare de eliberare de aceasta; e, aşadar, ceea ce motivează orice nouă dezvoltare a rețelelor de putere. Reducerea plebei se poate efectua în trei feluri: fie prin subjugarea sa efectivă, fie prin folosirea sa ca plebe (*cf. exemplul delincvenței în secolul al XIX-lea*), atunci cînd se fixează ea însăși conform unei strategii de rezistență. A lua acest punct de vedere al plebei, care e acela al reversului și al limitei în raport cu puterea, e aşadar indispensabil pentru a face analiza dispozitivelor sale; de aici plecînd pot fi înțelese funcționarea și dezvoltările sale. Nu cred că asta s-ar putea confunda în nici un fel cu un neopopulism care ar substanția plebea sau cu un neoliberalism care i-ar cînta drepturile primitive.

— *Problema exercițiului puterii e gîndită cu mare placere astăzi în termenii iubirii (stăpînului) sau dorinței (maselor pentru fascism). Poate fi făcută genealogia acestei subiectivizări? Si pot fi specificate formele de consumămint, "motivele supunerii" a căror funcționare o travestesc? În jurul sexului se instituie după unii ineluctabilitatea stăpînului, după ceilalți, subversiunea cea mai radicală. Puterea e atunci reprezentată ca interzicere, legea ca formă, iar sexul ca*

*materie a interdicției. E legat acest dispozitiv – care autorizează două discursuri contradictorii – de “accidentul” descoperirii freudiene său trimite el mai degrabă la o funcțiune specifică a sexualității în economia puterii?*

– Nu mi se pare că pot fi abordate în aceeași manieră aceste două noțiuni: iubirea stăpînului și dorința de fascism a maselor. Desigur, în ambele cazuri, găsim o anumită “subiectivizare” a raporturilor de putere; dar ea nu se produce și într-o parte, și în cîrla altă în același fel.

Ceea ce deranjează, în afirmarea dorinței de fascism a maselor, e faptul că afirmarea acoperă lipsa unei analize istorice precise. Văd în astă efectul unei complicități generale în refuzul de a decifra ceea ce a fost cu adevărat fascismul (refuz care se traduce fie prin generalizarea: fascismul e pretutindeni și mai ales în mințile noastre, fie prin schematizarea marxistă). Non-analiza fascismului e unul dintre faptele politice importante ale acestor ultimi treizeci de ani. Ceea ce permite să se facă din el un semnificant flotant, a cărui funcție e esențialmente de denunțare: procedeele oricărei puteri sunt bănuite a fi fasciste tot așa cum masele sunt bănuite a fi la fel în dorințele lor. Sub afirmarea dorinței maselor pentru fascism, zace o problemă istorică ale cărei mijloace de rezolvare nu le-am descoperit încă.

Noțiunea de “iubire a stăpînului”\* pune, cred, alte probleme. Ea e o anumită manieră de a nu pune problema puterii sau mai degrabă de a o pune în așa fel încît să nu poată fi analizată. Și asta prin inconsistența noțiunii de stăpîn, bîntuită doar de fantomele diverse ale stăpînului cu sclavul său, a maestrului (*maître*) cu discipolul său, a maistrului (*maître*) cu ucenicul său, a stăpînului care pronunță legea și care rostește adevărul, a stăpînului care cenzurează și interzice.

Asta pentru că de această reducere a instanței puterii la figura stăpînului se leagă o alta: reducerea procedurilor de putere la legea de interzicere. Această reducere la lege joacă trei roluri principale:

– permite să fie pusă în evidență o schemă a puterii omogenă la orice nivel ne-am situa și în orice domeniu ar fi: familie sau stat, raport de educație sau de producție;

– permite să nu fie gîndită niciodată puterea decât în termeni negativi: refuz, delimitare, baraj, cenzură. Puterea e ceea ce spune nu. Iar înfruntarea cu puterea astfel concepută nu apare decât ca

\* Aluzie la lucrările lui Pierre Legendre: *L'Amour du censeur. Essai sur l'ordre dogmatique*, Paris, Ed. du Seuil, 1974; *Jouir du pouvoir. Traité de la bureaucratie patriote*, Paris, Ed. de Minuit, 1976.

transgresiune;

– permite să fie gîndită operația fundamentală a puterii ca un act de vorbire: enunțare a legii, discurs al interdicției. Manifestarea puterii îmbracă forma pură a lui: "nu trebuie să".

O atare concepție aduce un anumit număr de beneficii epistemologice. Și asta prin posibilitatea de a o lega de o etnologie centrată pe analiza marilor interdicții ale alianței și de o psihanaliză centrată pe mecanismele refulării. Una și aceeași "formulă" de putere (interdicția) este astfel aplicată tuturor formelor de societate și tuturor nivelurilor de supunere. Or, făcînd din putere instanța lui nu, sănsem conduși spre o dublă "subiectivizare": de partea în care se exercită, puterea e concepută ca un fel de mare Subiect absolut – real, imaginar sau pur juridic, puțin contează – care articulează interdicția: suveranitatea tatălui, a monarhului, a voinței generale. De partea în care puterea este suportată, se tinde în egală măsură la o "subiectivizare", determinînd punctul pe care se face acceptarea interdicției, punctul în care se spune "da" sau "nu" puterii; și exact astfel, pentru a da seama de exercițiul suveranității, se presupune fie renunțarea la drepturile naturale, fie contractul social, fie iubirea stăpînului. De la edificiul construit de juriștii clasici pînă la concepțiiile actuale, mi se pare că problema e mereu pusă în aceeași termeni: o putere esențialmente negativă care presupune pe de o parte un suveran al cărui rol e să interzică și de cealaltă parte un subiect care trebuie într-un anumit fel să spună da acestei interdicții. Analiza contemporană a puterii în termeni de *libido* e articulată tot pe această veche concepție juridică.

De unde privilegiul secular al unei astfel de analize? De ce e puterea în mod aștăzi de regulat descifrată în termenii pur negativi ai legii de interzicere? De ce e puterea imediat gîndită ca sistem de drept? Se va spune fără îndoială că, în societățile occidentale, dreptul a slujit întotdeauna de mască puterii. Se pare că această explicație nu este cu totul suficientă. Dreptul a fost un instrument efectiv de constituire a puterilor monarhice în Europa, și timp de secole gîndirea politică a fost subordonată problemei suveranității și a drepturilor sale. Pe de altă parte, dreptul a fost, mai ales în secolul al XVIII-lea, o armă de luptă împotriva aceleiași puteri monarhice care se servise de el pentru a se afirma. În sfîrșit, a fost modul principal de reprezentare a puterii (iar prin reprezentare nu trebuie înțeles ecran sau iluzie, ci mod de acțiune reală).

Dreptul nu este nici adevarul nici alibiul puterii. E un instrument

deopotrivă complex și parțial al acesteia. Forma legii și efectele de interdicție pe care le poartă sănt de resutat printre multe alte mecanisme non juridice. De aceea, sistemul penal nu trebuie analizat pur și simplu ca un aparat de interzicere și de represiune a unei clase asupra altelui și nici ca un alibi care adăpostește violențele fără de lege ale clasei dominante; el permite o gestiune politică și economică prin diferența între legalitate și ilegalitate. La fel, pentru sexualitate: interdicția nu e fără îndoială forma majoră după care o investește puterea.

— *Analiza tehniciilor de putere se opune discursurilor despre iubirea stăpînului sau dorința fascismului. Dar oare nu le face ea loc absolutizînd puterea, presupunînd-o ca dintotdeauna deja dată, perseverînd în ființa sa în fața unei gherile la fel de perseverente a maselor, și abandonînd întrebarea: cui și la ce servește? Nu ar exista în spatele acestui fapt un raport duplicitar al anatomiei politice cu marxismul: lupta de clasă refuzată ca ratio a exercițiului puterii funcționînd totuși ca și garanție ultimă de inteligibilitate a dresării trupurilor și spiritelor (producere a unei forțe de lucru apte pentru sarcinile pe care i le impune exploatarea capitalistă etc.)?*

— E adevărat, se pare, că puterea este “dintotdeauna deja dată”; că nu sîntem niciodată “în afară”, că nu există “margini” pentru țopăiala celor care sănt în opozitie. Dar asta nu înseamnă că trebuie admisă o formă incontornabilă de dominare sau un privilegiu absolut al legii. Că nu putem fi niciodată “în afara puterii” nu înseamnă că sîntem oricum prinși în capcană.

Aș sugera mai degrabă (dar astea sănt ipoteze de explorat):

- că puterea e coextensivă corpului social; nu există, între ochiurile rețelei sale, plaje de libertăți elementare;
- că relațiile de putere sănt intricate în alte tipuri de relații (de producție, de alianță, de familie, de sexualitate) în care ele joacă un rol deopotrivă condiționant și condiționat;
- că ele nu se supun formei unice a interdicției și a pedepsei, ci că sănt de multiple forme;
- că încrucișarea lor conturează fapte generale de dominare, că această dominare se organizează într-o strategie mai mult sau mai puțin coerentă și unitară; că procedurile disparate, heteromorfe și locale de putere sănt reajustate, întărite, transformate prin aceste strategii globale și toate acestea cu numeroase fenomene de inertie, de decalaje, de rezistențe; că nu trebuie aşadar presupus un fapt prim și masiv de dominare (o structură binară cu “dominanți” pe de o parte și

cu "dominații", de cealaltă), ci mai degrabă o producere multiformă de raporturi de dominare care sănătatea și integrabile în strategii de ansamblu;

– că relațiile de putere "servesc" într-adevăr, dar nicidcum pentru că sănătatea "în slujba" unui interes economic dat ca primitiv, ci pentru că ele pot fi utilizate în strategii;

– că nu există relații de putere fără rezistențe; că acestea din urmă sănătatea cu atât mai reale și mai eficiente cu cât se formează tocmai acolo unde se exercită relațiile de putere; rezistența la putere nu trebuie să vină de altundeva pentru a fi reală; ci ea nu e prinsă în capcană deoarece e compatrioata puterii. Ea există cu atât mai mult cu cât e acolo unde e și puterea; ea e, aşadar, asemenea acesteia, multiplă și integrabilă în strategii globale.

Lupta de clasă poate deci să nu fie aceea "ratio a exercițiului puterii" și să fie totuși "garanția inteligeabilității" unor mari strategii.

– *Analiza gherilei mase/putere poate scăpa oare gîndirilor reformiste care fac din revoltă semnalizatorul care obligă în sus la o nouă adaptare sau amăgirea prin care se instituie o nouă formă de stăpînire? Poate fi gîndit refuzul în afara dilemei între reformism și angelism? Convorbirea cu Deleuze din L'Arc<sup>1</sup> dădea teoriei funcțiunea unei cutii de unelte în serviciul subiecților politici, pe baza unor experiențe precum cea a GIP. Astăzi, cînd partidele traditionale și-au reinstalat hegemonia la stînga, cum să facem din lada de scule altceva decît un instrument de cercetare asupra trecutului?*

– Trebuie distinsă critica reformismului ca practică politică de critica unei practici politice prin bănuiala că ea poate face loc unei reforme. Această a doua formă de critică e frecventă în grupurile de extremă stînga, iar întrebuițarea sa face parte din mecanismele de microterorism cu care au funcționat adesea. Ea constă în a spune: "Atenție! Oricare ar fi radicalitatea ideală a intențiilor voastre, acțiunea voastră e atât de locală, obiectivele voastre atât de izolate, încât adversarul va putea să aranjeze situația în acest punct precis, să cedeze dacă e nevoie, fără a compromite nimic din situația sa de ansamblu; mai mult, va repăra, plecînd de aici, punctele de transformare necesare; și iată-vă recuperati". Blestemul e aruncat. Dar mi se pare că această critică "prin" reformism se bazează pe două erori:

---

<sup>1</sup> "Les intellectuels et le pouvoir. Entretien Michel Foucault et Gilles Deleuze", *L'Arc*, nr. 49, 1972.

– nesocotirea formei strategice pe care o îmbracă procesele luptei. Dacă se admite că forma deopotrivă generală și concretă a luptei e contradicția, e sigur că tot ce o poate localiza, tot ce permite o înțelegere cu ea va avea valoare de frână sau de blocaj. Dar problema e de a ști dacă o logică a contradicției poate servi ca principiu de intelligibilitate și ca regulă de acțiune în lupta politică. Atingem aici o considerabilă problemă istorică: cum se face că din secolul al XIX-lea s-a tins în mod atât de constant spre disoluția problemelor specifice luptei și strategiei sale în logica săracă a contradicției? Există pentru asta o serie întreagă de motive pe care va trebui, cu siguranță, să încercăm să le analizăm într-o bună zi. Trebuie în orice caz să încercăm să gîndim lupta, formele sale, obiectivele, mijloacele, procesele sale conform unei logici care va fi trecut peste constrângerile sterilizante ale dialecticii. Pentru a gîndi legătura socială, gîndirea politică "burgheză" a secolului al XVIII-lea și-a atribuit *forma juridică a contractului*. Pentru a gîndi lupta, gîndirea "revoluționară" a secolului al XIX-lea și-a atribuit *forma logică a contradicției*: una nu e cu nimic mai bună decît cealaltă. În schimb, marile state ale secolului al XIX-lea și-au atribuit o gîndire strategică, în vreme ce luptele revoluționare nu și-au gîndit strategia decît într-un mod foarte conjunctural și încercând mereu s-o înscrie în orizontul contradicției;

– fobia de replica reformistă la adversar e legată și ea de o altă greșeală: E privilegiul acordat celei ce se numește, fără glumă, "teoria" verigii celei mai slabe; un atac local n-ar trebui să aibă sens și legitimitate decît dacă e îndreptat spre elementul care, cedind, va permite ruptura totală a lanțului: acțiune locală, aşadar, dar care, prin alegerea situației sale, va acționa, în mod radical, asupra întregului. Și aici, încă, ar trebui să ne întrebăm de ce a avut această propunere un asemenea succes în secolul al XX-lea și de ce a fost erijată în teorie. Bineînțeles, a permis să fie gîndit ceea ce fusese pentru marxism imprevizibilul: revoluția din Rusia. Dar, în general, trebuie să recunoaștem că e vorba aici de o propunere nu dialectică, ci strategică – foarte elementară, de altfel. Ea a fost minimumul strategic acceptabil pentru o gîndire guvernată de forma dialectică și a rămas încă foarte aproape de dialectică deoarece enunța posibilitatea, pentru o situație locală, de a trece drept contradicție a întregului. De aici solemnitatea cu care a fost erijată în "teorie" această propunere "leninistă" care ține cu adevărat de primele învățături ale unui sublocotenent în rezervă. Și în numele acestei propunerii, orice acțiune locală e terorizată de următoarea dilemă: sau atacați local, dar trebuie să fiți siguri că e

veriga cea mai slabă a cărei rupere va face să sară totul în aer, sau nu a sărit totul în aer, veriga n-a fost cea mai slabă, adversarul n-a trebuit decât să-și reorganizeze frontul, reforma v-a resorbit atacul.

Mi se pare că toată această intimidare prin frica de reformă e legată de insuficiența unei analize strategice specifice luptei politice – luptei în cîmpul puterii politice. Rolul teoriei astăzi mi se pare tocmai acesta: nu să formuleze sistematicitatea globală care repune totul la loc, ci să analizeze specificitatea mecanismelor de putere, să repereze legăturile, extensiunile, să edifice din aproape în aproape o cunoaștere strategică. Dacă “partidele tradiționale și-au reinstalat hegemonia la stînga”, și mai ales asupra diverselor lupte pe care nu le controlaseră, unul dintre motive – printre multe altele – a fost că nu s-a oferit, pentru a le examina derularea și efectele, decât o logică profund inadecvată.

Teoria ca ladă de scule asta înseamnă:

- că e vorba de a construi nu un nou sistem, ci un instrument: o logică proprie raporturilor de putere și luptelor care se angajează în jurul lor;
- că această cercetare nu se poate face decât din aproape în aproape, plecînd de la o reflecție (necesar istorică în unele dintre dimensiunile sale) asupra situațiilor date.

N.B.: Aceste întrebări mi-au fost adresate în scris. Am răspuns în același fel, dar improvizînd și fără a schimba nimic, practic, din prima redactare. Nu din încredere în virtuile spontaneității, ci pentru a lăsa un caracter problematic, voit nesigur, afirmațiilor avansate. Ceea ce am spus aici nu e “ceea ce gîndesc eu”, ci lucruri despre care mă întreb adesea dacă nu le-am putea gîndi.

# POLITICĂ ȘI ETICĂ

— S-au făcut multe comparații, în ultima vreme, în America, între munca dumneavoastră și cea a lui Jürgen Habermas. S-a putut chiar spune că vă ocupați mai mult de etică, iar el de politică. Habermas, de exemplu, de la primele sale lecturi, vede în Heidegger un moștenitor politic dezastroz al lui Nietzsche. Îl asociază pe Heidegger cu neoconservatorismul german. Neoconservatorii sînt, pentru el, moștenitorii conservatori ai lui Nietzsche, în timp ce dumneavoastră sănăti moștenitorul lui anarchic. Dar dumneavoastră nu interpretați în același fel tradiția filosofică, nu-i aşa?

— E un fapt. Cînd Habermas era la Paris, am discutat îndelung, și am fost frapat într-adevăr să-l aud constatănd cît de prezentă și de importantă era pentru el problema lui Heidegger, precum și implicațiile politice ale gîndirii lui Heidegger. Din tot ce mi-a spus e ceva care mă lasă perplex și asupra căruia mi-ar plăcea să mă reinterroguez: după ce mi-a explicat în ce fel, într-adevăr, gîndirea lui Heidegger constituia un dezastru politic, mi-a vorbit despre unul dintre profesorii săi, care era un mare kantian, foarte cunoscut între 1930-1940, și mi-a explicat cît de uimit și de dezamăgit a fost cînd, privind în fișierele bibliotecii, a găsit prin 1934 texte ale acestui ilustru kantian care erau complet naziste.

Eu am trăit în ultimele zile exact aceeași experiență cu Max Pohlenz, care s-a făcut, de-a lungul întregii sale vieți, heraldul valorilor universale ale stoicismului. Tocmai am găsit textul său din 1934 consacrat *Führertum-ului* în stoicism\*. Recitați pagina de introducere și ultimele remarci ale cărții despre *Führersideal* și despre veritabilul umanism pe care-l reprezintă Volk-ul însuflețit de conducerea șefului... Heidegger n-a scris nimic mai grav. Nimic din

\* Pohlenz, M., *Antikes Führertum. Cicero de Officiis und das Lebensideal des Panaitios*, Leipzig, Teubner, 1934.

toate acestea nu condamnă stoicismul sau kantismul, desigur.

Dar cred că trebuie să fim conștienți de mai multe aspecte: slaba legătură "analitică" dintre o concepție filosofică și atitudinea politică concretă a celui care se reclamă de la ea; "cela mai bune" teorii nu constituie o protecție foarte eficientă împotriva unor opțiuni politice dezastrosoase; anumite mari teme, precum "umanismul" pot servi la orice, la a arăta, bunăoară, cu cîtă gratitudine l-ar fi salutat Pohlenz pe Hitler.

Nu conchid de aici că se poate spune orice în ordinea teoriei; ci, dimpotrivă, că trebuie să avem o atitudine exigentă, prudentă, "experimentală"; trebuie să confruntăm în fiecare clipă, pas cu pas, ceea ce gîndim și ceea ce spunem cu ceea ce facem și cu ceea ce suntem. Puțin îmi pasă de cei care zic: "Împrumutați idei de la Nietzsche; or, Nietzsche a fost utilizat de către naziști, deci..."; în schimb, m-a interesat întotdeauna să leg, pe cît se poate de strîns, analiza istorică și teoretică a relațiilor de putere, a instituțiilor și a cunoștințelor cu mișcările, criticile și experiențele care le pun, în realitate, în discuție. Dacă am ținut la toată această "practică", nu a fost pentru a "aplica" idei, ci pentru a le proba și a le modifica. Cheia atitudinii politice a unui filosof nu trebuie căutată în ideile sale, ca și cum ar putea fi dedusă din ele, ci în filosofia sa, ca viață, în viața sa filosofică, adică în *ethos-ul* său.

Printre filosofii francezi care au făcut rezistență în timpul războiului, a fost și Cavaillès, un istoric al matematicilor care se interesa de dezvoltarea structurilor lor interne. Nici unul dintre filosofii angajamentului politic, nici Sartre, nici Simone de Beauvoir, nici Merleau-Ponty, n-a făcut nimic.

— Este ceva aici care s-ar putea aplica și travaliului dumneavoastră istoric? Mi se pare că cei care vă citesc văd în dumneavoastră, mai mult chiar decât ați dori, un gînditor politic – sau mergem prea departe? A face din dumneavoastră un moștenitor anarchist al lui Nietzsche mi se pare complet eronat; înseamnă a vă așeza munca într-un context greșit.

— Aș fi de acord să se spună că ceea ce mă interesează întradevăr este mai mult morala decât politica, sau, în orice caz, politica în ipostaza de etică.

— Dar s-ar putea spune același lucru despre munca dumneavoastră de acum cinci sau zece ani? Altfel spus,, din vremea când făceați figură mai degrabă de filosof sau de istoric al puterii decât de istoric al sinelui sau al subiectului? Cu siguranță că asta a

*făcut să fiți percepții mai degrabă drept cineva care propovăduia o concepție diferită despre politică, decât cineva care nu propovăduia nici una. Aceasta este motivul pentru căre marxiștii, habermasienii și alții au văzut în dumneavoastră o figură ce trebuia combătută.*

— Ceea ce m-a frapat a fost că, de la bun început, am fost considerat de către marxiști un dușman, de către cei de dreapta un dușman, de către cei de centru tot ca dușman. Cred că dacă munca mea ar fi un travaliu esențialmente politic, ar trebui, totuși, să-și găsească un loc undeva.

— Unde?

— Nu știu... Dacă ar fi politic, ar trebui să-și găsească localizarea în cîmpul politic. În fapt, am vrut mai ales să pun întrebări politicii și să fac să apară în cîmpul politicii, precum și în cel al interogației istorice și filosofice, probleme care nu-și aveau acolo drept de cetate. Întrebările pe care încerc să le pun nu sunt determinate de o concepție politică prealabilă și nici nu tind spre realizarea unui proiect politic definit.

Este tocmai ceea ce încearcă să spună oamenii atunci când îmi reproșează că nu prezint o teorie de ansamblu. Dar eu cred, în schimb, că aceste forme de totalizare oferite de politică sunt întotdeauna, în fapt, foarte limitate. Eu încerc, dimpotrivă, dincolo de orice *totalizare*, în același timp *abstractă* și *limitativă*, să *deschid* probleme cât mai *concrete* și *generale* cu puțință – probleme care întorc politica pe dos, care străbat societățile în diagonală și sunt în același timp constitutive pentru istoria noastră și constituie de către ea; astfel, problema raporturilor dintre rațiune și nebunie, ca și problema maladiei, a crimei sau a sexualității. și trebuia să încerc să le pun ca probleme de actualitate și de istorie, ca probleme morale, epistemologice și politice.

— *Dar toate acestea sunt greu de situație înăuntrul unei lupte care e deja angajată, deoarece limitele sunt fixate de alții...*

— E dificil să proiectezi aceste întrebări care au mai multe dimensiuni, mai multe fațete, într-un spațiu personal politic. Au existat marxiști care au afirmat că sunt un pericol pentru democrația occidentală – asta s-a scris –, un socialist a scris că gînditorul care îmi era cel mai apropiat era Adolf Hitler din *Mein Kampf*. Am fost considerat de liberali ca un agent tehnocrat al guvernării gaulliste, am fost considerat de cei de dreapta, de gaulliști sau alții, ca un anarchist periculos de stînga; un profesor american a întrebat de ce se invită, în universitățile americane, un cripto-marxist ca mine, care era în mod

manifest un agent K.G.B. etc. Astă n-are nici o importanță; am fost cu toții expuși la astă, și cred că și voi la fel. Nu e vorba de a face un caz particular din situația mea ci, dacă dorîți, cred că a pune astfel de întrebări etico-epistemologico-politice nu însacămnă a te situa pe un eșichier.

— *Denumirea de gînditor etic, cu referire la dumneavoastră, mi se pare corectă, foarte interesantă, dar trebuie spus că nu sînteți pur contemplativ. Sînt ani buni de cînd desfășurați o acțiune în sectoare precise ale societății franceze și, ceea ce este interesant, ceea ce, poate, și constituie o provocare majoră pentru partidele politice, este felul în care procedați, legînd analiza de un tip de acțiune care nu este ideologic în el însuși sine, și care este deci cu atât mai greu de numit... În plus, ajutați alți oameni să-și ducă luptele proprii în domenii specifice; avem aici cu siguranță o etică, dacă se poate spune, a interacțiunii dintre teorie și practică; o etică ce constă în a le lega una de celalătă. Gîndirea și acțiunea sunt legate în manieră etică, dar această manieră produce rezultate pe care trebuie cu siguranță să le numim politice.*

— Da, dar cred că etica este o practică, iar *ethos*-ul un fel de a fi. Să luăm un exemplu care ne privește pe toți, Polonia. Dacă se pune problema Poloniei în termeni politici, este evident că se ajunge repede să se spună că nu se poate face nimic. Nu se poate face o debarcare de parașutiști și nu se pot trimite blindate pentru a elibera Varșovia. Cred că din punct de vedere politic trebuie să se realizeze acest fapt, dar cred că suntem de acord să se spună că, din motive etice, trebuie să punem problema Poloniei sub forma unei non-acceptări a ceea ce se petrece acolo și a pasivității guvernelor noastre și cred că aceasta este o atitudine etică, dar și politică; ea nu constă doar în a spune că protestez, ci în a face din această atitudine un fapt politic cît de consistent cu puțință, și de care cei care guvernează aici sau acolo vor fi pregătiți, într-un fel sau altul, să țină cont.

— Exista un mod de a considera politica – în Statele Unite e asociat de obicei cu numele lui Hannah Arendt, și acum cu cel al lui Jürgen Habermas – care, în loc să considere puterea ca un raport de dominație, vede posibilitatea să în acțiunea concertată, în acțiunea comună. Această idee că puterea poate fi un consens, o sferă de intersubiectivitate, o acțiune comună, este o idee pe care munca dumneavoastră pare să dorească să-o zdruncine. Vom găsi cu greu în opera dumneavoastră viziunea unei politici diferite. În acest sens, eventual, puteți fi percepțut ca un gînditor antipolitic.

— Voi da cîteva exemple foarte simple, dar care nu se vor îndepărta, cred, de tema pe care ați ales-o: dacă luăm sistemul penal, întrebările care se pun în prezent, se știe că în multe țări democratice, se încearcă să se facă să funcționeze justiția penală sub o altă formă, sub forma a ceea ce se cheamă în Statele Unite *informal justice*, iar în Franță, forma societală. Cu alte cuvinte, se dă în realitate unor grupuri, unor lideri din grupuri, o anumită formă de autoritate care supune altor reguli și altor instrumente, dar care produce, de asemenea, efecte de putere care nu sunt neapărat valabile doar pentru că nu sunt statale, că nu trec prin aceeași rețea de autoritate. Pentru a reveni la întrebarea dumneavoastră, ideea unei politici consensuale poate, într-adevăr, la un moment dat, să servească, fie ca principiu regulator, fie mai ales ca principiu critic în raport cu alte forme politice; dar nu cred că asta epuizează problema relației de putere.

— Aș putea, în legătură cu acest subiect, să vă pun o întrebare, plecind de la Hannah Arendt? Arendt rezerva folosirea cuvîntului "putere" unui singur versant, dar să-l utilizăm într-un sens mai larg, să spunem că ea a întrevăzut cei doi versanți posibili ai puterii. Există, între oameni, raporturi care le permit să facă lucruri pe care nu le-ar fi putut face altfel; oamenii sunt legați prin raporturi de putere în sensul în care au, împreună, o capacitate de care n-ar dispune singuri; iar asta presupune, printre altele, o comunitate de vederi, care poate să implice și raporturi de subordonare, întrucît una din condițiile necesare ale acestei acțiuni comune poate fi aceea de a avea capi sau lideri - dar asta, pentru Hannah Arendt, nu poate constitui raporturi de dominație; apoi, există un alt aspect al puterii, un aspect oarecum subînțeles în chiar aceste raporturi: cel care pune în joc, de manieră neechivocă, raporturile de dominație ale anumitor indivizi asupra celorlalți. Recunoașteți aceste două aspecte ale puterii? Sau puterea se definește pentru dumneavoastră mai degrabă în termenii celui de-al doilea aspect?

— Aveți totală dreptate să puneți această problemă a raportului de dominație pentru că, într-adevăr, mi se pare că, în multe dintre analizele pe care Hannah Arendt le-a făcut sau, în orice caz, în acea perspectivă, se disocia destul de constant relația de dominație de relația de putere; se poate admite pe bună dreptate că anumite relații de putere funcționează de așa natură încât induc, în mod global, un efect de dominație, dar rețeaua constitutivă de către relațiile de putere nu permite nicidcum o distincție tranșantă. Cred că, plecind de la această temă generală, trebuie să fim extrem de prudenti și de empirici

în același timp. Nimic nu dovedește, de exemplu, că în relația pedagogică – vreau să spun în relația de învățare, această trecere de la cel care știe mai mult la cel care știe mai puțin, – nu autosugestia ar fi cea care dă cele mai bune rezultate; nimic nu dovedește, din contrar, că nu ea blochează lucrurile. Deci aş spune da, în mare, cu rezerva că trebuie avute în vedere toate detaliile.

– *Dacă presupunem că modelul consensului nu este, poate, decât o posibilitate fictivă, atunci înseamnă că oamenii pot acționa în funcție de această ficțiune în așa fel încât rezultatele obținute să fie superioare acțiunii care ar rezulta din această concepție, după părerea mea mai deprimantă, a politicii ca dominație și represiune; astfel încât, dacă empiric aveți dreptate, și dacă utopia poate să nu se realizeze niciodată, atunci, pragmatic, acest fapt, într-un sens anume, ar putea fi mai bun, mai sănătos, mai eliberator – asociați la asta toate valorile pozitive pe care le dorîți – dacă consensul ar rămîne pentru noi un scop de atins, mai degrabă decât un scop pe care-l negăm și pe care-l declarăm peste putința noastră de înțelegere.*

– Da, acesta e ceea ce consider un principiu critic...

– *Principiu regulator ?*

– N-aș spune, poate, principiu regulator întrucât ar însemna să mergem prea departe pentru că, din moment ce spuneți principiu regulator, admiteți deja faptul că în funcție de asta trebuie să se organizeze faptul, în limite care pot fi definite de experiență sau de context. Aș spune mai degrabă că e o idee pe care trebuie să-o avem în permanență: a ne întreba care este partea de non-consensualitate care este implicată într-o astfel de relație de putere, și dacă această parte de non-consensualitate este necesară sau nu, iar atunci putem chestiona orice relație de putere în această măsură. Aș spune la limită: nu trebuie poate să fim pentru consensualitate, ci mai degrabă împotriva non-consensualității.

– *Problema subordonării nu este aceeași cu cea a punerii în ordine. În epoca noastră vedem adeseori, în numele consensului, al eliberării, al exprimării personale etc., o organizare cu totul diferită a cîmpurilor de putere, care nu este dominația în sens strict, dar care nu este totuși foarte atrăgătoare. În opinia mea, una dintre ideile avansate de analizele asupra puterii a fost de a arăta că anumite concepții ale supunerii care nu era o punere în ordine în sensul strict, puteau fi, totuși, foarte periculoase.*

– Puterea de tip disciplinar, precum cea exersată – cea care a fost exersată, cel puțin – într-un anumit număr de instituții, precum cele pe

care Goffman le numea instituții totale, este absolut localizată, e o formulă inventată la un moment dat, care a produs un anumit număr de rezultate, a fost resimțită ca totalmente insuportabilă sau parțial insuportabilă; dar ceea ce e clar e că nu asta reprezintă în mod adecvat toate relațiile de putere și toate posibilitățile de relații de putere. Puterea nu este disciplină, disciplina este doar o procedură posibilă a puterii.

– *Dar nu există și raporturi de disciplină care să nu fie în mod necesar raporturi de dominație?*

– Bineînțeles, există și discipline consensuale. Eu am încercat să indic doar limitele a ceea ce voiam să fac, adică analiza unei figuri istorice precise, a unei tehnici precise de guvernămînt a indivizilor. În consecință, acele analize nu pot nicicum, în mintea mea, să echivaleze cu o analitică generală a oricărei relații de putere posibile.

# INTELECTUALUL ȘI PUTERILE

— *Ca actor, are intelectualul de stînga ceva de făcut ce numai el ar putea să facă într-o mișcare socială?*

— Intelectualul care intervine și dă lecții sau care își exprimă părerile cu privire la opțiunile politice, mărturisesc, nu e un rol la care să ader, nu mi convine. Cred că oamenii sunt destul de mari pentru a alege ei însăși pentru cine votează. Să spui: "Sunt un intelectual, votez pentru dl. Cutare, deci și voi trebuie să-l votați pe dl. Cutare", asta mi se pare o atitudine destul de surprinzătoare, un fel de prezumție a intelectualului. Dacă, în schimb, pentru un anumit număr de motive, un intelectual crede că munca sa, analizele sale, reflecțiile sale, modul său de a acționa, de a gîndi lucrurile pot să clarifice o situație anume, un domeniu social, o conjunctură și că poate să-și aducă în mod efectiv contribuția sa teoretică și practică la ele, în acest moment se pot trage concluzii politice luînd, de exemplu, problema dreptului penal, a justiției,... cred că intelectualul poate aduce, dacă dorește, la percepție și la critica acestor lucruri, elemente importante, din care să se deducă apoi cu totul firesc, dacă oamenii vor acest lucru, o anumită opțiune politică.

— *Deși nu trebuie văzut neapărat ca bardul unei opțiuni politice sau ca purtătorul unui drapel anume, dacă totuși contribuția intelectualului, în specificitatea sa, permite eventual oamenilor să-și facă, de o manieră mai clară, o opțiune politică, atunci înseamnă că la un moment dat și în anumite situații v-ați angajat și vă angajați în mod activ. Ce se întâmplă atunci cu legătura dintre funcția intelectualului pe care tocmai ați definit-o și acest angajament mult mai concret, mult mai inserat în actualitate?*

— Ceea ce m-a frapat cînd eram student era că ne aflam în acel moment într-o atmosferă foarte marxistă, în care problema legăturii dintre teorie și practică era absolut în centrul tuturor discuțiilor teoretice.

Mi se pare că există, poate, o modalitate mai simplă, aş spune mai direct practică, de a pune în mod corect problema raportului între teorie și

practică, și anume de a-l evidenția în propria sa practică. În acest sens, aş putea spune că am ținut întotdeauna ca lucrările mele să fie, într-un fel, fragmente de autobiografie. Cărțile mele au fost întotdeauna problemele mele personale cu nebunia, închisoarea, sexualitatea.

În al doilea rînd, am ținut întotdeauna să aibă loc în mine și pentru mine un fel de du-te-vino, de interferență, de interconectare între activitățile practice și travaliul teoretic sau travaliul istoric pe care-l făceam. Mi se părea că eram cu atât mai liber să mă întorc departe în istorie, cu cît, pe de altă parte, intensificam întrebările pe care le puneam în raportul imediat și contemporan cu practica. Abia după ce am petrecut un anumit timp în spitalele psihiatrice am putut scrie *Nașterea clinicii*. În închisori, am început să fac un anumit număr de lucruri și abia apoi am scris *A supravegheia și a pedepsi*.

A treia precauție pe care am luat-o: pe vremea când nu făceam aceste analize teoretice sau istorice decât în funcție de întrebările pe care mi le pusesem în raport cu ele, am vegheat mereu ca acest travaliu teoretic să nu facă legea în raport cu vreo practică actuală și ca el să continue să pună întrebări. Luați, de exemplu, cartea despre nebunie: descrierea sa, analiza sa se opresc la anii 1814-1815. Nu era deloc, deci, o carte care se prezenta ca o critică a instituțiilor psihiatrice actuale, dar eu le cunoșteam destul de bine funcționarea pentru a mă interoga asupra istoriei lor. Mi se pare că am făcut o istorie destul de detaliată pentru ca ea să pună întrebări oamenilor care, astăzi, trăiesc în instituție.

— *Acstea întrebări sunt adesea resimțite de către cei vizăți ca tot atâtea agresiuni. Ce efect util mai păstrează ele atunci?*

— Nu e vina mea (sau poate că este, la anumite niveluri, caz în care mă bucur că am comis-o) dacă psihiatrii au resimțit, au trăit efectiv această carte ca pe un atac împotriva lor. Am întîlnit adesea psihiatri care, vorbindu-mi de cartea mea, erau atât de încordați nervos, încât o numeau – ceea ce, într-un anume sens era destul de răzbunător pentru mine, prea răzbunător – de o manieră foarte semnificativă “elogiul nebuniei”. Când spuneau “elogiul nebuniei”, nu spun nicidcum că mă luau drept Erasmus, nu e nici un motiv pentru asta. În realitate, o considerau ca pe un soi de opțiune în favoarea nebunilor și împotriva lor, ceea ce nu era absolut deloc cazul.

La fel, cartea despre închisori se oprește la 1840 și mi se spune adesea: această carte constituie un aşa rechizitoriu împotriva sistemului penitenciar încât nu mai știm ce să facem după ce am citit-o. De fapt, nu este deloc un rechizitoriu. Întrebarea mea constă pur și simplu în a-i

întreba pe psihiatri sau pe cei din sistemul penitenciar: "Sînteți voi capabili să vă suportați propria istorie? Dată fiind această istorie și tot ce dezvăluie această istorie despre schema de raționalitate, despre tipul de evidență, despre postulate etc., e rîndul vostru să jucați acum." Și ce mi-ar plăcea enorm ar fi să mi se spună: "Venîți să lucrați cu noi...", în loc să-i aud pe oameni spunîndu-mi, aşa cum se întîmplă adesea: "Ne împiedicați să muncim." Dar eu nu vă împiedic să munciți. Eu vă pun doar un amumit număr de întrebări. Să încercăm acum, împreună, să elaborăm noi moduri de critică, noi tipuri de chestionare, să încercăm altceva. Iată, deci, raportul meu cu teoria și practica.

— Există și celălalt versant al întrebării privitoare la funcția intelectualului. Cînd faceți acest travaliu, începeți o analiză care nu este făcută, adică puneți în discuție puterea politică în interiorul unei societăți în care arătați că funcționarea sa nu are toată legitimitatea pe care și-o arogă. Schematizînd puțin maniera în care eu, cel puțin, vă percep, mi se pare că în analiza nebuniei, ca și în cea a închisorii, sau a puterii în primul volum din Istoria sexualității, pregătiți o rezistuare a politicului ca mijloc și nu ca scop. Am în minte un text al lui Myrdal, scriitor suedez, care a spus: "Dacă un al treilea război mondial va izbucni, vina va fi a intelectualilor ca furnizori de falsă bună conștiință comună." În raport cu o astfel de frază, vă percepți opera ca o contribuție la demistificarea puterii?

— Nu cunosc această frază din Myrdal, pe care o găsesc foarte frumoasă și foarte neliniștită în același timp. Foarte frumoasă, întrucât cred că, într-adevăr, buna conștiință comună provoacă, în ordinea politică, precum și în cea morală, adevărate ravagii. Subscriu deci la această frază. Ceea ce mă neliniștește în schimb este că intelectualii sunt făcuți, cu oarecare ușurință, mi se pare, responsabili pentru asta. Aș spune: "Ce este intelectualul, dacă nu cel care muncește pentru ca ceilalți să nu aibă o atit de bună conștiință?" Așadar singurul lucru care s-ar putea spune este că nu și-au făcut poate destul de bine meseria. N-aș vrea să se înțeleagă fraza lui Myrdal în sensul următor: "Ca intelectuali și pentru că sunt intelectuali, ei contribuie la o bună conștiință comună".

— Era o denunțare.

— Dacă acesta e sensul ei, atunci sunt întru totul de acord cu ea. Este ceea ce, în ce mă privește și în chestiuni precise, am încercat și eu într-adevăr să fac. Mi-am făcut studiile între 1948 și 1952-1955; era o epocă în care fenomenologia era încă foarte dominantă în cultura europeană. Totuși, tema fenomenologiei era să reinterrogheze

evidențele fundamentale. Demarcîndu-mă, pe cât posibil, de fenomenologie, recunosc cu placere – și recunoști asta abia cînd ajungi la o anumită vîrstă – că, în cele din urmă, n-am părăsit întrebarea fundamentală care ne fusese pusă tocmai de către ceea ne marcase tinerețea. Nu numai că n-am părăsit-o, dar n-am încetat o clipă să repun această întrebare: “Ceea ce este evident trebuie neapărat să fie evident? Oare nu trebuie înălăturate evidențele, chiar și cele mai copleșitoare?” Asta înseamnă să te lupți cu propriile familiarități, nu pentru a arăta că ești un străin în propria ta țară, ci pentru a arăta că de străină îți este țara ta și că de mult ceea ce te înconjoară și seamănă cu un peisaj acceptabil este, de fapt, rezultatul unei serii întregi de lupte, conflicte, dominații, postulate etc.

– Poate că ar fi cazul să ne întoarcem la întrebările mai specifice despre putere și despre relația subiectivitate-societate. În ce privește puterea, întrebarea mea ar fi următoarea și ea continuă destul de bine ceea ce spunea Myrdal: N-ar trebui oare să distingem nu doar între putere și puterea politică, ci și în interiorul formei politice a puterii, adică al concentrării progresive a puterii politice în stat, să distingem baza de vîrf? Nu cumva există forțe diferite care joacă la aceste două niveluri? Freud spunea că statele sunt animate de instinctul morții. Cînd vedem ce se întîmplă actualmente pe scena internațională, ne dăm seama efectiv că vîrful statului, chiar și cînd e vorba de un stat atât de mic precum Vaticanul, este o Miză de viață și de moarte. Oare nu e posibil aici un tip de explicație complementară în raport cu studiul germinațiilor pe care-l faceti? N-ar fi vorba aici, cumva, de fenomene diferite?

– Cred că întrebarea dumneavoastră este foarte bună și foarte importantă. Cînd am început să mă interesez de o manieră mai explicită de putere, nu era nicidcum vorba să fac din putere ceva asemenei unei substanțe sau unui fluid mai mult sau mai puțin malefic care s-ar răspîndi în corpul social, cu întrebarea de rigoare de a ști dacă vine de sus sau de jos. Am vrut doar să deschid o întrebare generală, și anume: “Ce sunt relațiile de putere?” Puterea constă în mod esențial în relații, adică ceea ce face ca persoanele, ființele umane să fie în relație unele cu altele, nu doar pur și simplu sub forma comunicării unui sens, și nici pur și simplu sub forma dorinței, ci, în egală măsură, sub o anumită formă care le permite să acționeze unele asupra celoralte și, dacă vreți, oferind un sens foarte larg acestui cuvînt, acela de a se “guverna” unele pe celelalte. Părinții îi guvernează pe copii, iubita își guvernează iubitul, profesorul îi

guvernează pe elevi etc. Nu guvernăm unii pe alții într-o conversație, printr-o serie întreagă de tactici. Cred că acest cîmp de relații este foarte important și aici am vrut să țintesc. Cum se întîmplă acest lucru, cu ce instrumente și pentru că, într-un anume sens, sunt un istoric al gîndirii și al științelor, ce efecte au aceste relații de putere în ordinea cunoașterii? Aceasta este problema noastră.

Am întrebuită cîndva formula "Puterea vine de jos". Am explicat-o imediat, dar, ca întotdeauna în astfel de cazuri, explicația este tăiată. Ar deveni atunci ceva de genul: "Puterea este o boală rușinoasă; nu trebuie să crezi că îți succede mințile, pentru că, în realitate, ea urcă de la tălpile picioarelor". Bineînțeles că nu e ceea ce am vrut eu să spun. De altfel, m-am explicat deja, dar revin asupra explicației. Dacă se pune, într-adevăr, problema puterii în termeni de relații de putere, dacă se admite că există relații de "guvernamentalitate" între indivizi, o mulțime, o rețea foarte complexă de relații, atunci marile forme de putere în sensul strict al termenului – putere politică, putere ideologică etc. – sunt necesare în acest tip de relații, adică în relațiile de guvernare, de conducere care se pot stabili între oameni. Si dacă nu există anumite tipuri de relații ca acestea, atunci nu pot exista anumite alte tipuri de mari structurări politice.

În mare, democrația, dacă o luăm ca formă politică, nu poate exista decit în măsura în care există, la nivelul indivizilor, al familiilor, al cotidianului, dacă vreți, al relațiilor guvernamentale, un anumit tip de relații de putere care se produc. De aceea, o democrație nu poate prinde oriunde. Același lucru e valabil și pentru fascism. Căpии de familie germani nu erau fasciști în 1930, dar, pentru că fascismul să prindă, printre multe alte condiții – nu spun că acestea erau singurele –, trebuia să se țină cont de relațiile dintre indivizi, de felul în care erau constituite familiile, de felul în care era predat învățămîntul; trebuia să fi existat un anumit număr de condiții. Cu toate acestea, nu neg nicidcum eterogenitatea acestor diferite instituții de guvernămînt. Vreau doar să spun că nu le putem localiza în aparatelor de stat sau că nu le putem deriva în întregime din stat, că întrebarea este mult mai amplă.

---

\* Înregistrarea s-a întrerupt aici. Continuarea con vorbirii n-a putut fi deci publicată.

# **SEXUALITATE**



# OCCIDENTUL ȘI ADEVĂRUL SEXULUI

Un englez, care nu și-a dat numele, a scris către sfîrșitul secolului al XIX-lea o lucrare imensă, tipărită în zeci de exemplare; ea nu a fost niciodată pusă în vînzare și a sfîrșit prin a eșua la cîțiva colecționari sau în cîteva biblioteci. Una dintre cele mai necunoscute cărți; ea se numește *My Secret Life*. Autorul redă aici povestea meticuloasă a unei vieți pe care o consacrase în esență plăcerii sexuale. Seară după seară, zi după zi, el povestește pînă și cele mai neînsemnate experiențe ale sale, fără fast, fără retorică, cu singurul scop de a spune ceea ce s-a întîmplat, cum s-a întîmplat, cu ce intensitate și cu ce calitate a senzației. Oare numai cu acest scop? Posibil. Căci vorbește despre sarcina de a scrie cotidianul plăcerii sale ca despre o simplă datorie. Ca și cum ar fi vorba despre o obligație confuză, puțin enigmatică, căreia n-ar putea refuza să î se supună: trebuie să spună totul. Și totuși, e altceva; în acest "joc-muncă", acestui englez încăpăținat îi revine sarcina de a combina cît mai exact unele cu altele plăcerea, discursul adevărat despre plăcere și plăcerea proprie emunțării acestui adevăr, e vorba de a utiliza acest jurnal - fie că-l recitește cu voce tare, fie pe măsură ce-l scrie în desfășurarea noilor experiențe sexuale, după regulile anumitor plăceri ciudate în care "a citi și a scrie" ar avea un rol specific. Steven Marcus<sup>\*</sup> a consacrat cîteva pagini remarcabile acestui obscur contemporan al reginei Victoria. În ce mă privește, nu aş fi prea tentat să văd în el un personaj din umbră, plasat de "cealaltă parte" într-o epocă a pudorii. E

\* Marcus S., *The Other Victorians. A Study of Sexuality and Pornography in Mid-Nineteenth Century England*, New York, Basic Books, 1966

oare o revanșă discretă și sfidătoare la adresa ipocriziei epocii? Mi se pare mai ales situat în punctul de convergență a trei linii de evoluție prea puțin secrete în societatea noastră. Cea mai recentă e cea care îndrumă medicina și psihiatria epocii către un interes cvasi-entomologic pentru practicile sexuale, pentru variantele lor și pentru orice element disparat al lor. Krafft-Ebing<sup>\*\*</sup> nu este departe de asta. A doua, mai veche, este cea care, începînd cu Rétif și Sade, a determinat literatura erotică să-și caute efectele nu numai în vivacitatea sau în raritatea scenelor pe care le născocea, ci în căutarea îndîrjită a unui amumit adevăr al plăcerii: o erotică a adevărului, o raportare a adevărătului la intens sănt caracteristicile acestui nou "libertinaj" inaugurat la sfîrșitul secolului al XVIII-lea. A treia linie este cea mai veche; ea a traversat, începînd cu Evul Mediu, întreg Occidentul creștin: este obligația strictă a fiecărui de a căuta în adîncul inimii sale, prin penitență și prin examenul de conștiință, și urmele imperceptibile ale concupiscenței. Cvazi-clandestinitatea cărții *My secret Life*<sup>\*\*\*</sup> nu trebuie să iluzioneze; raportarea discursului adevărărat la plăcerea sexului a fost una dintre cele mai constante preocupări ale societăților occidentale. Și asta se întimplă de secole.

\*

Ce nu s-a spus oare despre această societate burgheză, ipocrită, pudibondă, avară cu propriile plăceri, încăpăținată în a nu voi nici să le recunoască, nici să le numească? Ce nu s-a spus oare despre cea mai grea moștenire pe care a primit-o de la creștinism – sexul-păcat? Și

<sup>\*\*</sup> Krafft-Ebing R. von, *Psychopathia Sexualis: eine klinisch-forensische Studie*, Stuttgart, Ferdinand Enke, 1886. A doua ediție dezvoltă studiul "sensibilității sexuale contrare": *Psychopathia Sexualis, mit besonderer Berücksichtigung der contraren Sexualempfindung. Eine klinisch-forensische Studie*, Stuttgart, Ferdinand Enke, 1887. Lucrarea, disponibilă în franceză, este de fapt traducerea noii ediții revăzută și adăugită de către Albert Moll în 1923 pornind de la a saisprezecea și a șaptesprezecea ediție germană: *Psychopathia Sexualis. Studiu medico-legal pentru uzul medicilor și juriștilor* (trad. R. Lobstein), Paris, Payot, 1969.

<sup>\*\*\*</sup> *My Secret Life*(anonim), Amsterdam, 1890, 11 vol.(reditată de Grove Press în 1964). Extrase au apărut în franceză sub titlul *My Secret Life. Récit de la vie sexuelle d'un Anglais de l'époque victorienne* (trad. C. Chamaux, N. Gobbi, N. Heinich, M. Lessana), cu o prefată de Michel Foucault (vezi infra nr. 188), Paris, Les Formes du secret, 1977.

despre felul în care secolul al XIX-lea a folosit această moștenire în scopuri economice: munca, mai degrabă decât plăcerea, reproducerea forțelor, mai degrabă decât simpla cheltuire a energiilor?

Și dacă esențialul nu ar fi aici? Dacă ar exista în centrul "politicii sexului" mecanisme cu totul diferite? Nu de respingere și de ocultare, ci de incitare? Dacă puterea nu ar avea ca funcție esențială faptul de a spune nu, de a interzice și de a cenzura, ci de a lega după o spirală nedefinită coerciția, plăcerea, adevărul?

Să ne gîndim doar la zelul cu care societățile noastre au multiplicat, de mai multe secole, toate instituțiile care sunt destinate să smulgă adevărul sexului și care produc o plăcere specifică. Să ne gîndim la enorâma obligație a mărturisirii și la toate plăcerile ambigue care o tulbură și o fac dezirabilă, în același timp: confesiune, educație, raporturi între părinți și copii, medici și bolnavi, psihiatri și isterici, psihanalisti și pacienți. Se spune uneori că Occidentul n-a fost niciodată capabil să inventeze o singură plăcere nouă. Dar nu contează deloc voluptatea de a scotoci, de a urmări, de a interpreta, pe scurt, "plăcerea de analiză", în sensul larg al termenului?

Eu aş vedea societatea noastră consacrată mai degrabă "expresiei" sexului decât reprimării lui. Să-mi fie iertat acest cuvînt devalorizat. Aş vedea Occidentul încrîncenat să smulgă adevărul sexului. Tăcerile, barajele, tăinuirile nu trebuie să fie subestimate; dar acestea n-au putut să se formeze și să producă efectele lor redutabile decât pe fondul unei voințe de cunoaștere care străbate întreaga noastră raportare la sex. Voință de cunoaștere atât de imperioasă și în care suntem atât de prinși, încît am ajuns nu numai să căutăm adevărul sexului, ci să-i pretindem propriul nostru adevăr. El trebuie să ne spună ce se întîmplă cu noi. De la Gerson la Freud, s-a constituit o întreagă logică a sexului, logică organizînd știința subiectului.

Noi ne imaginăm cu plăcere că aparținem unui regim "victorian". Mi se pare că regatul nostru e mai degrabă cel imaginat de către Diderot în *Bijuteriile indiscrete*: un anumit mecanism, abia vizibil, face să vorbească sexul într-o vorbărie aproape inepuizabilă. Noi suntem într-o societate a sexului care vorbește.

\*

De asemenea, ar trebui poate să interogăm o societate asupra manierei în care, în interiorul acesteia, se organizează raporturile puterii, ale adevărului și ale plăcerii. Mi se pare că putem distinge

două regimuri principale. Unul este acela al artei erotice. Aici adevărul este extras din plăcerea însăși, resimțită ca experiență, analizată după calitatea sa, urmărită de-a lungul reverberațiilor sale în corp și în suflet, și această cunoaștere foarte subtilă este, în mare taină, transmisă prin inițiere magistrală celor care s-au arătat demni de ea și care vor să se folosească chiar la nivelul proprietății lor de plăceri, pentru a o intensifica și a o face mai rafinată și mai împlinită.

Civilizația occidentală n-a cunoscut arta erotică, de secole, în orice caz, ea a înnodat raporturile puterii, plăcerii și adevărului într-un cu totul alt mod: acela al unei "științe a sexului". Tip de cunoaștere în care ceea ce este analizat nu atât plăcerea cât dorința; în care maestrul nu are menirea de a iniția, ci de a întreba, de a asculta, de a decifra; în care acest lung proces nu are ca scop o sporire a plăcerii, ci o modificare a subiectului (care se regăsește astfel iertat sau împăcat, vindecat sau eliberat).

De la această artă la această știință, raporturile sunt prea numeroase pentru a putea stabili o linie de departajare între două tipuri de societate. Că e vorba despre direcția de conștiință sau despre cura psihanalitică, știința sexului aduce cu sine imperitive de secret, o anumită raportare la maestru și un întreg joc de promisiuni care o leagă încă de arta erotică. Fără aceste legături confuze, ar cumpăra unii atât de scump dreptul bi-săptămânal de a formula laborios adevărul dorinței lor și de a aștepta cu răbdare beneficiul interpretării?

Proiectul meu ar fi de a face genealogia acestei "științe a sexului". Întreprindere care nu constituie o nouitate nici măcar pentru ea însăși, o știu prea bine; mulți se străduiesc să facă asta, arătând căte refuzuri, ocultări, temeri, necunoașteri sistematice au eclipsat mult timp o eventuală știință a sexului. Dar aş vrea să întreprind această genealogie în termeni pozitivi, plecând de la incitații, focare, tehnici și proceduri care au permis formarea acestei cunoașteri; aş vrea să urmăresc, de la problema creștină a cărții, toate mecanismele care au indus un discurs de adevăr despre sex și care au organizat în jurul lui un regim amestecat de plăcere și putere. Aflat în imposibilitatea de a urmări global această geneză, voi încerca, în studii distințe, să reperez căteva dintre cele mai importante strategii ale sale, referitoare la copii, femei, perversiuni și organizarea nașterilor.

Întrebarea care se pune în mod tradițional este aceasta: de ce oare a culpabilizat Occidentul atât timp sexul și cum s-a ajuns, pe fondul acestui refuz sau al acestei temeri, să i se pună, în ciuda numeroaselor ei reticențe, problema adevărului? De ce și cum, de la

sfîrșitul secolului al XIX-lea, s-a încercat îndepărtarea unei părți a marelui secret și aceasta cu o dificultate pentru care curajul lui Freud stă încă mărturie?

Eu aş vrea să pun o cu totul altă întrebare: de ce oare Occidentul s-a întrebat continuu asupra adevărului sexului și a pretins ca fiecare să-l formuleze pentru sine? De ce s-a dorit cu atită obstinație ca raportarea la noi însine să treacă prin acest adevăr? Trebuie atunci să ne mire faptul că, la începutul secolului al XX-lea, noi am fost atinși de o mare și nouă vină, că am început să resimțim un fel de remușcare istorică ce ne-a făcut să credem că, de secole, noi ne-am înșelat în privința sexului.

Mi se pare că în această nouă culpabilizare, față de care părem atât de avizi, ceea ce este sistematic ignorat e tocmai această mare configurație de cunoaștere pe care Occidentul n-a încetat să-o organizeze în jurul sexului, prin tehnici religioase, medicale sau sociale.

Presupun că suntem, de acord în acest punct. Dar mi se va spune de îndată: "Acest mare tapaj în jurul sexului, această grijă constantă nu a avut totuși, pînă în secolul al XIX-lea cel puțin, decît un singur obiectiv: să interzică liberul uz al sexului. Fără îndoială, rolul intermediar a fost important. Însă sexul e oare, mai întîi și înainte de toate, interzis? Sau nu cumva interdictele sunt numai capcane în interiorul unor strategii complexe și pozitive?

Atingem aici o problemă mai generală pe care va trebui să-o contrapunem acestei istorii a sexualității: problema puterii. În mod spontan, când vorbim despre putere, o concepem ca lege, ca interdict, ca prohiție și represiune; și suntem dezarmați când e vorba să urmărim în mecanismele și efectele sale pozitive. Un anumit model juridic apasă asupra analizelor puterii, dând un privilegiu absolut formei legii. Ar trebui să scriem o istorie a sexualității care să nu fie subordonată ideii unei puteri-represiune, unei puteri-cenzură, ci ideii unei puteri-incitare, unei puteri-cunoaștere; ar trebui să încercăm să deprindem regimul de coerciție, de plăcere și de discurs care nu este inhibitor, ci constitutiv acestui domeniu complex care e sexualitatea.

Aș dori ca această istorie fragmentară a "științei sexului" să poată valora la fel de mult ca schița unei analitici a puterii.

# RAPORTURILE DE PUTERE TREC ÎN INTERIORUL CORPULUI

— Michel Foucault, Voința de a cunoaște, primul volum al *Istoriei sexualității*, îmi pare un text tulburător din toate punctele de vedere. Teza pe care o apărăți acolo, neprevăzută și simplă la prima vedere, se arată a fi în mod progresiv foarte complexă. Să spunem, pentru a o rezuma, că, de la putere la sex, raportul nu ar fi de reprimare, ci dimpotrivă. Însă, înainte de a merge mai departe, să ne gîndim la cursul dumneavoastră inaugural la College de France, din decembrie 1970. Acolo analizați procedurile care controlează producerea discursului. Printre acestea: interdictul, apoi vechea delimitare rățiune/nebunie, în sfîrșit, voința de adevăr. Ați dori să ne precizați care sunt legăturile Voinței de cunoaștere cu Ordinea discursului și să ne spuneti dacă, de-a lungul demonstrației dumneavoastră, voința de cunoaștere și voința de adevăr se suprapun?

— Cred că în *Ordinea discursului* am amestecat două concepții sau, mai degrabă, unei probleme pe care o socotesc legitimă (articularea faptelor de discurs după mecanismele puterii) i-am propus un răspuns inadecvat. Este un text pe care l-am scris într-un moment de tranziție. Până atunci, mi se pare că acceptam concepția tradițională asupra puterii, puterea ca mecanism esențialmente juridic, ceea ce spune legea, ceea ce interzice, ceea ce spune nu, cu o serie nesfîrșită de efecte negative: excludere, respingere, barare, negări, ocultări. Consider, însă, această concepție inadecvată. Ea mi-a fost suficientă, totuși, în *Istoria nebuniei* (nu că această carte ar fi ea însăși satisfăcătoare sau suficientă), căci nebunia este un caz privilegiat: în epoca clasică, puterea s-a exercitat asupra nebuniei fără îndoială, cel puțin sub forma majoră a excluderii; asistăm atunci la o mare reacție

de respingere în care nebunia s-a găsit implicată. Așa încât, analizând acest fapt, am putut utiliza fără prea multe probleme o concepție pur negativă a puterii. Mi s-a părut insuficient, la un moment dat, și asta în cursul unei experiențe concrete pe care am putut să-o fac, începând cu anii 1971-1972, în privința închisorilor. Cazul penalității m-a convins că problema nu se pune atât în termeni de drept, ci în termeni de tehnologie, în termeni de tactică și strategie, și tocmai această substituire a unei unei grile juridice și negative cu o grilă tehnică și strategică am încercat să-o propun în *A supraveghea și a pedepsi*, apoi să-o folosesc în *Istoria Sexualității*. Astfel încât să abandona destul de bucuros tot ceea ce în ordinea discursului poate prezenta raportările puterii la discurs ca mecanisme negative de rarefiere.

— *Cititorul care își amintește de Istoria nebuniei în epoca clasică păstrează imaginea marii nebunii baroce, închisă și redusă la tăcere. În întreaga Europă, la jumătatea secolului al XVII-lea, s-a instituit în pripă azilul. Asta înseamnă că epoca modernă a dezlegat limba de sex, impunând tăcerea nebuniei? Sau o asemenea obsesie - grija pentru nebunie, grija pentru sex – ar fi ajuns, pe dublul plan al discursului și al saptelor, la rezultate opuse pentru amândouă și de ce?*

— Cred, într-adevăr, că între nebunie și sexualitate există o serie de relații istorice care sunt importante și pe care, cu siguranță, nu le-am percepuit când scriam *Istoria nebuniei*. În acel moment, aveam de gînd să fac două istorii paralele: pe de o parte, istoria excluderii nebuniei și a delimitărilor operate plecînd de aici; pe de altă parte, o istorie a delimitărilor care s-au operat în cîmpul sexualității (sexualitate permisă și apărăță, normală și anormală, cea a femeilor și cea a bărbătilor, cea a adulților și cea a copiilor); mă gîndeam la o serie de delimitări binare care ar fi manipulat în felul lor marele partaj rațiune/lipsă de rațiune (*raison/déraison*), pe care încercasem să-l reconstituîn în legătură cu nebunia (*folie*). Dar cred că nu e de ajuns. Dacă, cel puțin un secol, nebunia a constituit în mod esențial obiectul unor operații negative, sexualitatea, începînd cu acea epocă, a relevat investiții altfel precise și pozitive. Însă, începînd cu secolul al XIX-lea, s-a petrecut un fenomen absolut fundamental, angrenajul, întrepătrunderea celor două mari tehnologii de putere: cea care urzea sexualitatea și cea care comanda nebunia. Tehnologia privind nebunia a devenit din negativă pozitivă, din binară a devenit complexă și multiformă. Se naște atunci o mare tehnologie a sufletului (*psyché*), care e una dintre trăsăturile fundamentale ale secolului al XIX-lea și ale secolului al XX-lea: a face din sex în același timp adevărul ascuns

al conștiinței raționale și sensul descrisabil al nebuniei: sensul lor comun și deci ceea ce permite controlul asupra uneia și asupra celeilalte după aceeași modalitate.

— Poate trebuie să îndepărțăm trei neînțelegeri posibile. Respingerea de către dumneavoastră a ipotezei represive nu constă nici într-o simplă deplasare de accent, nici într-un proces de negare sau de ignorare din partea puterii? Inchiziția, de exemplu. În loc să se pună în evidență reprimarea ereticului, s-ar putea deplasa accentul pe voința de a ști cine comandă tortura! Nu mergeți cumva în acest sens? Nu mai susțineți că puterea își ascunde siesă interesul pentru sex, nici că sexul vorbește fără stirea unei puteri pe care ar depăși-o în secret?

— Cred că, într-adevăr, cartea mea nu corespunde nici uneia dintre aceste teme sau obiective despre care vorbiți ca despre tot atâtea neînțelegeri. Neînțeles ar fi un cuvânt cam sever, de altfel, pentru a desemna aceste interpretări sau, mai degrabă, aceste delimitări de carte mea. Prima, de exemplu: am vrut, într-adevăr, să deplasez accentele și să fac să apară mecanisme pozitive acolo unde, de obicei, se accentuează mai degrabă mecanismele negative. Astfel, în privința pedepsei, se subliniază întotdeauna ideea conform căreia creștinismul sancționează prin ea sexualitatea, nu-i autorizează decât anumite forme și le pedepsește pe toate celelalte. Dar trebuie de asemenea să remarcăm, cred, că în inima pedepsei creștine stă confesiunea, deci mărturisirea, examenul de conștiință, și prin aceasta o întreagă țesătură de cunoaștere și de discurs despre sex, care a indus o serie de efecte teoretice (de exemplu, marea analiză a concupiscenței în secolul al XVII-lea) și practice (o pedagogie a sexualității, care a fost apoi laicizată și medicalizată). La fel cum am vorbit despre maniera în care diferențele instanțe sau diferențele nuclee de putere au fost cuprinse, într-o oarecare măsură, de plăcerea însăși a exercițiului lor. Există în supraveghere, mai precis în privirea supraveghetorilor, ceva care nu este străin plăcerii de a supraveghea și plăcerii de a supraveghea plăcerea. Asta am vrut să spun, însă nu reprezintă întreg punctul meu de vedere. Am insistat în egală măsură asupra acestor mecanisme de reacție despre care vorbeați. De exemplu, e sigur că exploziile de isterie care s-au manifestat în spitalele psihiatricice în a doua jumătate a secolului al XIX-lea au fost un mecanism în revenire (en retour), o urmare a exercițiului însuși al puterii psihiatric: psihiatri au recepționat corpul istic al bolnavilor lor în plină figură (vreau să spun, în deplină cunoaștere și ignoranță), fără să fi vrut sau chiar fără să știe cum se petreceau asta. Acele elemente există în carte mea, dar

nu constituie partea ei esențială. Trebuie, mi se pare, să le înțelegem plecînd de la o instituire a unei puteri care se exercită asupra corpului însuși. Ceea ce cauț e încercarea de arată în ce fel raporturile de putere pot să treacă material în carne însăși a corpului, fără a fi nevoie să treacă prin reprezentarea subiecților. Dacă puterea ajunge pînă la corp, nu este pentru că a fost mai întîi interiorizată în conștiința oamenilor. Există o rețea de bio-putere, de somato-putere, care e ea însăși o rețea, pornind de la care se naște sexualitatea ca fenomen istoric și cultural în interiorul căruia ne recunoaștem și în același timp să ne pierdem.

— *La pagina 121 a Voinței de a cunoaște, răspunzînd, se pare, așteptării cititorului, distingeați puterea - ca ansamblu de instituții și aparate - de puterea ca multiplicitate a raporturilor de forță imanente domeniului în care ele se înscriv. Dumneavoastră reprezentați acea putere, acea putere-joc producîndu-se în fiecare clipă în fiecare punct, în fiecare legătură a unui punct cu un altul. Și, tocmai acea putere, dacă s-a înțeles bine, n-ar fi exterioară sexului, ci dimpotrivă?*

— Pentru mine esențialul lucrării este o reelaborare a teoriei puterii și nu sunt sigur că, singură, plăcerea de a scrie despre sexualitate m-ar fi motivat suficient pentru a începe această serie de șase volume (cel puțin), dacă nu m-aș fi simțit împins de necesitatea de a relua puțin această problemă a puterii. Mi se pare că prea des și conform modelului care a fost prescris de către gîndirea juridico-filosofică a secolelor al XVI-lea și al XVII-lea se reduce problema puterii la problema suveranității. Ce este suveranul? Cum se poate constitui suveranul? Ce-i leagă pe indivizi de suveran? Această problemă, pusă de juriștii monarhiști sau antimonarhiști din secolul al XIII-lea pînă în secolul al XIX-lea, e cea care continuă să ne obsedeze și, mi se pare, să descalifice o serie întreagă de domenii de analiză; știu că pot părea foarte empirice și secundare, dar, în definitiv, ele privesc corporile noastre, existențele noastre, viața noastră cotidiană. Impotriva acestui privilegiu al puterii suverane, am vrut să încerc să valorific o analiză care ar merge într-o altă direcție. Între fiecare punct al unui corp social, între un bărbat și o femeie, într-o familie, între un maestru și discipolul său, între cel ce știe și cel ce nu știe, au loc relații de putere care nu sunt proiecția pură și simplă a marii puteri suverane asupra indivizilor, ci mai degrabă solul mobil și concret pe care se consolidează, condițiile de posibilitate pentru ca ea să poată funcționa. Chiar pînă în zilele noastre, familia nu este simpla reflectare, prelungire a puterii de Stat: ea nu e reprezentantul Statului în fața copiilor, tot așa cum bărbatul nu e reprezentantul Statului în fața

femeii. Pentru ca Statul să funcționeze cum funcționează, trebuie să existe, de la bărbat la femeie, de la adult la copil, raporturi de dominație specifice, care au propria lor configurație și relativa lor autonomie. Cred că trebuie să nu avem încredere într-o tematică a reprezentării care încurcă analizele puterii. A existat multă vreme problema de a ști în ce fel voințele individuale puteau fi reprezentate în sau prin voința generală. Astăzi, există afirmația astăzi de des repetată că tatăl, soțul, șeful, adultul, profesorul reprezintă o putere de Stat care, ea însăși, reprezintă interesele unei clase. Aceasta nu dă socoteală nici de complexitatea mecanismelor, nici de specificul lor, nici de ajutoare, complementarități și uneori blocaje, pe care această diversitate le explică. La modul general, eu cred că puterea nu se construiește pornind de la voințe (individuale sau colective), nici că ea nu derivă din interese. Puterea se construiește și funcționează plecând de la puteri, de la multitudini de probleme și de efecte de putere. Acest domeniu complex trebuie studiat. Astăzi nu înseamnă că el e independent și că l-am putea descifra în afara procesului economic și a relațiilor de producție.

– *Citind ceea ce se poate considera în textul dumneavoastră ca o tentativă de a elabora o nouă concepție a puterii, suntem împărțiți între imaginea calculatorului și cea a individului, izolat sau pretins astfel, el însuși definițor al unei puteri specifice.*

– Ideea că, sursa sau punctul de cumul al puterii fiind statul, lui trebuie să-i cerem socoteală de toate dispozitivele puterii mi se pare fără mare fecunditate istorică sau acum a epuizat-o. Demersul invers pare actualmente mai bogat: mă gîndesc la studii ca acela al lui Jacques Donzelot despre familie (el arată în ce fel formele absolut specifice ale puterii care se exercită în interiorul familiilor au fost pătrunse de mecanisme mai generale de tip etatic, grație școlarizării, și în ce fel puterile de tip etatic și puterile de tip familial și-au păstrat specifitatea și n-au putut să se armonizeze cu adevărat decât în măsura în care fiecare dintre mecanismele lor era respectat). În mod similar, François Ewald face un studiu despre mine, instituirea sistemelor de control patronal și modul în care acest control patronal a fost schimbat, însă fără a-și pierde eficacitatea în marile gestiuni etatice.

– *E oare cu putință, pornind de la această repunere în joc a ceea ce se numește putere, să adoptăm față de ea un punct de vedere politic? Dumneavoastră vorbiți despre sexualitate ca despre un dispozitiv politic. Ați vrea să definiți accepțiunea pe care o dați termenului "politic"?*

– Dacă e adevărat că ansamblul raporturilor de forță într-o societate dată constituie domeniul politicii și că o politică este o strategie mai mult sau mai puțin globală, care încearcă să coordoneze și să finalizeze aceste raporturi de forță, eu cred că se poate răspunde întrebărilor dumneavoastră în felul următor: politica nu e cea care determină în ultimă instanță (sau cea care supradetermină) relații elementare și, prin natură, neutre. Orice raport de forțe implică în fiecare clipă o relație de putere (care este într-o oarecare măsură încheierea ei instantanea) și fiecare relație de putere trimite ca efect, dar și ca la condiția sa de posibilitate, la un cîmp politic din care face parte. A spune că "totul este politic" înseamnă a afirma omniprezența raporturilor de forță și imanența lor la un cîmp politic; dar înseamnă și da sarcina, încă abia schițată, de a descurca această nedeslușită încurcătură. Nu trebuie să nimicim o asemenea analiză într-o culpabilizare individuală (ca aceea practicată cu precădere acum cîțiva zeci de ani, în existentialismul autoflagelării; știi: fiecare e responsabil de tot, nu există nedreptate pe lume căreia să nu-i fim în fond complici; nu trebuie nici s-o evităm prin una din acele deplasări practicate cu plăcere astăzi: toate acestea derivă dintr-o economie de piață, sau din exploatarea capitalistă, sau pur și simplu din această societate degradată (deci problemele sexului, sau ale delicvenței, sau ale ne buniei trebuie imputate unei alte societăți)). Analiza și critica politică rămîn, în mare măsură, a fi inventate - dar trebuie inventate și strategiile care vor permite în același timp modificarea acestor raporturi de forță și coordonarea lor, așa încît transformarea să fie posibilă și să se înscrie în realitate. Înseamnă a spune că problema nu e atât de a defini o poziție politică (ceea ce ne reduce la o alegere pe o tablă de șah deja constituită), ci de a imagina și de a face să existe noi scheme de politizare. Dacă a politiza înseamnă a reduce la alegeri, la organizări gata făcute toate aceste raporturi de forță și mecanisme de putere pe care analiza le desprinde, atunci nu merită osteneala. Marilor tehnici noi de putere (care corespund economiilor multinaționale sau statelor birocratice) trebuie să li se opună o politizare care va avea forme noi.

– Una dintre etapele și consecințele studiului dumneavoastră constă în a distinge într-un mod foarte perplex sexul și sexualitatea. Puteți să precizați această distincție și să ne spuneți cum trebuie citit, de acum înainte, titlul lucrării dumneavoastră Istoria sexualității?

– Această problemă a fost dificultatea centrală a cărții mele; începusem să scriu ca pe o istorie a modului în care sexul fusese

mascat și travestit prin această specie de faună, prin această vegetație ciudată care ar fi sexualitatea. Însă cred că opoziția sex / sexualitate trimitea la o poziție a puterii ca lege și interdicție: puterea ar fi instituit un dispozitiv de sexualitate pentru a spune nu sexului. Analiza mea rămânea încă prizonieră concepției juridice asupra puterii. A trebuit să operez o răsturnare; am presupus că ideea de sex era inherentă dispozitivului sexualității și că, prin urmare, ceea ce trebuie să regăsim la originea să nu este sexul refuzat, ci o economie pozitivă a corpurilor și a plăcerii.

Există, însă, o trăsătură fundamentală în economia plăcerilor, aşa cum funcționează în Occident: faptul că sexul îi servește drept principiu de intelligibilitate și de măsură. De mii de ani, se tinde spre a ne face să credem că legea oricărei plăceri este, cel puțin în taină, sexul și că tocmai asta justifică necesitatea moderării sale și dă posibilitatea controlului său. Aceste două teme, faptul că la baza oricărei plăceri stă sexul și faptul că natura sexului vrea ca el să se consacre și să se limiteze la procreare, nu sunt teme inițial creștine, ci stoice; și creștinismul a fost obligat să le reia atunci când a vrut să se integreze în structurile statale ale imperiului roman, a cărui filosofie cvasi-universală era stoicismul. Sexul a devenit atunci codul plăcerii. În Occident (pe când în societățile înzestrate cu o artă erotică, intensificarea plăcerii tinde spre a desexualiza corpul), această codificare a plăcerii prin legile sexului a dat prilejul în cele din urmă întregului dispozitiv al sexualității. și acesta ne face să credem că ne eliberăm când decodăm orice placere în termeni de sex în sfîrșit descoperit. Când trebuie să se tindă mai degrabă către o desexualizare, către o economie generală a plăcerii care să nu fie normată sexual.

– *Analiza dumneavoastră face ca psihanaliza să apară într-o arheologie oarecum suspectă și blamabilă. Psihanaliza își dezvăluie dubla apartenență, cel puțin primordială, pe de o parte la mărturisirea inchizitorială, pe de altă parte la medicalizarea psihiatrică. Aceasta este punctul dumneavoastră de vedere?*

– Desigur, se poate spune că psihanaliza relevă de această formidabilă dezvoltare și instituționalizare a procedurilor de mărturisire atât de caracteristice civilizației noastre. Ea face parte mai degrabă din acestă medicalizare rapidă a sexualității, ea însăși un fenomen ciudat: în timp ce în arta erotică ceea ce e medicalizat sunt mai degrabă mijloacele (farmaceutice și somatice) care servesc la intensificarea plăcerii, avem, în Occident, o medicalizare a sexualității însăși, ca și cum ea ar fi o zonă de fragilitate patologică particulară, în

existența umană. Orice sexualitate riscă în același timp să fie bolnavă și să ducă la boli infinite numeric. Nu se poate nega că psihanaliza se găsește în punctul de intersectare a acestor două procese. Cum a reușit psihanaliza să se formeze la data apariției sale voi încerca să văd în volumele ulterioare. Mă tem doar că, în privința psihanalizei, să nu se întâmplă ceea ce s-a întâmplat cu psihiatria cînd am încercat să fac *Istoria nebuniei*; am încercat să povestesc ceea ce s-a întâmplat pînă la începutul secolului al XIX-lea; însă psihiatrii au înțeles analiza mea ca un atac împotriva psihiatriei. Nu știu ce se va întâmpla cu psihanalistii, dar tare mi-e teamă că ei să nu înțeleagă drept anti-psihanaliză ceva care nu va fi decît o genealogie.

De ce o arheologie a psihiatriei funcționează ca antipsihatrie, în timp ce o arheologie a biologiei nu funcționează ca antibiologie? Din cauza caracterului parțial al analizei? Sau, mai degrabă, din cauza unei anumite raportări nefaste a psihiatriei la propria-i istorie, unei anumite incapacități în care se găsește psihiatria, fiind ceea ce este, de a-și accepta propria istorie? Se va vedea foarte bine în ce fel a receptat psihanaliza problema istorie sale.

— *Aveți cumva impresia că Istoria sexualității va face ca problema feminină să progreseze? Mă gîndesc la ce spuneți despre isterizarea și psihiatrizarea corpului femeii.*

— Cîteva idei, ezitante însă, nefixate. Discuția și criticele care vor urma fiecărui volum ne vor permite poate să le desprindem. Însă nu eu trebuie să stabilesc reguli de utilizare.

— În Voința de a cunoaște este vorba despre fapte și despre discurs, fapte și discurs care se regăsesc ele însese în propriul dumneavoastră discurs, în această ordine a discursului dumneavoastră care se prezintă mai degrabă ca o dezordine, cu condiția de a-i detașa prefixul. Săriți de la un punct la alt punct al demonstrației dumneavoastră, vă provocați adversarii ca și cum locul analizei dumneavoastră v-ar devansa și v-ar constringe. Scriitura dumneavoastră, pe de altă parte, caută să însășizeze ochilor cititorului raporturi ample și abstractive. Sînteti de acord cu dramatizarea analizei dumneavoastră și cu caracterul ei de ficțiune?

— Această carte nu are funcție demonstrativă. Ea este ca preludiu, pentru a explora claviatura și pentru a schița puțin temele și a vedea în ce fel vor reacționa oamenii, unde vor fi criticele, unde vor fi neînțelegările, unde vor fi furile: am scris acest prim volum pentru a le face pe celelalte într-o oarecare măsură permeabile la toate aceste reacții. În ce privește problema ficțiunii, ea e pentru mine o problemă

foarte importantă; îmi dau foarte bine seama că n-am scris niciodată decât ficțiuni. Nu vreau să spun totuși că asta este în afara adevărului. Mi se pare că există posibilitatea de a face ficțiunea să lucreze în interiorul adevărului, de a determina efecte de adevăr cu un discurs de ficțiune și de a face în așa fel încât discursul de adevăr să suscite, să fabrice ceva care încă nu există, deci să „ficționeze” (*fictionner*). Se „ficționează” istoria pornind de la o realitate politică ce o face adevărată, se „ficționează” o politică ce nu există încă, pornind de la un adevăr istoric.

## NU SEXULUI REGE

— *Ați inaugurat cu "Voința de a cunoaște" o istorie a sexualității care se anunță monumentală. Ce înseamnă astăzi pentru dumneavoastră, Michel Foucault, o întreprindere de o asemenea amploare?*

— De o asemenea amploare? Nu, nu, de o asemenea modicitate mai degrabă. Eu nu vreau să fac cronică comportamentelor sexuale de-a lungul epocilor și civilizațiilor. Vreau să urmez un fir cu mult mai subtil: cel care, pe parcursul atîtor secole, a legat, în societățile noastre, sexul și cercetarea adevărului.

— *În ce sens anume?*

— Problema este în fond aceasta: cum se face că într-o societate ca a noastră, sexualitatea să nu fie doar cea care permite reproducerea speciei, familiei, indiviziilor? Nu numai ceva care produce plăcere și bucurie? Cum se face ca ea să fi fost considerată loc privilegiat în care se descifrează, în care se spune adevărul nostru profund? Căci acesta este esențialul: din creștinism, Occidentul nu a încetat să spună: “Pentru a ști cine ești, trebuie să ști ce e cu sexul tău”. Sexul a fost întotdeauna nucleul în care se leagă, în același timp cu devenirea speciei, adevărul nostru de subiect uman.

Confesiunea, examenul de conștiință, o veritabilă insistență asupra secretelor și a importanței cărnii nu au fost numai un mijloc de a interzice sexul sau de a-l alunga cât mai departe de conștiință, era o manieră de a plasa sexualitatea în centrul existenței și de a lega salvarea de stăpînirea mișcărilor ei obscure. În societățile creștine, sexul a fost ceea ce a trebuit să fie examinat, supravegheat, mărturisit, transformat în discurs.

— *De unde teza paradoxală care susține acest prim volum: departe de a face din ea tabu-ul lor, interdictul lor major, societățile noastre n-au încetat să vorbească despre sexualitate, să o facă să vorbească...*

– S-ar putea vorbi despre sexualitate foarte bine și mult, însă numai pentru a o interzice.

Dar am vrut să subliniez două lucruri importante. Mai întii că punerea în lumină, expunerea sexualității nu s-a făcut numai în discursuri, ci în realitatea instituțiilor și practicilor.

Apoi că interdicțiile sunt numeroase și puternice. Numai că ele fac parte dintr-o economie complexă în care se învecinează cu incitațiile, manifestările, valorizările. Întotdeauna se subliniază prohibițiile. Aș vrea să schimb puțin decorul; să surprind în orice caz ansamblul dispozitivelor.

Și apoi, știți prea bine că am fost considerat istoricul melancolic al interdicțiilor și al puterii represive, unul care spune întotdeauna povestiri în doi termeni: nebunia și izolarea ei, anomalia și excluderea ei, delicvența și întemnițarea ei. Or, problema mea a fost întotdeauna de partea altui termen: adevărul. În ce fel puterea care se exercită asupra nebuniei a produs discursul adevărat al psihiatriei? Același lucru pentru sexualitate: a redobîndi voința de cunoaștere în care puterea s-a exercitat asupra sexului. Nu vreau să fac sociologia istorică a unei interdicții, ci istoria politică a unei produceri de adevăr.

– *O nouă revoluție în conceptul de istorie? Zorii unei alte “noi istorii”?*

– Cu ani în urmă, istoricii erau foarte mindri să descopere că puteau face nu numai istoria bătăliilor, a regilor și a instituțiilor, ci și aceea a economiei. Iată-i complet uluiți, pentru că cei mai abili dintre ei i-au învățat că se putea face și istoria sentimentelor, a comportamentelor, a corpurilor. Ei vor înțelege de îndată că istoria Occidentului e indisociabilă de modul în care adevărul este produs și își înscrise efectele. Acest mod de a gîndi se potrivește bine fetelor.

Trăim într-o societate care merge în mare parte “către adevăr” – vreau să spun care produce și face să circule discursul având funcție de adevăr, trecînd ca atare și deținînd prin aceasta puteri specifice. Situarea discursurilor adevărate (care, de altfel, se schimbă necontenit) este una dintre problemele fundamenatale ale Occidentului. Istoria “adevărului” – a puterii proprii discursurilor acceptate ca adevărate – rămîne în întregime de făcut.

Care sunt mecanismele pozitive care, producînd sexualitatea într-un fel sau altul, antrenează efecte de mizerie?

În orice caz, ceea ce aş vrea să studiez, în ce mă privește, sunt toate aceste mecanisme care, în societatea noastră, invită, incită, constrîng să se vorbească despre sex.

– Unii v-ar răspunde că, în ciuda acestei puneri în discurs, există de asemenea reprimarea, mizeria sexuală...

– Da, obiecția mi-a fost făcută. Aveți dreptate: trăim cu toții mai mult sau mai puțin într-o stare de mizerie sexuală. Cu toate acestea, e adevărat că nu se pune niciodată problema acestei stări de fapt în carte mea...

– *De ce? Este o alegere deliberată?*

– Când voi aborda, în volumele următoare, studiile concrete – în privința femeilor, copiilor, perversilor – voi încerca să analizez formulele și condițiile acestei mizerii. Dar, pentru moment, e vorba de a stabili metoda. Problema e dacă această mizerie trebuie să fie explicată negativ, printr-o interdicție fundamentală, sau printr-o prohiție relativă la o situație economică (“Muncitori, nu faceți dragoste”); sau dacă ea nu este efectul unor proceduri mult mai complexe și mult mai pozitive.

– *Ce ar putea însemna în acest caz o explicație “pozitivă”?*

– Voi face o comparație îndrăzneață. Ce a făcut Marx atunci cind, în analiza capitalului, a întîlnit problema mizeriei muncitorești? A refuzat explicația obișnuită, care făcea din această mizerie efectul unei rarități naturale sau al unui furt pus la cale. Și el a spus în esență: dat fiind ceea ce este, în legile sale fundamentale, producția capitalistă nu putea să nu producă mizerie. Capitalismul nu a avut drept rațiune de a fi să înfometeze muncitorii, dar nu putea să se dezvolte fără să-i înfometeze. Marx a substituit analiza producției demunării furtului.

*Mutatis mutandis*, cam asta am vrut să fac. Nu e vorba de a nega mizeria sexuală, dar nici de a o explica negativ printr-o reprimare. Întreaga problemă e de a sesiza care sunt mecanismele pozitive care, producind sexualitatea într-un fel sau altul, antrenează efecte de mizerie.

Un exemplu pe care îl voi trata într-un vîtor volum: la începutul secolului al XVIII-lea, se acordă brusc o importanță enormă masturbării infantile, persecutată peste tot ca o epidemie bruscă, teribilă, susceptibilă să compromită întreaga specie umană.

Trebuie oare să admitem că masturbarea copiilor devenise brusc inaceptabilă pentru o societate capitalistă în curs de dezvoltare? E ipoteza anumitor discipoli recenți ai lui Reich. Nu mi se pare deloc satisfăcătoare.

În schimb, ceea ce era important în acea vreme era reorganizarea raporturilor între copii și adulți, părinți, educatori, era o intensificare a raporturilor intra-familiale, copilăria devenită o Miză comună pentru

părinți, instituții educative, instanțe de igienă publică, era copilăria ca pepinieră pentru populațiile ce urmău să vină. La intersecția corpului și a sufletului, a sănătății și a moralei, a educației și instruirii, sexul copiilor a devenit o ţintă și un instrument de putere în același timp. S-a constituit o sexualitate a copiilor specifică, precară, periculoasă, de supraveghet constant.

De aici o mizerie sexuală a copilăriei și a adolescenței de care generațiile noastre nu au fost încă eliberate, dar scopul urmărit nu era această mizerie; obiectivul nu era de a o interzice. Era de a constitui, prin intermediul sexualității infantile, devenită brusc importantă și misterioasă, o rețea de putere asupra copilăriei.

— Această idee că mizeria sexuală vine din reprimare, că, pentru a fi fericiți, trebuie să ne eliberăm sexualitățile este în fond a sexologilor, a doctorilor și a poliștiilor sexului...

— Da, și este motivul pentru care ei ne întind o capcană redutabilă. Aproape că ne spun: "Aveți o sexualitate, această sexualitate e în același timp frustrată și mută, interdicții ipocrite o reprimă. Atunci, veniți la noi, spuneți-ne, arătați-ne toate acestea, încredințați-ne secretele voastre nefericite..."

Acest tip de discurs este, în definitiv, un formidabil instrument de control și de putere. El se servește, ca întotdeauna, de ceea ce spun oamenii, de ceea ce resimt ei, de ceea ce speră. El exploatează tentația lor de a crede că e suficient, pentru a fi fericit, să depășești pragul discursului și să ridici câteva interdicții. Și, în fond, ajunge să reducă și să cadrileze mișările de revoltă și eliberare...

— De unde, presupun, neînțelegerea anumitor comentatori: "După Foucault, reprimarea e totușă cu eliberarea sexului..." Sau și mai mult: "Mișcarea pentru libertatea avortului și a contraceptiei și Lăsați-i să trăiască reprezentă în fond același discurs..."

— Da! Asupra acestui punct trebuie să clarificăm de îndată lucrurile. M-au făcut să spun efectiv că între limbajul cenzurii și cel al contra-cenzurii, între discursul părinților - pudoare și cel al eliberării sexului nu există diferență reală. S-a pretins că le punem în același sac pentru a le înecha asemenei unor pisicuțe. Radical fals: nu asta am vrut să spun. De altfel, important este că nu am spus asta deloc.

— Recunoașteți totuși că există elemente, enunțuri comune...

— Însă un lucru este enunțul, un altul discursul. Există elemente tactice comune și strategii adverse.

— De exemplu?

— Cred că mișările zise de "eliberare sexuală" trebuie înțelese

ca mișcări de afirmare, plecînd de la sexualitate. Asta înseamnă două lucruri: există mișcări care pornesc de la sexualitate, de la dispozitivul de sexualitate în care suntem prinși, care îl fac să funcționeze pînă la limită; dar, în același timp, ele se deplasează prin raportare la el, se eliberează de el și îl depășesc.

– *Cu ce seamănă aceste depășiri?*

– *Luati cazul homosexualității.* Către anii 1870 psihiatrii au început să-i facă o analiză medicală: punct de plecare, cu siguranță, pentru o serie întreagă de noi intervenții și controale.

Începem fie să internăm homosexualii în azile, fie să încercăm să-i îngrijim. Ei erau percepți altădată ca libertini și cîteodată ca delicvenți (de aici condamnări care puteau fi foarte severe – arderea cîteodată, chiar și în secolul al XVIII-lea – dar care erau, prin forță împrejurărilor, rare). De acum înainte, ei vor fi percepți într-o înrudire globală cu nebunii, ca bolnavi de instinct sexual. Însă, considerind literalmente astfel de discursuri și, prin aceasta, ocolindu-le, vedem apărînd răspunsuri sub formă de sfidare: fie, suntem ceea ce spuneți, prin natură, boală sau perversiune, cum doriți. Ei bine, dacă suntem, să fim și dacă vreți să știți ce suntem o să vă spunem noi însine mai bine decît voi. O întreagă literatură a homosexualității, foarte diferită de povestirile libertine apărute la sfîrșitul secolului al XIX-lea: gîndiți-vă la Wilde sau la Gide. Este înțoarcerea strategică a aceleiași voințe de adevăr.

– *E ceea ce se întîmplă de fapt cu toate minoritățile, femeile, tinerii, negrii americanii...*

– Da, bineînțeles. S-a încercat multă vreme identificarea femeilor cu sexualitatea lor. „Nu sunteți altceva decît sexul vostru,” li se spunea de secole. Si acest sex, adăugau doctorii, este fragil, aproape întotdeauna bolnav și întotdeauna aducător de boală. „Sunteți boala bărbatului”. Si această mișcare foarte veche s-a acutizat către secolul al XVIII-lea, ajungînd la o patologizare a femeii: corpul femeii devine obiect medical prin excelență. Voi încerca maiînțiu să fac istoria acestei imense “ginecologii” în sensul larg al termenului.

Însă mișcările feminine au acceptat provocarea. Suntem noi sex prin natură? Ei bine, om fi, dar în singularitatea și specificitatea sa ireductibilă. Să tragem de aici consecințele și să reinventăm propriul nostru mod de existență, politic, economic, cultural... Întotdeauna aceeași mișcare: a pleca de la această sexualitate în care se dorește colonizarea lor și a o traversa pentru a merge spre alte afirmații.

– *Această strategie pe care o descrieți, această strategie cu*

*dublă bătaie, este încă în sens clasic o strategie de eliberare? Sau nu ar trebui să spunem, mai degrabă, că a elibera sexul înseamnă de acum înainte a-l urî și a-l depăși?*

– Astăzi se conturează o mișcare care îmi pare să urce din nou panta acelui slogan: “mereu mai mult sex”, “mereu mai mult adevar în sex”, căreia i-am fost sortiți de secole: e vorba, eu nu spun de a redescoperi, ci pur și simplu de a fabrica alte forme de plăcere, de relații, de coexistențe, de legături, de iubiri, de intensități. Am impresia că percep în prezent un murmur “anti-sexo” (nu sunt un profet, cel mult un diagnostician), ca și cum s-ar face un efort de profunzime pentru a zdruncina această mare “sexografie” care ne face să descifrăm sexul ca pe un secret universal.

– *Semne pentru acest diagnostic?*

– Doar o anecdotă. Un tânăr scriitor, Hervé Guibert, a scris povesti pentru copii: nici un editor nu a avut nevoie de ele. El scrie un alt text, de altfel foarte remarcabil și cu o înșătișare foarte “sexo”. Era condiția pentru a se face ascultat și publicat. Iată-l deci publicat (e vorba de *La Mort propagande*<sup>\*</sup>). Citiți-o; mi se pare că e contrariul acestei scrierii sexografice care a făcut legea pornografiei și cîteodată a literaturii bune: a merge progresiv pînă la a rosti ceea ce este cel mai dezgustător în sex. Hervé Guibert surprinde din capul locului lucrul cel mai rău și extrem – “Vreți să vorbim despre asta, ei bine, să-i dăm drumul și veți auzi mai mult decît ați auzit vreodată” – și cu materialul infam, el constuiște corpuri, iluzii, castele, fuziuni, mîngîieri, rase, beții; toată greutatea sexului s-a volatilizat. Dar nu e aici decît un exemplu al provocării “anti-sexo”, căreia i s-ar putea găsi multe alte semne. E poate sfîrșitul acestui deșert sumbru al sexualității, sfîrșitul monarhiei sexului.

– *Cu condiția ca noi să nu fim sortiți sexului ca unei fatalități. Și asta din copilarie, cum se spune...*

– Întocmai, priviți ce se întimplă cu copiii. Se spune: viața copiilor înseamnă viața lor sexuală. De la biberon la pubertate nu e vorba decât de asta. Dincolo de dorința de a învăța să citești sau de gustul pentru benzile desenate se află încă și întotdeauna sexualitatea. Ei bine, sănăti sigur că acest tip de discurs este efectiv eliberator? Sănăti sigur că nu izolează copiii într-un fel de insularitate sexuală? Și dacă i-ar durea în cot, după toate acestea? Dacă libertatea de a nu fi adult ar consta numai în a nu fi

\* H. Guibert, *La Mort propagande*, Paris, Régine Deforges, 1977

supus legii, principiului, locului comun, atât de agasant pînă la urmă, al sexualității? Dacă ar putea exista raporturi polimorfe cu lucturile, cu oamenii, cu corporile, nu ar fi oare aceasta copilăria? Pentru a se liniști, adulții numesc acest polimorfism perversitate, colorindu-l astfel cu nuanță monotonă a propriului lor sex.

— *E oare copilul oprimat chiar de către cei care pretind că îl vindecă?*

— Citiți cartea lui Scherer și Hocquenghem<sup>\*\*</sup>: conform acesteia, copilul are un regim de plăcere pentru care grila "sexo" constituie o adevărată închisoare.

— *Este un paradox?*

— Asta decurge din ideea că sexualitatea nu e în mod fundamental cea de care se teme puterea; dar că ea e fără îndoială chiar mai mult, aceea prin care se exercită puterea.

— *Vedeți totuși statele autoritare: se poate spune că aici puterea se exercită nu împotriva, ci prin intermediul sexualității?*

— Două fapte recente, aparent contradictorii. Acum vreo 18 luni, China a început o campanie împotriva masturbării copiilor, exact în stilul celei pe care o cunoscuse secolul al XVIII-lea european (asta te împiedică să muncești, asta te face surd, asta face ca specia să se degenerize...). În schimb, înainte de sfîrșitul anului, U.R.S.S. va găzdui pentru prima dată un congres al psihanalistașilor (trebuie să-i primească cătă vreme ea nu are). Liberalizare? Dezgheț al inconștientului? Primăvara a libidoului sovietic împotriva îmburghezirii morale a chinezilor?

În stupiditățile bătrânicioase ale Pekin-ului și noile curiozități ale sovieticilor eu văd în special dubla recunoaștere a faptului că, formulată sau proibită, spusă sau interzisă, sexualitatea e un centru peste care nici un sistem modern de putere nu poate să treacă. Să ne temem, să ne temem de socialismul cu față sexuală.

— *Altfel spus, puterea nu mai e neapărat cea care cenzurează și izolează?*

— De o manieră generală, aş spune că interdicția, refuzul, proibia, departe de a fi formele esențiale ale puterii, nu sunt decît limitele acesteia, formele fruste sau extreme. Înainte de toate, relațiile de putere sunt productive.

---

<sup>\*\*</sup>R. Scherer și G. Hocquenghem, "Co-ire. Album systématique de l'enfance", *Recherches* (revistă a C.E.R.F.I.), nr. 22, mai 1976.

— Este o idee nouă față de cărțile dumneavoastră anterioare.

— Dacă aş vrea să pozez și să fac parădă într-o coerență puțin fictivă, v-aș spune că asta a fost întotdeauna problema mea: efecte de putere și producere de adevăr. Nu m-am simțit niciodată în largul meu în fața acestei noțiuni de ideologie care a fost atât de folosită în ultimii ani. S-au servit de ea pentru a explica greșelile, iluziile, reprezentările ecran, pe scurt, tot ceea ce împiedică formarea discursurilor adevărate. S-au servit de asemenea de ea pentru a arăta legătura dintre ceea ce se întâmplă în mintea oamenilor și locul lor în raporturile de producție. În mare, economia non-adevărului. Problema mea e politica adevărului. Mi-a trebuit mult timp să-mi dau seama de asta.

— De ce?

— Din mai multe motive. Mai întîi, pentru că puterea în Occident e cea care se arată cel mai mult, deci cea care se ascunde cel mai bine: ceea ce se numește “viață politică”, începând cu secolul al XIX-lea, este (oarecum ca și Curtea în epoca monarhică) modul în care puterea se afișează. Ea nu funcționează nici aici, nici în acest mod. Relațiile de putere se află probabil printre lucrurile cele mai ascunse în corpul social.

Pe de altă parte, începând cu secolul al XIX-lea, critica societății s-a făcut, în esență, plecând de la caracterul efectiv determinant al economiei. Sfintă reducere a “politiciului”, cu siguranță; dar de asemenea tendință de a neglija relațiile de putere elementare care pot fi constitutive pentru raporturile economice.

Al treilea motiv: o tendință care este comună instituțiilor, partidelor, unui întreg curent al gîndirii și acțiunii revoluționare și care constă în a nu vedea puterea decât în forma și aparatelor statului.

Fapt ce conduce, cînd te întorci către indivizi, la a nu mai găsi puterea decât în capetele lor (sub formă de reprezentare, de acceptare și interiorizare).

— *Și ce ați vrut să faceți în față acestui fapt?*

— Patru lucruri: să caut ceea ce poate fi cel mai ascuns în relațiile de putere; să surprind aceste relații pînă în infrastructurile economice; să le urmăresc în formele lor nu numai statale ci și infra-statale și para-statale; să le regăsesc în jocul lor material.

— *Cînd ați început să faceți acest gen de analiză?*

— Dacă dorîți o referință livrescă, este în *A supravegheia și a pedepsei*. Mi-ar fi plăcut mai mult să spun că pornind de la o serie de evenimente și experiențe, care s-au putut face din 1968 în privința psihiatriei, a delincvenței, a școlarității. Dar eu cred că însăși aceste

evenimente nu ar fi putut niciodată să-și dobîndească sensul și intensitatea, dacă nu ar fi avut în spatele lor aceste două umbre gigantice care au fost fascismul și stalinismul. Dacă mizeria muncitorească – această sub-existență – a făcut ca gîndirea politică a secolului al XIX-lea să graviteze în jurul economiei, fascismul și stalinismul – aceste supra-puteri – induc neliniștea politică a societăților noastre actuale.

De aici, două probleme: cum funcționează puterea? Ajunge oare ca ea să interzică viguros pentru a funcționa cu adevărat? și apoi: ea se prăbușește întotdeauna de sus în jos și din centru către periferie?

– *De fapt, am văzut în Voința de a cunoaște această deplasare, această alunecare esențială: că de această dată rupeți în mod clar cu un naturalism difuz care obsedă cărțile dumneavoastră precedente...*

– Ceea ce dumneavoastră numiți “naturalism” cred că desemnează două lucruri. O anumită teorie, ideea că dincolo de putere, de violențele și artificiile sale, trebuie să regăsim lucrurile însese în vivacitatea lor primitivă: în spatele zidurilor azilului, spontaneitatea nebuniei; prin sistemul penal, febra generoasă a delicvenței; sub interdicția sexuală, prospetimea dorinței. și, de asemenea, o anumită opțiune estetico-morală: puterea înseamnă răutate, deformitate, săracie, sterilitate, monotonie, moarte; și cel asupra căruia se exercită puterea este bun și bogat.

– *Da. Tema comună, în cele din urmă, vulgări marxiste și neostângismului: "Sub pavaj, plaja".*

– Dacă vrei. Există momente în care aceste simplificări sunt necesare. Pentru a schimba din cînd în cînd decorul și pentru a trece de la pro la contra, un asemenea dualism este provizoriu util.

– *Și apoi vine vremea deciziei, momentul cugetării și a reechilibrării?*

– Dimpotrivă. Trebuie să vină momentul noii mișcări și al noii deplasări. Căci aceste răsturnări de la pro la contra se blochează repede, neputind face altceva decât să se repete și formind ceea ce Jacques Rancière numește “doxa stângistă”. De îndată ce se repetă la nesfîrșit același refren al cîntecului antireservativ, lucrurile rămîn pe loc și oricine poate cînta aceeași arie, fără să i se acorde atenție. Această răsturnare a valorilor și a adevărurilor, despre care vorbeam adineauri, a fost importantă în măsura în care nu se rezumă la simple declamații (Trăiască nebunia!, Trăiască delicvența!, Trăiască sexul!), ci permite noi strategii. Vedeti, ceea ce mă deranjează adesea astăzi – la limită, ceea ce mă doare – este faptul că toată această muncă depusă de 15 ani

încoace, deseori în dificultate și cîteodată în singurătate, nu mai funcționează pentru unii decît ca semn de apartenență: a fi de "partea cea bună", de partea nebuniei, a copiilor, a delicvenței, a sexului.

– *Nu există parte bună?*

– *Trebuie să se treacă de partea cealaltă – de partea cea bună –, dar pentru a se încerca desprinderea de aceste mecanisme care fac să apară două părți, pentru a dizolva falsa unitate, natura iluzorie a acestei alte părți pe care am ales-o. Aici începe adevărata muncă, aceea a istoricului prezentului.*

– *De mai multe ori deja v-ați caracterizat ca istoric. Ce înseamnă asta? De ce istoric și nu filosof?*

– Sub o formă la fel de naivă ca un basm pentru copii, voi spune că problema filosofiei a fost mult timp asta: "În această lume în care totul pierde, ce nu trece? Ce suntem noi, cei care trebuie să murim, spre deosebire de ceea ce nu trece?" Mi se pare că, din secolul al XIX-lea, filosofia nu a încetat să se apropie de întrebarea: "Ce se întâmplă actualmente și ce suntem noi, cei care nu suntem nimic altceva și nimic mai mult decât ceea ce se întâmplă acum?" Problema filosofiei este problema acestui prezent care suntem noi însine. Iată de ce, astăzi, filosofia este în întregime politică și istorică. E politica imanentă istoriei, e istoria indispensabilă politicii.

– *Nu cumva asistăm astăzi și la o întoarcere la cea mai clasice, la cea mai metafizică dintre filosofii?*

– Eu nu cred în nici o formă de întoarcere. Aș spune numai atât și puțin în joacă. Gîndirea primelor secole creștine avusese de răspus la întrebarea: "Ce se întâmplă acum? Ce este acest timp care este al nostru? În ce fel și când se va produce oare revenirea lui Dumnezeu, care ne-a fost promisă? Ce să facem cu acest timp care e cam în plus? Și ce suntem noi, cei care suntem această trecere?" Am putea spune că pe acest versant al istoriei în care revoluția trebuie să revină și nu a venit încă, noi punem aceeași întrebare: "Cine suntem noi, cei care suntem în plus, în acest timp în care nu se întâmplă ceea ce ar trebui să se întâpte?" Toată gîndirea modernă și întreaga politică au fost dominate de problema revoluției.

– *În ce vă privește, continuați să puneți și să meditați la această problemă a revoluției? Rămîne ea în ochii dumneavoastră problema prin excelență?*

– Dacă politica există din secolul al XIX-lea e pentru că Revoluția a existat. Aceasta din urmă nu e o specie, o regiune a politicii. Întotdeauna politica e cea care se situează în funcție de

Revoluție. Cînd Napoleon spunea: "Forma modernă a destinului este politica", nu făcea decît să tragă consecințele acestui adevăr, căci el venea după Revoluție și înaintea revenirii posibile a alteia. Revenirea revoluției, iată problema noastră. E sigur că fără ea problema stalinismului nu ar fi decît o problemă de școală – simplă problemă de organizare a societăților sau a validității schemei marxiste. Însă în stalinism e vorba de un cu totul alt lucru. Știți bine: dorința însăși de revoluție constituie astăzi o problemă...

– *Doriți revoluția? Doriți ceva care depășește simpla datorie etică de a lupta aici și acum alături de unul sau altul, nebuni și prizonieri, oprimăți și mizerabili?*

– Nu pot răspunde. Dar cred că, dacă vreți, a face politică altfel decît politicistă înseamnă a încerca să știi cu cea mai mare sinceritate posibilă dacă revoluția e dezirabilă. Înseamnă a explora acest mușuroi teribil în care politica riscă să se răstoarne.

– *Dacă revoluția nu ar mai fi dezirabilă, politica ar rămîne oare ceea ce spuneți?*

– Nu, nu cred. Ar trebui să inventăm alta și ceva care i s-ar substitui. Trăim probabil sfîrșitul politicii. Căci, dacă e adevărat că politica e un cîmp care a fost deschis prin existența revoluției și dacă problema revoluției nu se mai poate pune în acești termeni, atunci politica riscă să dispară.

– *Să revenim la politica dumneavoastră, cea pe care ați consemnat-o în Voința de a cunoaște. Spuneți acolo: "Unde există putere, există rezistență". Nu reactivați astfel această natură de care adineauri dorează să vă dispensează?*

– Nu cred, căci această rezistență de care vorbesc nu e o substanță. Ea nu este anterioară puterii căreia i se opune. Îi este coextensivă și absolut contemporană.

– *Imaginea inversată a puterii? Asta ar însemna același lucru. Pavajul dedesubtul plajei, întotdeauna...*

– Nu este numai asta. Căci, dacă n-ar fi decît asta, n-ar fi rezistat. Pentru a rezista, trebuie ca ea să fie întocmai puterii. La fel de inventivă, la fel de mobilă, la fel de productivă ca și ea. Să se organizeze, să se coaguleze și să se consolideze asemenei ei. Să vină de jos și să se distribuie strategic ca și ea.

– *"Unde există putere, există rezistență" e aproape o tautologie, prin urmare...*

– Absolut. Nu opun o substanță a rezistenței unei substanțe a puterii. Eu spun doar că din moment ce există un raport de putere,

există o posibilitate de rezistență. Niciodată puterea nu ne-a întins curse: îi putem întotdeauna modifica influența, în condiții determinate și după o strategie precisă.

– *Putere și rezistență... Tactică și strategie... De ce acest fond de metafore războinice? Credeți că puterea e de gîndit de acum înainte sub forma războiului?*

– Pentru moment, nu știu chiar nimic despre asta. Un lucru îmi pare sigur: faptul că, pentru a analiza raporturile de putere, noi nu dispunem în clipa de față decât de două modele: cel pe care ni-l propune dreptul (puterea ca lege, interdicție, instituție) și modelul războinic sau strategic în termeni de raporturi de forțe. Primul a fost foarte folosit și cred că și-a demonstrat caracterul inadecvat: se știe bine că dreptul nu descrie puterea. Știu că se vorbește mult și despre celălalt model. Dar se rămîne la cuvinte: se folosesc noțiuni gata făcute sau metafore ("războiul tuturor împotriva tuturor", "lupta pentru viață") sau mai mult scheme formale (strategiile sunt foarte la modă la anumiți sociologi sau economiști, mai ales americani). Cred că ar trebui să încercăm să fixăm puțin această analiză a raporturilor de forțe.

– *Această concepție războinică a raporturilor de putere există deja la marxiști?*

– Ceea ce mă uimește în analizele marxiste este faptul că întotdeauna e vorba despre lupta de clasă, dar că, în această expresie, i se acordă mai puțină atenție cuvântului "luptă". Aici trebuie încă să mai nuanțăm. Cei mai mari marxiști (începînd cu Marx) au insistat îndelung asupra problemelor militare (armata ca aparat de stat, revoltă armată, război revoluționar). Însă, cînd vorbesc despre lupta de clasă ca resort general al istoriei, ei se preocupă mai ales de a ști ce este clasa, unde se situează, pe cine cuprinde, niciodată de ce este în mod concret lupta. Cu o rezervă, de altfel: nu texte teoretice, ci acelea istorice ale lui Marx însuși sunt mult mai subtile.

– *Cartea dumneavoastră poate să satisfacă această lacună?*

– Nu am această pretenție. În general, eu cred că intelectualii – dacă această categorie există sau dacă ea trebuie să existe încă, ceea ce nu este sigur, ceea ce nu este poate de dorit – renunță la vechea lor funcție profetică. Și prin asta nu mă gîndesc la pretenția lor de a spune ce se va întîmpla, ci la funcția de legislator la care au aspirat multă vreme: "Iată ce trebuie făcut, iată ce e bine, urmați-mă. În agitația în care vă aflați cu toții, iată punctul fix unde mă aflu eu". Înțeleptul grec, profetul evreu și legislatorul roman sunt întotdeauna modele care

ii obsedează pe cei care fac astăzi carieră din a vorbi și a scrie. Visez la intelectualul ce distrugе evidențele și universalitățile, care reperează și indică în inerțiile și conștiințele prezentului punctele de slăbiciune, deschiderile, liniile de forță, cel care se mișcă neconitenit, nu știe precis unde va fi, nici ce va gândi măine, căci e prea atent la prezent; cel care contribuie, pe unde trece, la punerea problemei de a ști dacă revoluția merită efortul și căreia (vreau să spun cărei soluții și cărei osteneli), știut fiind că pot să vă răspundă la această problemă numai cei care acceptă să-și riște viața pentru a o face. În ce privește întrebările de clasificare sau de program care ni se pun: "Sînteți marxist?", "Ce ați face dacă ați deținut puterea?", "Care vă sunt aliații și apartenențele?", sunt întrebări cu adevărat secundare față de cea pe care tocmai am indicat-o: căci ea este întrebarea de azi.

# **DESPRE PRIETENIE CA MOD DE VIAȚĂ**

*— Aveți cincizeci de ani. Sînteti cititor al revistei, care există de doi ani. Ansamblul discursurilor sale înseamnă pentru dumneavoastră un lucru pozitiv?*

— Faptul că revista există reprezintă un lucru pozitiv și important. Ceea ce aş putea pretinde revistei dumneavoastră este ca, citind-o, să nu fie nevoie să-mi pun problema vîrstei. Însă lectura mă obligă să mi-o pun; și nu am fost foarte mulțumit de maniera în care am fost determinat să o fac. Pur și simplu nu mă regăseam.

— Probabil e problema categorieide vîrstă a celor care colaborează la revistă și a celor care o citesc: majoritatea între douăzeci și cinci și treizeci și cinci de ani.

— Bineînțeles. Cu cât este scrisă mai mult de către tineri, cu atât îi privește mai mult. Dar problema nu e aceea de a face loc unei categorii de vîrstă alături de o alta, ci de a ști ce putem face relativ la chestiunea cvasi-identificării homosexualității și a iubirii între tineri.

Alt lucru de care trebuie să ne ferim este tendința de a reduce problema homosexualității la întrebarea "Cine sunt eu? Care e secretul dorinței mele?". Poate ar fi mai bine să ne întrebăm: "Ce fel de relații pot fi stabilite, inventate, multiplicate și modulate prin intermediul homosexualității?" Problema nu este de a descoperi în sine adevărul sexului, ci mai degrabă de a te servi de propria sexualitate, pentru a stabili o multiplicitate de relații. Acesta este, fără îndoială, adevăratul motiv pentru care homosexualitatea nu este o formă de dorință, ci mai degrabă ceva dezirabil. Trebuie să ne îndirjim să devenim homosexuali și să nu ne încăpăținăm să recunoaștem că suntem. Dezvoltările problemei homosexualității tind către problema prieteniei.

— Gîndeai în felul acesta și la douăzeci de ani sau l-ați descoperit pe parcursul anilor?

— Din cîte îmi amintesc, dorința de băieți însemna dorința de relații cu băieții. Asta a fost întotdeauna pentru mine un lucru important. Nu neapărat sub forma cuplului, ci ca problemă de existență: cum este posibil ca bărbații să fie împreună, să trăiască împreună, să-și împartă timpul, hrana, camera, hobbyurile, necazurile, cunoștințele, confidențele? În ce constă a fi, între băieți, "intimi", dincolo de relațiile instituționale, familiale, profesionale, de tovărașie obligată? E o dorință, o neliniște, o dorință-neliniște pe care o resimt mulți oameni.

— *Se poate spune oare că raportul cu dorința și cu plăcerea, cu relația pe care poți să o ai, depinde de vîrstă?*

— Da, foarte mult. Între un bărbat și o femeie mai tînără, instituția facilitează diferențele de vîrstă. Ea le acceptă și le face să funcționeze. Oare ce limbaj ar putea adopta doi bărbați de vîrste sensibil diferențiate pentru a comunica? Ei se află unul în fața celuilalt dezarmați, fără cuvinte potrivite, fără nimic care să-i clarifice asupra sensului mișcării care îi apropie unul de celălalt. Ei trebuie să inventeze de la A la Z o relație încă nedefinită, care este prietenia: adică suma tuturor lucrurilor prin care își pot oferi unul altuia plăcere.

Este una dintre concesiile pe care le facem celorlalți, de a nu prezenta homosexualitatea decît sub forma unei plăceri imediate a doi tineri băieți întîlnindu-se pe stradă, seducîndu-se din priviri, pipăindu-se pe fese și punîndu-și-o imediat după aceea. Avem aici o imagine curătică a homosexualității, care își pierde orice posibilitate de neliniște din două motive: ea răspunde unui canon cunoscute al frumuseții și anulează tot ceea ce poate fi nelinișitor în afecțiune, tandrețe, prietenie, fidelizeitate, amicitie, companie, pe care o societate întrucîtva bănuitoare nu le poate accepta fără a pune la îndoială faptul că s-ar forma alianțe, că s-ar înnodă linii de forță neașteptate. Cred că tocmai acest lucru face ca homosexualitatea să fie "tulburătoare": modul de viață homosexual, mai degrabă decît actul sexual în sine. A imagina un act sexual neconform legii sau firii, nu asta îi îngrijorează pe oameni, ci faptul că indivizii încep să se iubească, iată problema. Instituția este prinsă pe picior greșit; intensități afective o străbat, o susțin și o perturbă în același timp. Uitați-vă la armată: aici dragostea între bărbați e fără încetare convocată și blamată. Codurile instituționale nu pot valida aceste relații de intensități multiple, de culori variabile, cu mișcări imperceptibile și în forme schimbătoare. Aceste relații care scurcircuită și introduc dragostea acolo unde ar trebui să existe lege, regulă sau obișnuință.

– Spuneați adineauri: “Decât să deplingem plăcerile trecute, mai bine să ne interesăm de ce putem face noi însine”. Puteți fi mai explicit?

– Ascetismul ca renunțare la placere are o reputație proastă. Dar asceza este altceva: este efortul pe care-l faci tu însuși asupra ta pentru a te transforma sau pentru a face să apară acel sine, pe care din fericire nu îl atingi niciodată. Oare nu aceasta ar fi problema noastră de astăzi? Ascetismul a fost pus pe liber. Este de datoria noastră să avansăm către o asceză homosexuală care ne-ar determina să lucrăm mai mult asupra noastră însine și să inventăm, nu spun să descoperim, un mod de a fi încă improbabil.

– Să însemne asta că un băiat homosexual ar trebui să fie foarte prudent cu imagistica homosexuală și să se preocupe de altceva?

– Ceea ce ar trebui să ne preocupe, mi se pare, nu e atât să ne eliberăm de dorințele noastre, cât să devenim noi însine infinit mai susceptibili de plăceri. Trebuie să ne sustragem și să-i sustragem și pe alții de la două formule gata făcute, a purei întâlniri sexuale și a fuziunii amoroase a identităților.

– Putem oare întrevedea premisele unor construcții relationale puternice în Statele Unite, în orice caz în orașele în care chestiunea mizeriei sexuale pare rezolvată?

– Ceea ce îmi pare sigur este că în Statele Unite, chiar dacă fondul de mizerie sexuală persistă, interesul pentru prietenie a devenit foarte important: nu intre pur și simplu în relație pentru a ajunge la consumul sexual, lucru foarte ușor de altfel, ci oamenii se polarizează către prietenie. Cum să ajungi prin practicile sexuale la un sistem relational? E oare cu puțință să creăm un mod de viață homosexual?

Noțiunea aceasta de mod de viață mi se pare importantă. Oare nu ar trebui să introducem o diversificare, alta decât cea datorată claselor sociale, diferențelor de profesie, nivelurilor culturale, o diversificare ce ar fi și o formă de relație și care ar fi chiar “modul de viață”. Un mod de viață poate fi împărtășit de către indivizi de vîrstă, statut și activitate socială diferite. El poate favoriza apariția unor relații intense care nu seamănă cu nici una dintre cele instituționalizate și, cred că un mod de viață poate da naștere unei culturi și unei etici. Cred că a fi gay nu înseamnă să te identifici cu trăsăturile psihologice și cu măștile vizibile ale homosexualului, ci să cauți să definești și să dezvolti un mod de viață.

– Nu cumva e o mitologie să spui: “Iată-ne probabil în pragul unei socializări între ființe, socializare între clase, între vîrste, între națiuni?”

– Într-adevăr, există un mare mit: nu va mai fi nici o diferență între homosexualitate și heterosexualitate. De altfel, cred că acesta este unul dintre motivele pentru care homosexualitatea creează probleme în ziua de azi. Însă afirmația că a fi homosexual înseamnă a fi un bărbat și a iubi un bărbat, această căutare a unui mod de viață merge împotriva acelei ideologii a mișcărilor de eliberare sexuală din anii șaizeci. Numai în acest sens "clonele" cu mustață capătă o semnificație. E o manieră de a răspunde: "Nu vă temeți de nimic, cu cât vom deveni mai liberi, cu atât vom iubi mai puțin femeile, cu atât mai puțin ne vom topi în această polisexualitate în care nu mai există diferențe între unii și alții". Si nu se poate vorbi nicidcum de ideea unei imense fuziuni comunitare.

Homosexualitatea este o ocazie istorică de a redeschide virtualități relaționale și afective, nu atât prin calitățile intrinseci ale homosexualului, ci pentru că poziția oarecum "oblică" a acestuia și liniiile diagonale pe care le poate trasa în textura socială permit apariția acestor posibilități.

– *Femeile vor putea obiecta: "Ce ar avea de cîștigat bărbații din relațiile între ei spre deosebire de relațiile posibile între un bărbat și o femeie sau o relație între două femei?"*

Tocmai a apărut în Statele Unite o carte despre prieteniiile între femei\*. Este foarte bine documentată, plecînd de la relațiile de afecțiune și de dragoste între femei. În prefată, autoarea susține că a plecat de la ideea de a descoperi relațiile homosexuale și că și-a dat seama nu numai că aceste relații nu erau tot timpul prezente, ci că nu era interesant de știut dacă putem numi aceasta homosexualitate sau nu. Si că, lăsînd relația să se manifeste aşa cum a apărut în cuvinte și gesturi, apăreau alte lucruri foarte importante: iubiri, afecțiuni intense, minunate, însorite sau, dimpotrivă, foarte triste, foarte sumbre. Această carte arată, de asemenea, în ce măsură corpul femeii a jucat un rol important și care sunt contactele între corpurile feminine: o femeie o coafează pe alta, o ajută să se fardeze, să se îmbrace. Femeilor le era permis accesul la corpul altor femei: să se țină de talie, să se îmbrățișeze. Corpul bărbatului îi era interzis bărbatului de o manieră mai drastică. În timp ce conviețuirea între femei era tolerată, numai în anumite perioade și începînd cu secolul al XIX-lea,

\* L. Faderman, *Surpassing the Love of Men*, New York, William Morrow, 1980.

conviețuirea între bărbați nu numai că a fost tolerată, ci riguros obligatorie, exclusiv în timpul războaielor. De asemenea, în lagărele de prizonieri. Acolo erau soldați, ofițeri tineri, care au trăit împreună luni și chiar ani de zile. În timpul primului război mondial, trăiau tot timpul înghesuți și asta nu însemna nimic, că vreme moartea și pîndeau, iar în cele din urmă devotamentul unuia față de altul, serviciul făcut erau sănctionate de un joc al vieții și al morții. În afara cîtorva remarci despre camaraderie, despre fraternitatea de suflet, și a cîtorva mărturii foarte fragmentare, ce știm noi despre aceste tornade afective, despre aceste furtuni ale inimii resimțite în acele momente? Si ne putem întreba cum a fost cu puțină ca, în aceste războaie absurde, groaști, în aceste masacre infernale, oamenii să reziste totuși. Printr-un țesut afectiv, fără îndoială. Nu vreau să spun că ei continuau să se lupte tocmai datorită faptului că erau îndrăgostiți unii de alții. Dar onoarea, curajul, sacrificiul, faptul de a nu-și pierde rangul, de a ieși din tranșee împreună cu prietenul său, în fața prietenului, asta implica o intrigă afectivă foarte intensă. Asta nu înseamnă: "Ah, iată homosexualitatea!". Detest acest gen de raționament. Dar avem aici, fără îndoială, una dintre condițiile, nu singura, care au condus la această viață infernală în care săptămâni la rînd indivizii bîjbîau prin noroi, printre cadavre, prin excremente, crăpau de foame, scîrbiți de toate acestea, dimineața înaintea asaltului.

În concluzie, aş vrea să spun că ceva gîndit voluntar, precum e o publicație, ar trebui să facă posibilă o cultură homosexuală, adică să ofere mijloace pentru relații polimorfe, variate, individual modulate. Dar ideea unui program și a unei propunerii este periculoasă. De îndată ce se prezintă un program, el face legea, interzice invenția. Ar trebui să dispună de o inventivitate proprie unei situații ca a noastră și acelei dorințe pe care americanii o numesc *coming out*, adică a se manifesta. Programul trebuie să fie gol. Trebuie să căutăm să arătăm în ce fel lucrurile au fost istoric contingente, pentru un motiv sau altul, inteligibil, dar nu necesar. Trebuie să facem ca inteligibilul să apară pe un fond de vacuitate, să negăm o necesitate și să ne gîndim că ceea ce există este departe de a umple toate spațiile posibile. Să înfruntăm fără înconjur întrebarea: de-a ce ne putem juca și în ce fel am putea inventa un joc?

— *Multumesc, Michel Foucault.*

# SEXUALITATE ȘI SINGURĂTATE

Într-o lucrare publicată în 1840 și consacrată tratamentului moral al nebuniei, un psihiatru francez, Leuret, prezintă modul în care l-a tratat pe unul dintre pacienții săi – în care l-a tratat și, firesc, cum puteți să vă închipuiți, vindecat\*. Într-o dimineată, Leuret îl conduce pe domnul A. în sala de dușuri și îl pune să povestească în detaliu delirul său. “Dar toate acestea nu sunt decât nebunie, declară doctorul. Îmi veți promite că nu veți mai crede în ele”. Pacientul ezită, apoi promite. “Nu e suficient, replică doctorul, mi-ați făcut deja acest gen de promisiuni și nu le-ați respectat”. Deschide apoi robinetul de apă rece deasupra capului pacientului său. “Da, da, sunt nebun!”, strigă pacientul. Jetul de apă se oprește, interrogatoriul se reia. “Da, recunosc că sunt nebun”, repetă pacientul. “Dar, adaugă el, nu recunosc acest lucru decât pentru că mă obligați”. Un nou jet de apă rece. “Bine, bine, spune domnul A., recunosc. Sunt nebun și totul nu a fost decât nebunie”. A obținut de la cineva care suferă de o boală mintală consumămintul că e nebun este o procedură foarte veche în terapeutica tradițională. În lucrările din secolele al XVII-lea și al XVIII-lea se regăsesc numeroase exemple a ce se pot numi terapii de adevăr. Însă tehnica folosită de Leuret este cu totul diferită. Leuret nu încearcă să-și convingă pacientul că ideile sale sunt false sau nesăbuite. Ceea ce se întâmplă în capul domnului A. îi este total indiferent lui Leuret. Ceea ce doctorul vrea să obțină e un act precis, o afirmație explicită: “Sunt nebun”. Încă de acum aproximativ douăzeci de ani, cînd am citit pentru prima dată acest pasaj al lui Leuret, am păstrat în minte proiectul de a analiza forma și istoria acestei practici neobișnuite. Leuret nu e mulțumit decât atunci cînd pacientul său declară: “Sunt nebun” sau “Totul nu e decât nebunie”. El se sprijină pe

\* F. Leuret, *Du traitement moral de la folie*, Paris, Baillière, 1840, pp. 197-198.

ipoteza potrivit căreia nebunia, ca realitate, dispare din momentul în care pacientul recunoaște adevărul și declară că e nebun.

De fapt, avem aici inversul actului de limbaj performativ. Afirmația îi distrugе subiectului vorbitor realitatea care a făcut ca această afirmație să fie adevărată. Pe ce concepție a adevărului discursului și a subiectivității se fondează oare această practică stranie și totuși atât de curentă? Pentru a-mi justifica interesul față de ceea ce pare să fie un subiect extrem de specializat, permiteți-mi să mă întorc puțin în timp. Înaintea celui de-al doilea război mondial, și mai mult după război, întreaga filosofie a fost dominată de filosofia subiectului, în țările Europei continentale și în Franța. Prin aceasta înțeleg că filosofia își dădea ca sarcină *par excellence* să fondeze întreaga cunoaștere și principiul oricarei semnificații pe subiectul semnificant. Problema își datorează importanța impactului pe care l-a avut Husserl, dar caracterul central al subiectului este legat de asemenea de un context instituțional, în măsura în care universitatea franceză nu a putut progresă decât în manieră carteziană, din moment ce filosofia a văzut lumina zilei o dată cu Descartes. Dar trebuie să ținem cont și de conjunctura politică. În fața absurdității războaielor, în fața constatarii masacrelor și a despotismului s-a evidențiat ideea potrivit căreia subiectului individual îi revenea neîndoelnic sarcina de a da un sens opțiunilor sale existențiale. O dată cu destinderea și regresul de după război, importanța care fusese acordată filosofiei subiectului nu a mai părut atât de evidentă. Anumite paradoxuri teoretice, ascunse pînă atunci, au ieșit la iveală și nu a mai fost posibilă ocolirea lor. În mod paradoxal, această filosofie a conștiinței nu reușise să fondeze o filosofie a cunoașterii și mai cu seamă a cunoașterii științifice. De altfel, ca filosofie a sensului, ea a eşuat în a lua în considerare mecanismele formatoare de semnificație și structura sistemelor de sens.

Cu luciditatea mult prea ușoară a faptului deja împlinit – ceea ce americanii numesc *the monday-morning quarterback*<sup>\*\*</sup> – voi spune că două căi puteau să conducă dincolo de această filosofie a subiectului. Prima era teoria cunoașterii obiective, înțeleasă ca analiză a sistemelor de semnificație, ca semiologie. Era calea pozitivismului logic. A doua era calea deschisă de o anumită școală de lingvistică, de psihanaliză și antropologie – trei discipline care se regруpau sub denumirea de

<sup>\*\*</sup> Termen din fotbalul american (nota traducătorului francez).

"structuralism". Nu acestea sunt căile pe care le-am urmat. Să-mi fie permis să declar o dată pentru totdeauna că nu sunt nici structuralist, nici – o mărturisesc cu toată tristețea căre se cuvine – filosof analitic. Nimeni nu e perfect. Am încercat să caut o altă cale. Am încercat să ies din filosofia subiectului, făcind genealogia subiectului modern pe care îl abordez ca realitate istorică și culturală, ca pe ceva susceptibil să se transforme, ceea ce bineînțeles este important din punct de vedere politic. Sunt posibile două moduri de abordare, pornind de la acest proiect general. Una din modalitățile de a aborda subiectul în general constă în a examina construcțiile teoretice moderne. În acest sens am încercat să analizez teoriile subiectului ca ființă vorbitoare, vie, muncitoare, în secolele al XVII-lea și al XVIII-lea. Însă putem aborda, de asemenea, problema subiectului într-un mod mai practic, pornind de la studiul instituțiilor care au făcut din anumiți subiecți obiecte de cunoaștere și dominare: azilurile, închisorile... Voi am să studiez formele de aprehensiune pe care subiectul și le creează în raport cu el însuși. Dar deoarece începusem cu al doilea tip de abordare, a trebuit să mă răzgîndesc în privința mai multor puncte. Permiteți-mi să-mi fac, întrucâtva, autocritica. Dacă urmăm anumite sugestii ale lui Habermas, s-ar părea că putem distinge trei tipuri principale de tehnici: tehniciile care permit producerea, transformarea, manipularea lucrurilor; tehniciile care permit utilizarea sistemelor de semne; și, în fine, tehniciile care permit determinarea conduitei indivizilor, impunerea anumitor finalități sau obiective. Avem deci tehniciile de producere, tehniciile de semnificare și de comunicare și tehniciile de dominare. Mi-am dat seama, puțin câte puțin, că în toate societățile există un alt tip de tehnici: cele care permit unor indivizi să efectueze, ei însiși, un anumit număr de operații asupra corpului lor, a sufletului lor, a gîndurilor, a conduitelor lor, așa încît să producă în ei o transformare, o modificare și să atingă o anumită stare de perfecțiune, de fericire, de puritate, de putere supranaturală. Să numim aceste tehnici, tehniciile de sine.

Dacă vrem să analizăm genealogia subiectului în civilizația occidentală, trebuie să ținem cont nu numai de tehniciile de dominare, ci și de tehniciile de sine. Trebuie să arătăm interacțiunea care se produce între cele două tipuri de tehnici. Am insistat probabil prea mult asupra tehniciilor de dominare, cînd studiam azilurile, închisorile etc. E adevărat că aceea ce numim "disciplină" e ceva care are o importanță reală în acest tip de instituții. Însă acesta nu e decît un aspect al artei de a guverna oamenii în societățile noastre. Studiind

deja cîmpul puterii, luînd ca punct de plecare tehnicele de dominare, mi-ar plăcea să studiez, în cursul anilor următori, raporturile de putere pornind de la tehnicele de sine. Mi se pare că fiecare tehnică de sine presupune o serie de obligații de adevăr: trebuie să descompunem adevărul, să fim luminați de adevăr, să spunem adevărul. Tot atîtea constrîngeri care sunt considerate importante fie pentru constituirea, fie pentru transformarea de sine. Ce se întîmplă acum în societățile noastre creștine cu adevărul ca datorie? După cum fiecare știe, creștinismul este o confesiune. De aceea el aparține unui tip de religii cu totul aparte: acelea care impun obligații de adevăr celor care le practică. În creștinism aceste obligații sunt numeroase. De exemplu, există obligația de a considera drept adevărate un ansamblu de propoziții care constituie dogma, obligația de a considera anumite cărți ca sursă permanentă de adevăr și de a accepta deciziile anumitor autorități în materie de adevăr. Dar creștinismul impune și o altă formă de obligație de adevăr. Fiecare creștin trebuie să caute să afle cine este el însuși, ce se întîmplă înăuntrul său, greșelile pe care le-a putut face, tentațiile cărora le este expus. În plus, fiecare trebuie să spună aceste lucruri celorlalți și în acest fel să mărturisească împotriva lui însuși.

Aceste două seturi de obligații – cele care privesc credința, carteau, dogma, și cele care privesc sinele, sufletul, inima – sunt legate. Un creștin are nevoie de lumina credinței dacă vrea să afle cine e el. Și, invers, nu se poate concepe ca el să aibă acces la adevăr, fără ca sufletul să fie purificat. Și budistul trebuie să meargă spre lumină și să descopere adevărul despre el. Dar raportul dintre cele două obligații este cu totul diferit în budism și în creștinism. În budism, același tip de iluminare conduce individul să descopere cine e el și ce este adevărul. Grație acestei iluminări simultane a sinelui și a adevărului, individul descoperă că sinele nu e decît o iluzie. Mi-ar plăcea să subliniez faptul că în creștinism nu este la fel: descoperirea de sine nu revelează sinele ca iluzie. Ea lasă locul unei sarcini care nu poate fi decît infinită. Două obiective definesc această sarcină. Este mai întîi datoria de a elibera spiritul de toate iluziile, tentațiile și seducțiile susceptibile să iasă aici la iveală ca și datoria de a descoperi realitatea a ceea ce se petrece în noi. După aceea trebuie să ne eliberăm de orice detasare față de sine, nu pentru că sinele este o iluzie, ci pentru că e prea real. Cu cât descoperim adevărul despre noi, cu atît mai mult trebuie să renunțăm la noi însine; și cu cât vrem să renunțăm la noi însine, cu atît mai mult ne e necesară scoaterea în evidență a realității noastre. Această spirală

a formulării adevărului și a renunțării la realitate se află în centrul tehniciilor de sine practicate de creștinism.

Recent, profesorul Peter Brown mă-a declarat că, după părerea lui, sarcina noastră era de a înțelege cum se face că sexualitatea a devenit în culturile noastre creștine seismograful subiectivității noastre. E ceva misterios că, în această infinită spirală de adevăr și de realitate a sinelui, sexualitatea are din primele secole ale epocii creștine o importanță considerabilă care nu a încetat să crească. De ce există oare o legătură atât de fundamentală între sexualitate, subiectivitate și obligația de adevăr? Asupra acestei probleme studiul meu îl înținăște pe cel al lui Richard Sennett. Punctul de plecare al seminarului nostru a fost un pasaj din sfîntul François de Sales: "Vă voi povesti ceva despre onestitatea elefantului. Un elefant nu-și schimbă niciodată femela și o iubește tandru pe cea pe care a ales-o, cu care, totuși, nu se împerechează decât din trei în trei ani și asta numai pentru cinci zile și într-un mod atât de secret, încât el nu este văzut în acest act. Dar el este văzut totuși în a șasea zi când, înainte de toate, merge drept la rîu, în care își spală tot corpul, fără să vrea cîtuși de puțin să se întoarcă la turmă înainte de a se fi purificat. Nu sunt oare aceste tendințe naturale, frumoase și cinstite, ale unui animal, cele prin care el îi învăță pe cei căsătoriți să nu se consacre prea mult plăcerilor simțurilor sau ale cărții?" Toată lumea va recunoaște aici modelul comportamentului sexual decent. Monogamia, fidelitatea și procrearea înfățișează principalele sau poate singurele justificări ale actului sexual – un act care rămîne întrinsec impur, chiar și în aceste condiții. Cred că majoritatea dintre noi sunt înclinați să atribuie acest model fie creștinismului, fie societății creștine moderne, aşa cum s-a dezvoltat ea sub influența moralei capitaliste sau a moralei zise burgheze. Însă, cînd am început să-l studiez, am fost uimit să văd că acest model se regăsea și în literatura latină și elenistică. Sunt aceleași idei, aceleași cuvinte și cîteodată aceeași referire la elefant. Datorită faptului că filosofii pagini din secolele care au precedat și au urmat morții lui Iisus au propus o etică sexuală care, chiar dacă parțial nouă, era totuși foarte asemănătoare celei ce trece drept etica creștină. În seminarul nostru, am evidențiat, de o manieră foarte convingătoare, că acest model filosofic de comportament sexual, modelul elefantului, nu era

---

\* François de Sales, *Introduction à la vie dévote*, 1604, Lyon, Pierre Rigaud, 1609; Dôle, Bluzet-Guimier, 1888, carte III, capitolul XXXIX, pp. 431-432

singurul care a fost cunoscut și pus în practică în epocă. El concura cu multe altele. Însă devine predominant foarte repede pentru că era legat de o transformare socială care implica dezintegrarea statelor-cetăți, dezvoltarea birocratiei imperiale și influența din ce în ce mai mare a clasei mijlocii provinciale.

În cursul acestei perioade, se constată o evoluție către slăbirea celulei familiale, adevărata monogamie, fidelitate între oamenii căsătoriți și o diminuare a actelor sexuale. Campania filosofică în favoarea modelului elefantului a fost în același timp un efect și un auxiliar al acestei transformări. Dacă aceste ipoteze sunt fondate, trebuie să admitem că nu creștinismul a inventat acest cod de comportament sexual. El l-a acceptat, consolidat, i-a dat o vigoare și o putere mult superioare celor pe care le-a avut înainte. Dar pretensa morală creștină nu e altceva decât un fragment de etică păgână introdus în creștinism. Cu alte cuvinte, să nu fi schimbat oare creștinismul starea lucrurilor? Primii creștini au fost instigatorii numeroaselor schimbări, dacă nu în codul sexual, cel puțin în raporturile pe care fiecare le întreținea în ce privește viața sa sexuală. Creștinismul a propus un nou mod de aprehensiune de sine ca ființă sexuală. Pentru a clarifica lucrurile, voi compara două texte. Unul a fost scris de Artemidor, un filosof păgân din secolul III, și celălalt este celebra carte a XIV-a din *Cetatea lui Dumnezeu*, a sfintului Augustin. Deși cartea pe care Artemidor a consacrat-o interpretării viselor datează din secolul III după Cristos, Artemidor este un autor păgân. Trei dintre capitolele acestei cărți tratează despre visele sexuale. Care e oare sensul sau mai precis valoarea de pronostic a unui vis sexual? Fapt semnificativ, interpretarea pe care o dă Artemidor viselor se opune celei a lui Freud, iar înțelegerea viselor sexuale este permisă de economie, raporturi sociale, succese și infringeri pe care individul le cunoaște în activitatea lui politică sau în viața lui cotidiană. De exemplu, a visa că ai o legătură cu mama ta e semnul că vei reuși într-o carieră de magistrat pentru că, fără îndoială, mama este simbolul orașului sau al țării. Alt element semnificativ: valoarea socială a visului nu depinde de natura actului sexual, ci mai degrabă de statutul social al partenerilor. De exemplu, după Artemidor, puțin contează că în vis ai o legătură cu un băiat sau cu o fată. Important este să știi dacă partenerul este sărac sau bogat, tânăr sau bătrân, sclav sau liber, căsătorit sau celibatar. Bineînțeles, Artemidor ia în considerare și problema actului sexual, dar numai din punctul de vedere al bărbatului. Singurul act care-i este familiar ca act sexual și pe care îl

recunoaște ca atare este penetrarea. Însă penetrarea nu este numai un act sexual, ea face parte din rolul social pe care îl joacă bărbatul în cadrul cetății. Aș spune că, pentru Artemidor sexualitatea este relatională și că nu putem disocia raporturile sexuale de raporturile sociale.

Să analizăm acum textul sfîntului Augustin, al cărui sens exprimă punctul la care vrem să ajungem în analiza noastră. În *Cetatea lui Dumnezeu*\* și mai apoi în *Contra Julianum*\*\*, sfîntul Augustin face o descriere destul de îngrozitoare a actului sexual. Pentru el, actul sexual este un fel de spasm. Tot corpul, spune sfîntul Augustin, e scuturat de convulsii oribile. Omul își pierde toată stăpînirea de sine. "Dorința nu se mulțumește să pună stăpînire pe tot corpul, exterior și interior, ea zgîlșie omul întreg, unind și amestecînd pasiunile sufletului și poftele carnale pentru a produce această voluptate, cea mai mare din toate, printre cele ale corpului; aşa încît, în momentul în care ea ajunge la culme, întreaga acuitate și ceea ce am putea numi vigilență a gîndirii sînt aproape nimicite"\*\*\*. Merită să subliniem faptul că această descriere nu e o inventie a sfîntului Augustin: o regăsim în scierile medicale și pagîne ale secolului precedent. Mai mult, textul sfîntului Augustin e transcrierea cvasi literală a unui pasaj scris de filosoful pagîn Cicero în *Hortensius*\*\*\*\*. Ceea ce este surprinzător nu e faptul că Augustin face o descriere a actului sexual atât de clasice, ci că, manifestîndu-și întreaga oroare, el recunoaște totuși posibilitatea existenței unor raporturi sexuale în rai, înaintea Căderii. Fapt cu atât mai remarcabil cu cât sfîntul Augustin este unul dintre primii Părinți ai Bisericii care a admis această posibilitate. Bineînțeles, e de neconcepționat faptul că în rai raporturile sexuale au luat această formă epileptică pe care, din păcate, o au astăzi. Înaintea Căderii, corpul lui Adam, fiecare parte a acestui corp, se supunea perfect sufletului și voinței. Dacă Adam voia să procreeze

\* Saint Augustin, *La Cité de Dieu*, 413-427, in *Œuvres de saint Augustin*, t. XXXV, Paris, Desclée de Brouwer, 1959.

\*\* Saint Augustin, *Quatre Livres de saint Augustin, évêque d'Hippone, contre Julien, défenseur de l'hérésie pélagienne*, trad. Barreau, Charpentier, Écalle, Péronne și Vincent, in *Œuvres complètes de saint Augustin*, t. XXXI, Paris, Vivès, 1873.

\*\*\* In *La Cité de Dieu*, op. cit., carte XIV, cap. XVI, p. 425, trad. G. Combès.

\*\*\*\* M. T. Cicero, *Hortensius*, (Fragmente dintr-un dialog filosofic, publicat de C. F. W. Müller, *Bibliotheca Teubneriana*).

în rai, putea să o facă în maniera și cu măiestria proprii lui, de exemplu, atunci cînd semăna semințe în pămînt. Nu cunoștea excitarea involuntară. Fiecare parte a corpului său era ca și degetele, cătora le poți controla orice mișcare. Sexul său era ca o mînă semănînd cu calm semințele. Dar ce s-a întîmplat oare în momentul Căderii? Adam s-a ridicat împotriva lui Dumnezeu, săvîrșind primul păcat. El a încercat să se sustragă voinței lui Dumnezeu și să dobîndească o voință autonomă, neglijînd faptul că existența propriei sale voințe depinde în întregime de voința lui Dumnezeu. În pedeapsa acestei revolte și în consecința acestei dorințe a unei voințe independente de cea a lui Dumnezeu, Adam și-a pierdut stăpînirea de sine. El voia să dobîndească o voință autonomă și a pierdut suportul ontologic al acestei voințe. În această voință au intervenit mișcări involuntare și calmarea voinței lui Adam a avut un efect dezastruos. Corpul său, mai precis anumite părți ale sale, au încetat să se supună ordinelor sale, s-au revoltat împotriva lui, și organele sexuale au fost primele care s-au constituit în semne de nesupunere. După sfîntul Augustin, celebrul gest al lui Adam acoperindu-și sexul cu o frunză de smochin se explică nu prin simplul fapt că lui Adam îi era rușine de propria-i prezență, ci prin faptul că organele sale se mișcau fără consimțămîntul său. Sexul în erecție este imaginea omului revoltat împotriva lui Dumnezeu. Aroganța sexului este pedeapsa și consecința aroganței omului.

Sexul necontrolat al omului este imaginea a ceea ce a fost Adam față de Dumnezeu: un rebel. De ce am insistat atât de mult asupra a ceea ce nu e, poate, decît una dintre numeroasele elucubrații exegeticice în care literatura creștină a fost atât de darnică? După mine, acest text dovedește noul raport pe care creștinismul l-a stabilit între sexualitate și subiectivitate. Modul în care sfîntul Augustin vede lucrurile este încă dominat de tema și forma sexualității masculine. Însă departe ca marea problemă să fie cea a penetrării, ca la Artemidor, ea e cea a erecției. De unde reiese că problema nu e cea a raportării la ceilalți, ci cea a raportării de sine la sine sau, mai precis, a raportului dintre voință și exprimarea involuntară. Sfîntul Augustin numește "libido" principiul mișcării autonome a organelor sexuale. Astfel problema libidoului – a forței originii și a efectelor sale – devine principala problemă a voinței. Libidoul nu reprezintă un obstacol exterior voinței; el este o parte a acesteia, o componentă internă. Libidoul nu e nici manifestarea dorințelor mediocre; el este rezultatul voinței cînd aceasta depășește limitele pe care Dumnezeu i le-a fixat inițial. În

consecință, a angaja o luptă spirituală împotriva libidoului nu înseamnă că trebuie să ne îndreptăm privirea în sus, ca la Platon, ci să rechemăm în memorie realitatea pe căre odinioară am cunoscut-o și apoi am uitat-o. Dimpotrivă, lupta noastră spirituală trebuie să consteă în a ne îndrepta necontenit privirea în jos sau înspre interior pentru a le desluși, printre mișcările sufletului, pe acelea care provin de la libido. La început, sarcina pare foarte aleatorie, de vreme ce libidoul și voința nu pot să se separe cu adevărat unul de celălalt. Mai mult, această sarcină presupune nu numai măiestrie, ci și un diagnostic de adevăr și de iluzie. Ea necesită o constantă hermeneutică de sine.

Concepția astfel, etica sexuală implică obligații de adevăr foarte stricte. Nu e vorba doar de a învăța regulile unui comportament sexual conform moralei, ci și de a se studia fără încetare pentru a chestiona ființa libidinală în sine. Trebuie să spunem că, după sfântul Augustin, noi resimțim mental problema sexuală? Să spunem cel puțin că analiza sfântului Augustin introduce o adevărată libidinizare a sexului. Teologia morală a sfântului Augustin reprezintă, într-o anumită măsură, sistematizarea unui număr important de speculații anterioare, însă ea oferă, de asemenea, un ansamblu de tehnici spirituale. Când citim literatura ascetică și monastică a secolelor IV și V, suntem uimiți să constatăm că tehniciile nu urmăresc în mod direct controlul efectiv al comportamentului sexual. Nu se prea pune problema raporturilor homosexuale, și asta în ciuda faptului că majoritatea ascezilor trăiesc permanent în comunități destul de importante numeric. Tehnicile privesc în primul rînd fluxul de gînduri care pătrund în conștiință, deranjînd prin multiplicitatea lor unitatea necesară a contemplării și comunicînd subiectului imagini sau incitări ale Satanei. Sarcina călugărului nu este asemenea celei a filosofului, de a dobîndi stăpînirea de sine prin triumful definitiv al voinței. Ea e de a-și controla în permanență gîndurile, de a le examina pentru a vedea dacă sunt pure, de a verifica să nu se ascundă sau să nu tăinuască ceva periculos; și de a verifica, de asemenea, ca ele să nu se dovedească altele decît au părut la început, că ele nu sunt o formă de iluzie sau seducție. Trebuie să considerăm întotdeauna cu suspiciune aceste date: ele cer să fie cercetate și dovedite. După Cassien, de exemplu, trebuie să adopți față de tine însuți atitudinea celui care schimbă bani și care verifică banii pe care îi primește\*. Nu există puritate adevărată a celui

\* J. Cassien, *Première conférence de l'abbé Moïse*, in *Conférences*, t. I (trad.

care poate să se culce lîngă un băiat tînăr și frumos, chiar dacă nu-l atinge, ca în cazul lui Socrate alături de Alcibiade. Un călugăr nu e cast cu adevărat decît atunci cînd spiritul său nu este pătruns de nici un gînd impur, chiar și în timpul nopții, chiar și în vis. Nu capacitatea de a rămîne stăpîn pe sine, chiar și în prezența unei ființe dintre cele mai incitante, constituie puritatea; puritatea constă în a descoperi adevărul în sine, în a dejuca iluziile care apar în tine, în a suprima ideile și gîndurile pe care spiritul le produce în permanență. Aceasta e axa după care se definește lupta spirituală împotriva impurității. De la problema raportării la ceilalți și a modelului penetrării, etica sexuală a trecut la cea a raportării la sine și la problema erecției: eu înțeleg prin aceasta ansamblul de mișcări interne care se petrec de la acest fapt cvasi-imperceptibil care e primul gînd pînă la fenomenul final, dar încă solitar, al poluării. Oricît de diferite, chiar contradictorii, aceste fenomene nu au avut mai puțin un efect comun: acela de a uni din nou, prin cele mai puternice legături, subiectivitatea și adevărul. Cred că acesta este fondul religios pe care problema masturbării – pe care grecii au neglijat-o sau de care s-au preocupat puțin, masturbarea fiind după ei o practică a sclavului sau a satirului, și nu a cetățeanului liber – a ajuns să constituie una dintre problemele principale ale vieții sexuale.

---

Dom E. Pichery), Paris, Éd. du Cerf, colecția "Sources chrétiennes", nr. 42, 1955, § 20: "Le discernement des pensées comparé à l'art de l'habile changeur", pp. 101-105

# DESPRE MONOSEXUALITATE

— Cartea lui K. J. Dover, *Homosexualitatea greacă*<sup>\*</sup>, prezintă o nouă clarificare a homosexualității în Grecia antică.

— Ceea ce mi se pare cel mai important în această carte e că Dover arată că decupajul nostru asupra conduitelor sexuale între homo- și hetero-sexualitate nu este deloc pertinent pentru greci sau romani. Asta înseamnă două lucruri: pe de-o parte, că nu aveau noțiunea, *conceptul* acestora și, pe de altă parte, că nu aveau experiența acestora. Un individ care se culca cu un altul de același sex nu se simțea homosexual. Asta mi se pare fundamental. Când un bărbat făcea dragoste cu un băiat, clivajul moral trecea prin întrebările: acest bărbat e oare activ sau pasiv și face dragoste cu un băiat imberb – apariția bărbii definind o vîrstă limită – sau nu? Combinarea acestor două tipuri de clivaj instaurează un profil foarte complex de moralitate și de imoralitate. Deci, nu are nici un sens să spui că la greci homosexualitatea era tolerată. Dover scoate în evidență complexitatea acestui raport între bărbați și băieți, care era foarte codificată. Era vorba despre comportamente de sustragere și protejare la băieți, de hărțuire și de curtare pentru bărbați. Există deci o întreagă civilizație a pederastiei, a iubirii bărbat-băiat, antrenând, ca întotdeauna când există codificare de acest fel, valorizarea sau devalorizarea anumitor conduite. Iată, dacă vrei, ce voi reține din cartea lui Dover, mi se pare că asta ne permite să eliberăm de mai multe lucruri analiza istorică pe care o putem face în privința celebrelor interdicții sexuale, a noțiunii însăși de interdicție. Cred că e vorba de a gîndi altfel lucrurile, adică de a face istoria unei familii de experiențe, a diferitelor moduri de viață, de a face istoria diverselor tipuri de relații între oameni de același sex, după vîrste etc. Altfel spus, condamnarea Gomorei nu

\* K. J. Dover, *Greek Homosexuality*, Londra, Duckworth, 1978 (*Homosexualité grecque*, trad. S. Saïd, Grenoble, La Pensée Sauvage, 1982).

trebuie să servească drept model istoric. Aș vrea să adaug ceva ce nu se găsește la Dover, o idee care mi-a venit anul trecut. Există un întreg discurs teoretic despre iubirea băieților în Grecia, de la Platon la Plutarh, Lucian etc. Și ceea ce m-a mirat mult în această suită de texte teoretice e faptul că e foarte dificil, pentru un grec sau un roman, să accepte ideea că un băiat care va trebui – prin chiar condiția sa de om liber născut într-o familie mare – să exercite responsabilități familiale și sociale și o putere asupra celorlalți – senator la Roma, om politic, orator în Grecia – să accepte, deci, ideea că acest băiat a fost *pasiv* în relația sa cu un bărbat. Este ceva de neconceput în jocul valorilor morale, care nu poate fi asimilat acolo nici unei interdicții. Nu e nimic de obiectat în faptul că un bărbat urmărește un băiat și că acest băiat este sclav, la Roma, mai ales, nu poate fi decât natural. Cum spunea un dicton: “A fi posedat e o necesitate pentru un sclav, o rușine pentru un om liber și un serviciu făcut pentru un libert...” În schimb, aşadar, e imoral pentru un Tânăr să și-o pună; în acest context putem înțelege legea care interzicea celor care se prostituaseră să exercite funcții politice. Prostituat se numea nu cel ce făcea trotuarul, ci cel ce fusese întreținut succesiv și în văzul tuturor de diferite persoane. Faptul că a fost pasiv, obiect de plăcere, face imposibilă exercitarea unei autorități oarecare. Iată de ce se lovesc întotdeauna textele teoretice. Ele vor să instituie un discurs care constă în a demonstra că unica iubire adevărată trebuie să excludă raporturile sexuale cu un băiat și să se preocupe de raporturile afective pedagogice de cvasi-paternitate. De fapt, aceasta e o modalitate de a face acceptabilă o practică sexuală între un bărbat liber și un băiat liber, negînd și transpunind ceea ce se întîmplă în realitate. Nu trebuie deci să interpretăm existența acestor discursuri ca semn al unei toleranțe față de homosexualitate, în practică și în gîndire, ci mai degrabă ca semn al unei *stînjeniri*; dacă vorbim despre asta e pentru că pune o problemă, căci trebuie să reținem principiul următor: un lucru nu e admis într-o societate doar pentru că se vorbește despre el. Dacă ne referim la un discurs, nu trebuie să chestionăm realitatea pe care o reflectă acest discurs, ci realitatea problemei care ne obligă să vorbim despre ea. Ceea ce ne obligă să vorbim despre aceste relații bărbății-băieți – în timp ce se vorbea mult mai puțin despre relațiile de căsătorie cu femeile – se datorează faptului că aceste relații erau mai greu de acceptat din punct de vedere moral.

– *Moralmente, era greu de acceptat și, totuși, întreaga societate greacă e fondată practic pe aceste relații pederastice, să zicem*

*pedagogice în sens larg. Nu e oare aici o ambiguitate?*

– Sigur, am simplificat puțin. În analiza acestor fenomene trebuie să ținem cont de existența unei societăți monosexuale, din moment ce există o delimitare foarte clară între bărbați și femei. Au existat cu siguranță relații foarte frecvente între femei, dar pe care nu le cunoaștem pentru că nu există practic nici un text teoretic, reflexiv, scris de femei despre iubirea și sexualitatea antică; las deoparte textele unor pitagoreici, neopitagoreici între secolele I și VIII înainte de Cristos și poezia. În schimb, dispunem de tot felul de mărturii care trimit la o societate monosexuală masculină.

– *Cum ați putea explica faptul că aceste relații monosexuale au dispărut în cele din urmă o dată cu Roma, cu mult înainte de creștinism?*

– De fapt, mi se pare că nu putem constata dispariția pe scară largă a societăților monosexuale decât în secolul al XVIII-lea european. La Roma, aveam o societate în care femeia de rang înalt juca un rol important în plan familial, social și politic. Nu atât creșterea rolului femeii a provocat dezmembrarea societăților monosexuale, ci mai degrabă instituirea noilor structuri politice care au împiedicat prietenia să continue să aibă funcțiile sociale și politice pe care le deținea până atunci; dacă vreți, dezvoltarea instituțiilor vieții politice a făcut ca relațiile de prietenie, posibile într-o societate aristocratică, să nu mai existe. Dar asta nu e decât o ipoteză...

– *Ceea ce spuneți mă determină să-mi pun o problemă în ce privește originea homosexualității, în care trebuie să o separ pe cea masculină de cea feminină. Cu alte cuvinte, în Grecia, homosexualitatea masculină nu poate exista decât într-o societate foarte ierarhizată, în care femeile ocupă nivelul cel mai de jos. Mi se pare că, reasumând idealul grec, societatea gay masculină a secolului al XX-lea legitimează astfel un misoginism care respinge din nou femeile.*

– De fapt, cred că acest mit grec se joacă puțin, dar el nu joacă decât rolul pe care îl cerem noi să-l joace: nu avem un asemenea comportament pentru că ne referim la el, ci pentru că avem un asemenea comportament ne vom referi la el, remodelându-l. Mă miră mult, efectiv, faptul că în America societatea homosexualilor e o societate monosexuală, cu moduri de viață, o organizare la nivelul profesiilor, un anumit număr de plăceri care nu sunt de ordin sexual. Faptul că aveți astfel de homosexuali care trăiesc în grup, în comunitate, într-o continuă relație de schimburi, trădează pe de-a

întregul revenirea monosexualității. Și femeile au trăit totuși în grupuri monosexuale, dar în mod evident în multe cazuri într-un fel forțat; era un răspuns, adesea inovator și creator, la un statut care le era impus. Mă gîndesc aici la cartea unei americance, Lilian Faderman, *Să depășim iubirea bărbaților*<sup>\*</sup>, foarte interesantă, care studiază prietenile feminine din secolul al XVIII-lea pînă în prima jumătate a secolului al XIX-lea pe următoarele baze: "Nu-mi voi pune niciodată problema de a ști dacă aceste femei întrețineau sau nu relații sexuale. Voi lua doar în considerare, pe de o parte, rețeaua acestor prietenii sau istoria însăși a unei prietenii, să văd cum se desfășoară, cum trăiește cuplul, ce tipuri de conduită implică, în ce fel erau legate femeile unele de altele; și, pe de altă parte, care e experiența trăită, tipul de afecțiune, de atașament, legate de aceasta". Atunci apare o adevărată cultură a monosexualității feminine, a vieții între femei, care e pasionantă.

— Totuși, ceea ce spuneați despre acest subiect în Gai Pied și ceea ce spuneți acum mi se pare problematic: a studia grupările monosexuale feminine, fără a pune problema sexualității, mi se pare a continua atitudinea de a asemăna femeile în domeniul sentimentului cu stereotipurile eterne: libertatea lor de contacte, libera lor afectivitate, prietenile lor etc.

— Vă voi părea laxist, dar cred că fenomenele pe care am vrea să le studiem sunt atât de complexe și codate în prealabil de grile de analize gata făcute, încît trebuie să acceptăm metode, cu siguranță parțiale, dar generatoare de noi reflecții și care permit apariția unor noi fenomene. Asemenea metode ne permit depășirea tehniciilor complet uzate care au avut trecere în anii șaptezeci: interdicții, legi, reprimări. Acești termeni au fost foarte utili în efectele lor politice și de cunoaștere, dar putem încerca să reinnoim instrumentele de analiză. Din acest punct de vedere, libertatea de acțiune mi se pare mult mai mare în America decât în Franța. Ceea ce nu înseamnă să o sacralizăm.

— Am putea eventual discuta despre cartea lui John Boswell *Christianity, Social Tolerance and Homosexuality*<sup>\*\*</sup>.

\* L. Faderman, *Surpassing the Love of Men. Romantic Friendship and Love between Women from the Renaissance to the Present*, New York, William Morrow, 1981.

\*\* J. Boswell, *Christianity, Social Tolerance and Homosexuality. Gay People in Western Europe from the Beginning of the Christian Era to the Fourteenth Century*, Chicago, The University of Chicago Press, 1980. (Christianisme,

E o carte interesantă pentru că reia lucruri cunoscute și face să apară din acestea altele noi. Lucruri cunoscute și pe care el le dezvoltă: ceea ce se numește morală creștină, chiar iudeo-creștină, este un mit. E suficient să consultăm documentele; această moralitate faimoasă care localizează relațiile sexuale în căsătorie, care condamnă adulterul și orice comportament non-procreator și non-matrimonial a fost edificată cu mult înaintea creștinismului. Găsiți toate aceste formulări în textele stoice, pitagoreice și acestea sunt atât de "creștine", încât creștinii le reiau ca atare. E destul de surprinzător că această morală filosofică venea într-o oarecare măsură prea tîrziu după o mișcare reală în societatea matrimonializării, a valorizării căsătoriei și a relațiilor afective între soți. În Egipt s-au descoperit contracte de căsătorie care datează din perioada elenistică, în care femeile cereau fidelitatea sexuală a soțului, lucru la care soțul se angaja. Aceste contracte nu provineau din marile familii, ci din mediile urbane, oarecum populare.

Cum documentele sunt rare, putem emite ipoteza că textele stoice despre această nouă moralitate matrimonială distilau în mediile cultivate ceea ce avea deja trecere în mediile populare. Aceasta răstoarnă deci în întregime peisajul care ne e familiar, al unei lumi greco-romane de o minunată libertate sexuală pe care creștinismul ar distrugе-o dintr-o dată.

Iată ideea de la care a pornit Boswell; el a fost foarte uimit să constate în ce măsură creștinismul rămîne în conformitate cu ceea ce există înaintea lui, în particular în ceea ce privește problema homosexualității. Până în secolul IV, creștinismul reia același tip de moralitate, pur și simplu strîngîndu-i din nou șuruburile. După părerea mea, o dată cu dezvoltarea monahismului, începînd tocmai din secolul IV, se vor pune noi probleme. Atunci apare exigența virginității. În textele ascetice creștine aveam mai întîi insistența asupra problemei postului, să nu mîncăm prea mult, să nu ne gîndim prea mult la mîncare, încetul cu încetul se dezvoltă obsesia de imagini de concupiscență, de imagini libidinoase. Avem în cazul acesta un anumit tip de experiență, de raportare la dorințe și la sex care este destul de nou. Cît despre homosexualitate, chiar dacă găsiți, de

---

*tolérance sociale et homosexualité. Les homosexuels en Europe occidentale des débuts de l'ère chrétienne au XIV siècle*, trad. A. Tachet, Paris, Gallimard, 1985).

exemplu la Basile de Cezareea, o condamnare a prieteniei între băieți ca atare, asta nu afectează ansamblul societății. Condamnarea majoră a homosexualității propriu-zise datează din Evul Mediu, între secolele VIII și XII Boswell spune clar secolul XII, dar asta se conturează deja într-un anumit număr de texte ale penitenților din secolele VIII și IX. În orice caz, trebuie să dislocăm complet imaginea unei morale iudeo-creștine și să realizăm că aceste elemente s-au instituit în epoci diferite în jurul anumitor practici și instituții, trecând de la anumite medii la altele.

— *Pentru a reveni la Boswell, ceea ce mi se pare surprinzător este că a vorbit de o subcultură gay în secolul XII, printre susținătorii căreia era călugărul A. de Rievaulx.*

— De fapt, din Antichitate exista o cultură pederastică pe care am văzut-o diminuindu-se o dată cu restrîngerea relației bărbat-băiat, începînd din Imperiul roman. Un dialog al lui Plutarh dă seama de această transformare, toate valorile moderne sunt situate de partea femeii mai în vîrstă decît băiatul, ceea ce se valorizează fiind raportul lor. În momentul în care doi amatori de băieți își fac apariția, ei sunt puțin ridiculați, sunt în mod evident cei lăsați deoparte în această poveste, ei dispar de altfel din finalul dialogului. În acest fel, cultura homosexuală s-a depreciat. Nu trebuie însă să uităm că monahismul creștin s-a prezentat ca și continuare a filosofiei; avem deci de a face cu o societate monosexuală. Cum exigențele ascetice foarte elevate ale primului monahism s-au atenuat foarte rapid și dacă admitem că începînd din Evul Mediu mănăstirile erau unicele titulare ale culturii, avem toate elementele care ar explica de ce putem vorbi despre subcultura gay. Trebuie să adăugăm la aceste elemente pe cel al îndrumării spirituale, deci al prieteniei, al relației afective intense dintre călugării bătrâni și cei tineri, considerată ca posibilitate de mântuire; în Antichitate exista o formă predeterminată de tip platonician. Dacă admitem că pînă în secolul XII platonismul a constituit fundamentalul culturii pentru această elită eclesiastică și monahală, eu cred că fenomenul e explicat.

— *Mi s-a părut că Boswell postula existența unei homosexualități conștiiente.*

— Boswell începe cu un lung capitol în care își justifică demersul, motivul pentru care el consideră homosexualii și cultura gay ca fir conducător al poveștii sale. Și, în același timp, este absolut convins că homosexualitatea nu e o constantă transistorică. Ideea lui e următoarea: dacă bărbații au raporturi sexuale între ei, fie între adult și

tînăr, în cadrul cetății sau al mănăstirii, nu e numai pentru că ceilalți tolerează o formă sau alta de act sexual, asta implicînd obligatoriu o cultură; e vorba de modalități de exprimare, de valorizări etc., deci de recunoașterea de către indivizii însăși a specificului acestor raporturi. În fapt, putem admite această idee de îndată ce nu e vorba despre o categorie sexuală sau antropologică constantă, ci de un fenomen cultural care se transformă în timp, menținîndu-se în formula sa generală: relație între indivizi de același sex care implică un mod de viață în care conștiința de ființă aparte printre ceilalți este prezentă. La limită, e și un aspect al monosexualității. Ar trebui să vedem dacă, din punctul de vedere al femeilor, nu ne-am putea închipui o ipoteză echivalentă, care ar implica variate categorii de femei, o subcultură feminină, în care faptul de a fi femeie ar presupune să ai posibilități de relație cu alte femei, care nu s-ar da bineînțeles nici bărbaților, nici chiar altor femei. Mi se pare că în jurul lui Sapho și a mitului ei a existat această formă de subcultură..

— *Anumite studii feminine recente par să meargă realmente în acest sens, în direcția femeilor trubadure, în special, ale căror texte se adresau unor femei, însă interpretarea e dificilă cîtă vreme nu știm dacă ele nu au fost doar purtătoare de cuvînt ale unor nobili ca bărbații trubaduri. Dar, în orice caz, există anumite texte care vorbesc, ca și Christine de Pisan, despre "sexul feminin" și care dovedesc că ar exista o anumită conștiință a unei culturi feminine autonome, pusă în pericol de altfel de către societatea bărbaților. Cu toate acestea, trebuie să vorbim despre o cultură gay feminină, termenul gay nu îmi pare de altfel foarte potrivit pentru femei?*

— Realmente acest termen are o semnificație mult mai restrînsă în Franța decât la americani. În orice caz, mi se pare că, postulînd o cultură gay cel puțin masculină, Boswell nu se contrazice în ceea ce privește teza care vrea ca homosexualitatea să nu fie o constantă antropologică ce ar fi cînd reprimată, cînd acceptată.

— În Voința de a cunoaște, analizați discursivizarea sexului, prolifică în epoca modernă; or, se pare că în acest discurs despre sex homosexualitatea e absentă, cel puțin pînă în anul 1850.

— Aș vrea să ajung să înțeleg în ce fel anumite comportamente sexuale devin la un moment dat probleme, lasă loc unor analize, fiind obiecte de cunoaștere. Interesantă nu e o istorie. Se încearcă descifrarea acestor comportamente, înțelegerea și clasificarea lor. Interesantă nu e atât o istorie socială a comportamentelor sexuale, o psihologie istorică a atitudinilor față de sexualitate, cît o istorie a

care nu conține doar romanele scrise de pederaști despre pederastie –, nu are prea mare interes, ci o cultură în sens larg, o cultură care să inventeze modalități de relații, moduri de existență, tipuri de valori, forme de schimb care să fie cu adevărat noi, care să nu fie omogene sau de suprapus peste formele culturale generale. Dacă va fi cu putință, atunci cultura gay nu va fi doar o alegere a unor homosexuali pentru homosexuali. Asta va crea relații care sănătate, pînă la un punct, de transpus heterosexualilor. Trebuie răsturnate puțin lucrurile și în loc să spunem ceea ce s-a spus la un anumit moment: "Să încercăm să reintroducem homosexualitatea în normalitatea generală a relațiilor sociale", să spunem mai degrabă contrariul: "Nu! S-o lăsăm să scape cît se poate tipului de relații care ne e propus în societatea noastră și să încercăm să creăm în spațiul vid în care ne aflăm noi posibilități relationale". Propunind un drept relațional nou, vom vedea că oameni care nu sunt homosexuali vor putea să-și îmbogățească viața modificîndu-și propria schemă de relații.

– Cuvîntul "gay" este el însuși un catalizator care are puterea de a anula ceea ce era vizat în cuvîntul "homosexualitate".

– E important, pentru că, scăpînd de categorisirea "homosexualitate-heterosexualitate", homosexualii au făcut, cred, un demers important și interesant. Ei își definesc altfel problemele, încercînd să creeze o cultură care nu are sens decît plecînd de la o experiență sexuală și un tip de relații care să le fie propriu. A sustrage plăcerea relației sexuale din cîmpul normativ al sexualității și al categoriilor sale, a face prin asta din plăcere punctul de cristalizare al unei noi culturi – constituie, cred, o abordare interesantă.

– E ceea ce-i interesează astăzi pe oameni.

– Astăzi, problemele importante nu mai sunt legate de problema represiunii – ceea ce nu înseamnă nicidcum că nu există mulți oameni oprimăți, ceea ce nu înseamnă mai ales că oamenii încetează să fie oprimăți; nu e cîtuși de puțin ceea ce vreau să spun. Dar linia de inovație pe care ne aflăm nu mai e lupta împotriva represiunii.

– Dezvoltarea a ceea ce obișnuiam să numim un ghetto, și care acum e reprezentat de baruri, restaurante, băi, a fost poate un fenomen tot atât de radical și inovator ca și lupta împotriva unei legislații discriminatorii. De fapt, unii ar spune că primul ar fi existat fără cel de-al doilea, și poate că au dreptate.

– Da, dar nu cred că trebuie să avem față de ultimii zece sau cincisprezece ani o atitudine care ar consta în a călca în picioare acest trecut ca și cum ar fi fost o lungă eroare din care abia acum ieșim. S-a

făcut un efort formidabil pentru schimbarea comportamentelor, ceea ce a cerut mult curaj, dar noi nu mai putem avea doar un model de comportament și o problematică.

— *Faptul că barurile, în mare parte, încetează să mai fie cluburi inchise arată că s-a schimbat ceva în modul în care homosexualitatea e trăită. Aspectul dramatic al fenomenului – care îl făcea să existe – a devenit o antichitate.*

— Absolut. Dar, pe de altă parte, de asemenea, asta mi se pare că se datorează faptului că am redus culpabilitatea pe care o antrena o distincție tranșantă între viața bărbătilor și viața femeilor, relația "monosexuală". Alături de condamnarea universală a homosexualității, există și o descalificare implicită a raportului monosexual – acesta nu era autorizat decât în locuri precum închisorile sau cazările. E foarte interesant de văzut cum nici homosexualii nu se prea simțeau în largul lor când era vorba de monosexualitate.

— *Cum aşa?*

— Într-o vreme, oamenii spuneau că atunci când începi să ai relații homosexuale, poți avea în sfîrșit raporturi bune cu femeile.

— *Ceea ce, bineînțeles, era o fantasmă.*

— Această idee pare să traducă un fel de dificultate în a admite că o relație monosexuală era cu puțință și putea fi perfect satisfăcătoare și compatibilă cu relațiile cu femeile – dacă îi doreai cu adevărat. Această condamnare a homosexualității mi se pare pe cale de dispariție, și vedem în prezent femei afirmându-și dreptul și dorința lor de monosexualitate. Nu trebuie să ne temem de asta, chiar dacă avem încă în minte imaginea dormitoarelor din liceu, a seminarilor, a cazărilor sau închisorilor. Trebuie admis că monosexualitatea poate fi ceva bogat.

— *În anii șaizeci, caracterul mixt al sexelor, care era prezentat drept modul cel mai civilizat de relație, a creat de săpt reacții extrem de ostile cu privire la grupurile monosexuale precum școlile sau cluburile private.*

— Erau perfect îndreptăți să condamne această monosexualitate instituțională și îngustătă, dar promisiunea că ne vor plăcea femeile în ziua în care nu vom mai fi condamnați pentru că suntem gay e utopică. E o utopie periculoasă, nu pentru că ne-ar promite relații bune cu femeile – sunt mai degrabă pentru relații bune cu femeile –, ci pentru că se face cu prețul unei condamnări a relației monosexuale. În reacția adesea negativă pe care o găsim la unii francezi cu privire la anumite tipuri de comportament american subzistă încă această dezaprobație

temp și creațoare de moduri de viață. A fi gay înseamnă că aceste opțiuni se propagă de-a lungul întregii vieți, e și o anumită modalitate de a refuza modurile de viață propuse, înseamnă a face din opțiunea sexuală operatorul unei schimbări de existență. A nu fi gay înseamnă a spune: "cum voi putea limita efectele opțiunii mele sexuale, așa încât viața mea să nu se schimbe deloc?" Voi spune că trebuie să ne folosim de sexualitatea noastră pentru a descoperi, pentru a inventa relații noi. A fi gay înseamnă a fi în devenire și, pentru a răspunde întrebării dumneavoastră, aş adăuga că nu trebuie să fi homosexual, ci să te îndirjești să fii gay.

— *De aceea spuneți că "homosexualitatea nu e o formă de dorință, ci ceva de dorit"?*

— Da, și cred că acesta e punctul central al problemei. A pune problema raportării noastre la homosexualitate înseamnă mai degrabă a dori o lume în care aceste relații sunt posibile, decât pur și simplu a dori o relație sexuală cu o persoană de același sex, chiar dacă e important.

---

\* Vezi "Sur l'histoire de l'homosexualité", *Le Débat*, nr. 10, martie 1981, pp. 106-160.

# TRIUMFUL SOCIAL AL PLĂCERII SEXUALE

— În zilele noastre, despre eliberarea sexuală se vorbește din ce în ce mai puțin în termeni vagi; se vorbește de drepturile femeilor, de drepturile homosexualilor, dar nu prea se știe ce se înțelege prin "drepturi" și prin "gay". În țările în care homosexualitatea ca atare e cu totul în afara legii, totul e mult mai simplu, fiindcă totul e încă de făcut, dar în țările Europei de Nord în care homosexualitatea nu mai e oficial interzisă, viitorul drepturilor homosexualilor se prezintă în mod diferit.

— După părerea mea, ar trebui să privim lupta homosexualilor pentru drepturi ca un episod care nu poate reprezenta etapa finală. Asta din două motive: mai întâi, fiindcă un drept, în efectele sale reale, e încă mult mai legat de atitudini, de scheme de comportament decât de formulări legale. Poate există o discriminare față de homosexuali, chiar dacă legea interzice asemenea discriminări. E aşadar necesar să ne luptăm pentru a face loc unor stiluri de viață homosexuală, unor alegeri de existență în care relațiile sexuale cu persoanele de același sex vor fi importante. Nu e suficient să fie tolerată în interiorul unui mod de viață mai general posibilitatea de a face dragoste cu cineva de același sex, sub formă de componentă sau de supliment. Faptul de a face dragoste cu cineva de același sex poate foarte firesc să antreneze o întreagă serie de alegeri, o întreagă serie de alte valori și de alegeri pentru care nu există încă posibilități reale. Nu e suficient să integrăm în cîmpuri culturale preexistente această mică practică bizaroidă care constă în a face dragoste cu cineva de același sex; se pune problema să creăm forme culturale.

— Dar sunt lucruri în viața cotidiană care se opun creării acestor moduri de viață.

— Da, dar tocmai aici e de făcut ceva nou. Că în numele

respectului pentru drepturile individului, îl lăsăm să facă ce vrea, foarte bine! Dar dacă vrem să creăm un nou mod de viață, atunci chestiunea drepturilor individului nu e pertinentă. Într-adevăr, trăim într-o lume legală, socială, instituțională în care singurele relații posibile sunt foarte puțin numeroase, extrem de schematizate, extrem de sărace. Evident, există relația de căsnicie și relațiile de familie, dar oare cite alte relații ar trebui să poată exista, să poată să-și găsească un cod nu în instituții, ci în eventuale suporturi; ceea ce nu e nicidcum cazul.

– *Chestiunea esențială e aceea a suporturilor, deoarece relațiile există – sau, cel puțin, încearcă să existe. Problema vine din aceea că anumite lucruri se hotărăsc nu la nivelul corpurilor legislative, ci la nivelul puterii executive. În Olanda, anumite modificări legislative au diminuat puterea familiilor și au permis indivizilor să se simtă mai puternici în relațiile pe care vor să le lege. De pildă, drepturile de succesiune între persoane de același sex care nu au legături de singe sunt identice cu acelea ale unui cuplu căsătorit heterosexual.*

– E un exemplu interesant, dar nu înseamnă decât un prim pas; fiindcă dacă se cere oamenilor să reproducă legătura de căsnicie pentru ca relația lor personală să fie recunoscută, progresul realizat este mic. Trăim într-o lume relațională pe care instituțiile au sărăcit-o în mod considerabil. Societatea și instituțiile care constituie osatura acesteia au limitat posibilitatea relațiilor, pentru că o lume relațională bogată ar fi foarte greu de condus. Trebuie să ne luptăm împotriva acestei sărăciri a țesutului relațional. Trebuie să obținem recunoașterea relațiilor de coexistență provizorie, de adoptie...

– *A copiilor?*

– Sau – de ce nu? – aceea a unui adult de către un alt adult. De ce nu aş adopta un prieten mai tânăr cu zece ani decât mine? Şi chiar cu zece ani mai mare? Decât să valorizăm faptul că indivizii au drepturi fundamentale și naturale, ar trebui mai degrabă să încercăm să imaginăm și să creăm un nou drept relațional care ar permite ca toate tipurile posibile de relații să poată exista și să nu fie împiedicate, blocate sau amulate de către instituții aducătoare de sărăcie la nivel relațional.

– *Mai concret, nu ar trebui oare ca avantajele legale, financiare și sociale de care beneficiază un cuplu căsătorit heterosexual să fie extinse la toate celealte tipuri de relații? E o problemă practică importantă, nu-i aşa?*

– Absolut; dar, încă o dată, cred că e un demers dificil, dar

foarte, foarte interesant. În prezent, mă pasionează lumea elenistă și romană de dinainte de creștinism. Să luăm, de exemplu, relațiile de prietenie. Ele jucau un rol considerabil, dar exista un fel de încadrare instituțională suplă – chiar dacă era uneori constrângătoare – cu un sistem de obligații, de sarcini, îndatoriri reciproce, o ierarhie între prieteni, și aşa mai departe. Nu spun nicidecum că ar trebui să reproducem acest model. Dar vedem cum un sistem de relații deopotrivă suplu și, la urma urmei, relativ codat a putut să subziste multă vreme și să ofere suportul unui anumit număr de relații importante și stabile pe care noi, acum, reușim cu greu să le definim. Când citiți o mărturie a doi prieteni din acea vreme, vă întrebați mereu ce înseamnă cu adevărat. Făceau dragoste împreună? Aveau o comunitate de interes? Pe cît se pare, nici una nici alta – sau poate amîndouă.

– Problema e că, în societățile occidentale, singura noțiune pe care se întemeiază legislația e aceea de cetățean sau de individ. Cum putem împăca dorința de a vedea validate relații care nu au sancțiune legală, cu un aparat legislativ ce recunoaște că toți cetățenii sunt egali între ei de drept? Există încă probleme fără răspuns – aceea a celibatarului, de exemplu.

– Bineînțeles. Trebuie să recunoaștem că celibatarul are cu ceilalți un tip de relații cu totul diferit de relațiile unei căsnicii, de exemplu. Se spune adesea că celibatarul suferă de singurătate fiindcă e bănuit a fi un soț pierdut sau respins.

– Sau cineva cu o moralitate îndoieinică.

– Asta e, cineva care nu s-a putut însura. În vreme ce, în realitate, viața în singurătate la care e condamnat celibatarul e adesea efectul sărăcirii posibilităților relaționale în societatea noastră, în care instituțiile vlăguiesc și răresc în mod necesar toate relațiile pe care le-am putea avea cu un altul și care ar putea fi intense, bogate, chiar dacă sunt provizorii, chiar dacă, și mai ales dacă, nu se statornicesc în legături de căsnicie.

– Dar, într-un fel, toate aceste chestiuni evidențiază faptul că mișcarea gay are un viitor care o depășește cu totul. În Olanda, e surprinzător să vezi că drepturile gay-lor interesează la limită mai multă lume decât pe homosexualii însăși, pentru că oamenii vor să-și poată conduce propria viață și relațiile după cum consideră de cuviință.

– Da, și tocmai aici, cred, e de jucat o partidă extrem de interesantă și care, pe mine, mă pasionează: problema culturii gay –

care nu conține doar romanele scrise de pederaști despre pederastie –, nu are prea mare interes, ci o cultură în sens larg, o cultură care să inventeze modalități de relații, moduri de existență, tipuri de valori, forme de schimb care să fie cu adevărat noi, care să nu fie omogene sau de suprapus peste formele culturale generale. Dacă va fi cu putință, atunci cultura gay nu va fi doar o alegeră a unor homosexuali pentru homosexuali. Asta va crea relații care sănătățească, pînă la un punct, de transpus heterosexualilor. Trebuie răsturnate puțin lucrurile și în loc să spunem ceea ce s-a spus la un anumit moment: "Să încercăm să reintroducem homosexualitatea în normalitatea generală a relațiilor sociale", să spunem mai degrabă contrariul: "Nu! S-o lăsăm să scape cît se poate tipului de relații care ne e propus în societatea noastră și să încercăm să creăm în spațiul vid în care ne aflăm noi posibilități relationale". Propunind un drept relațional nou, vom vedea că oameni care nu sunt homosexuali vor putea să-și îmbogățească viața modificîndu-și propria schemă de relații.

– Cuvîntul "gay" este el însuși un catalizator care are puterea de a anula ceea ce era vizat în cuvîntul "homosexualitate".

– E important, pentru că, scăpînd de categorisirea "homosexualitate-heterosexualitate", homosexualii au făcut, cred, un demers important și interesant. Ei își definesc altfel problemele, încercînd să creeze o cultură care nu are sens decît plecînd de la o experiență sexuală și un tip de relații care să le fie propriu. A sustrage plăcerea relației sexuale din cîmpul normativ al sexualității și al categoriilor sale, a face prin asta din plăcere punctul de cristalizare al unei noi culturi – constituie, cred, o abordare interesantă.

– E ceea ce-i interesează astăzi pe oameni.

– Astăzi, problemele importante nu mai sunt legate de problema represiunii – ceea ce nu înseamnă nicidcum că nu există mulți oameni oprimăți, ceea ce nu înseamnă mai ales că oamenii încetează să fie oprimăți; nu e cîtuși de puțin ceea ce vreau să spun. Dar linia de inovație pe care ne aflăm nu mai e lupta împotriva represiunii.

– Dezvoltarea a ceea ce obișnuiam să numim un ghetto, și care acum e reprezentat de baruri, restaurante, băi, a fost poate un fenomen tot atât de radical și inovator ca și lupta împotriva unei legislații discriminatorii. De fapt, unii ar spune că primul ar fi existat fără cel de-al doilea, și poate că au dreptate.

– Da, dar nu cred că trebuie să avem față de ultimii zece sau cincisprezece ani o atitudine care ar consta în a călca în picioare acest trecut ca și cum ar fi fost o lungă eroare din care abia acum ieșim. S-a

făcut un efort formidabil pentru schimbarea comportamentelor, ceea ce a cerut mult curaj, dar noi nu mai putem avea doar un model de comportament și o problematică.

— *Faptul că barurile, în mare parte, încețează să mai fie cluburi inchise arată că s-a schimbat ceva în modul în care homosexualitatea e trăită. Aspectul dramatic al fenomenului – care îl făcea să existe – a devenit o antichitate.*

— Absolut. Dar, pe de altă parte, de asemenea, asta mi se pare că se datorează faptului că am redus culpabilitatea pe care o antrena o distincție tranșantă între viața bărbaților și viața femeilor, relația "monosexuală". Alături de condamnarea universală a homosexualității, există și o descalificare implicită a raportului monosexual – acesta nu era autorizat decât în locuri precum închisorile sau cazările. E foarte interesant de văzut cum nici homosexualii nu se prea simțeau în largul lor când era vorba de monosexualitate.

— *Cum așa?*

— Într-o vreme, oamenii spuneau că atunci când începi să ai relații homosexuale, poți avea în sfîrșit raporturi bune cu femeile.

— *Ceea ce, bineînțeles, era o fantasmă.*

— Această idee pare să traducă un fel de dificultate în a admite că o relație monosexuală era cu puțință și putea fi perfect satisfăcătoare și compatibilă cu relațiile cu femeile – dacă îi doreai cu adevărat. Această condamnare a homosexualității mi se pare pe cale de dispariție, și vedem în prezent femei afirmându-și dreptul și dorința lor de monosexualitate. Nu trebuie să ne temem de asta, chiar dacă avem încă în minte imaginea dormitoarelor din liceu, a seminarilor, a cazărilor sau închisorilor. Trebuie admis că monosexualitatea poate fi ceva bogat.

— *În anii șaizeci, caracterul mixt al sexelor, care era prezentat drept modul cel mai civilizat de relație, a creat de fapt reacții extrem de ostile cu privire la grupurile monosexuale precum școlile sau cluburile private.*

— Erau perfect îndreptăți să condamne această monosexualitate instituțională și îngustătă, dar promisiunea că ne vor plăcea femeile în ziua în care nu vom mai fi condamnați pentru că suntem gay e utopică. E o utopie periculoasă, nu pentru că ne-ar promite relații bune cu femeile – sunt mai degrabă pentru relații bune cu femeile –, ci pentru că se face cu prețul unei condamnări a relației monosexuale. În reacția adesea negativă pe care o găsim la unii francezi cu privire la anumite tipuri de comportament american subzistă încă această dezaprobație

față de monosexualitate. Așa se face că auzim uneori: "Cum poate să vă placă aceste modele macho? Sînteti între bărbați, aveți mustață și haine de piele, purtați cizme: ce e cu imaginea asta de bărbat?" În zece ani vom rîde poate de asta, dar cred că, în acest model de bărbat care se afirmă ca bărbat, e o mișcare de reabilitare a relației monosexuale. Asta constă în a spune: "Păi da, ne petrecem timpul între bărbați, avem mustață și ne îmbrățișăm", fără ca vreunul din cei doi să trebuiască să joace rolul efebului sau al băiatului efeminat, fragil.

– *Așadar, această critică a machismului noilor gay e o încercare de culpabilizare și e plină de vechile clișee care au hărțuit pînă acum homosexualitatea.*

– Trebuie spus că e un lucru foarte nou și practic necunoscut în societățile occidentale. Grecii n-au admis niciodată dragostea între doi bărbați adulți. Putem desigur găsi aluzii la ideea unei iubiri între bărbați tineri, cînd erau la vîrsta de a purta arme, dar nu și pentru iubirea între doi bărbați.

– *Ar fi ceva absolut nou?*

– A permite relației sexuale e un lucru, dar important e ca indivizii însîși să recunoască acest tip de relație, în sensul în care ei îi dau o importanță necesară și suficientă – pe care o recunosc și o realizează – pentru a inventa noi moduri de viață. Da, asta e ceva nou.

– *De ce noțiunea unui drept relational, ivită din drepturile homosexualilor, a luat mai întîi naștere în țările anglo-saxone?*

– Trebuie că acest fapt se leagă de multe lucruri, cu siguranță de legile privind sexualitatea în țările latine. Pentru prima dată, vedem un aspect negativ a ceea ce am putea numi moștenirea greacă: faptul că iubirea de la bărbat la bărbat nu e validată decît sub forma pederastiei clasice. Trebuie ținut cont și de un alt fenomen important: în aceste țări, care sunt în mare parte protestante, drepturile asociative au fost mult mai dezvoltate din motive religioase evidente. Aș vrea totuși să adaug că drepturile relationale nu sunt tocmai drepturi asociative – acestea din urmă reprezintă un progres realizat în secolul al XIX-lea. Dreptul relational e posibilitatea de a face recunoscute într-un cîmp instituțional relații de la individ la individ care nu trec neapărat prin emergența unui grup recunoscut. E ceva cu totul diferit. Aici problema e de a imagina cum relația dintre doi indivizi poate fi validată de societate și cum poate beneficia de aceleasi avantaje ca și relațiile – perfect onorabile – care sunt singurele de recunoscut: relațiile de căsnicie și de înrudire.

# ALEGERE SEXUALĂ, ACT SEXUAL

— Aș vrea să vă întreb, pentru început, ce credeți despre recenta lucrare a lui John Boswell asupra istoriei homosexualității de la începuturile erei creștine pînă la sfîrșitul Evului Mediu\*. În calitate de istoric, găsiți valabilă metodologia lui? În ce măsură, după dumneavoastră, concluziile la care ajunge Boswell contribuie la mai bună înțelegere a ceea ce e homosexualitatea astăzi?

— Avem aici, cu siguranță, un studiu foarte important, a căruia originalitate e deja evidentă în maniera în care pune problema. Din punct de vedere metodologic, faptul că Boswell respinge opoziția tranșantă dintre homosexual și heterosexual, care joacă un rol atât de important în felul în care cultura noastră privește homosexualitatea, constituie un progres, nu numai pentru știință, ci și pentru cultură. Introducerea conceptului de gay (în definiția pe care o dă Boswell), ne oferă un prețios instrument de cercetare și, în același timp, ne ajută să înțelegem mai bine imaginea pe care oamenii o au despre ei însiși și despre comportamentul lor sexual. În ceea ce privește rezultatele cercetării, această metodologie a permis să se descopere că ceea ce s-a numit reprimarea homosexualității nu datează propriu-zis din creștinism, ci dintr-o perioadă mai tîrzie a erei creștine. În acest tip de analiză, e important să sesizăm ideea pe care și-o fac oamenii despre sexualitatea lor. Comportamentul sexual nu este, cum prea adesea se presupune, suprapunerea, pe de o parte a dorințelor ivite din

\* Boswell (J.), *Christianity, Social Tolerance and Homosexuality: Gay People in Western Europe from the Beginning of the Christian Era to the Fourteenth Century*, Chicago, The University of Chicago Press, 1980 (*Christianisme, tolérance sociale et homosexualité. Les homosexuels en Europe occidentale des débuts de l'ère chrétienne au XIV siècle*, tr. A. Tachet, Paris, Gallimard, 1985).

instinctele naturale, și, pe de alta, a legilor permisive și restrictive care dictează ce trebuie și ce nu trebuie făcut. Comportamentul sexual e mai mult decât atât. E, de asemenea, conștiința a ceea ce facem, modul în care trăim experiența, valoarea pe care i-o acordăm. Cred că, în acest sens, conceptul de gay contribuie la o apreciere pozitivă – mai degrabă decât pur negativă – a unei conștiințe în care sunt valorizate afecțiunea, dragostea, dorința, raporturile sexuale.

– *Demersul dumneavoastră recent v-a îndemnat, dacă nu mă înșel, să studiați sexualitatea în Grecia antică.*

– Așa e, și tocmai cartea lui Boswell mi-a servit drept călăuză, în măsura în care mi-a indicat unde să caut ceea ce constituie valoarea pe care oamenii o atribuie comportamentului lor sexual.

– *Este această valorizare a contextului cultural și a discursului pe care oamenii îl țin cu privire la conduitile lor sexuale reflectarea unei decizii metodologice de a ocoli distincția între predispoziția înnăscută către homosexualitate și condiționarea ei socială? Aveți o vreo convingere în acest domeniu?*

– Nu am absolut nimic de spus cu privire la acest punct. *No comment.*

– *Vreți să spuneți că nu există răspuns la această întrebare? Sau că întrebarea mea este o falsă problemă? Sau, pur și simplu, că nu vă interesează?*

– Nu, nimic din toate astea. Pur și simplu, nu cred că e de vreun folos să vorbesc despre lucruri care depășesc domeniul meu de competență. Întrebarea pe care o punetă nu e de competență mea, și nu-mi place să vorbesc despre ceea ce nu constituie cu adevărat obiectul meu de lucru. Asupra acestei chestiuni am doar o părere; și, întrucât nu e decât o părere, e fără interes...

– *Dar părerile pot fi totuși interesante, nu credeți?*

– E drept, aş putea să îmi spun părerea, dar n-ar avea rost, decât dacă toată lumea ar fi consultată. Nu vreau, sub pretextul că dau un interviu, să profit de o poziție de autoritate pentru a face negoț cu păreri.

– *Fie. Vom face aşadar o schimbare de direcție. Credeți că putem vorbi în mod legitim de o conștiință de clasă în privința homosexualilor? Trebuie oare să îi încurajăm pe homosexuali să se considere o clasă, la fel ca muncitorii necalificați sau ca negrii, în anumite țări? Care trebuie să fie, după dumneavoastră, obiectivele politice ale homosexualilor ca grup?*

– Drept răspuns la prima dumneavoastră întrebare, aş spune că, de fapt, conştiinţa homosexualităţii trece dincolo de experienţa individuală şi cuprinde sentimentul de apartenenţă la un grup social deosebit. Aceasta e un lucru incontestabil, care datează din vremuri străvechi. Bineînţeles, această manifestare a conştiinţei colective a homosexualilor e ceva care se schimbă cu vreimea şi variază de la un loc la altul. De exemplu, în diverse ocazii, ea a luat forma apartenenţei la un fel de societate secretă, sau la o stirpe blestemată, sau la o fracţiune de umanitate, deopotrivă privilegiată şi persecutată – conştiinţa colectivă a homosexualilor a suferit numeroase transformări, la fel ca, în treacăt fie spus, conştiinţa colectivă a muncitorilor necalificaţi. E adevărat că, mai recent, anumiţi homosexuali, urmând modelul politic, au început să modeleze o conştiinţă de clasă. Sentimentul meu e că acest lucru nu a fost cu adevărat un succes, oricare ar fi consecinţele politice ale unui asemenea demers, pentru că homosexualii nu constituie o clasă socială. Asta nu vrea să spună că nu putem imagina o societate în care homosexualii ar constitui o clasă socială. Dar, dat fiind modul nostru actual de organizare economică şi socială, nu văd nicidecum să se contureze un asemenea lucru.

În ceea ce priveşte obiectivele politice ale mişcării homosexuale, pot fi subliniate două puncte. Trebuie analizată, în primul rând, problema libertăţii alegerii sexuale. Spun libertate a alegerii sexuale şi nu libertate a actului sexual, fiindcă anumite acte, precum violul, nu ar trebui permise, fie că e vorba de un bărbat şi o femeie, fie de doi bărbaţi. Nu cred că ar trebui să ne facem un obiectiv dintr-un fel de libertate absolută, totală, de acţiune, în domeniul sexual. În schimb, acolo unde e vorba de libertate a alegerii sexuale, intransigenţa noastră trebuie să fie totală. Libertatea alegerii sexuale implică libertatea de expresie a acestei alegeri. E adevărat că, în ceea ce priveşte legislaţia, au fost realizate progrese considerabile în acest domeniu şi că s-a iniţiat o mişcare pentru o mai mare toleranţă, dar sunt încă multe de făcut.

În al doilea rând, o mişcare homosexuală şi-ar putea propune ca obiectiv să pună problema locului pe care îl ocupă pentru individ, într-o societate dată, alegerea sexuală, comportamentul sexual şi efectele raporturilor sexuale între oameni. Aceste chestiuni sunt fundamental obscure. Privilă, de exemplu, confuzia şi echivocul ce înconjoară pornografia, sau lipsa de claritate a statutului legal susceptibil a defini legătura între două persoane de acelaşi sex. Nu vreau să spun că

legislația căsătoriei între homosexuali trebuie să constituie un obiectiv, dar există o întreagă serie de probleme privind insertia și recunoașterea, în interiorul cadrului legal și social, a unui anumit număr de raporturi între indivizi. Acestea trebuie să își găsească un răspuns.

– Considerați, aşadar, dacă înțeleg bine, că mișcarea homosexuală nu trebuie să-și propună ca obiectiv doar sporirea permisivității legilor, ci trebuie, de asemenea, să pună probleme mai vaste și mai profunde asupra rolului strategic pe care îl joacă preferințele sexuale și asupra manierei în care sunt percepute aceste preferințe. Credeti că mișcarea homosexuală ar trebui să nu se limiteze doar la liberalizarea legilor privitoare la alegerea sexuală a individului, ci ar trebui, de asemenea, să incite ansamblul societății să își regindească presupozиtiile în materie de sexualitate? În alți termeni, nu homosexualii sunt niște deviați ce trebuie lăsați în pace, ci întregul sistem conceptual care îi așează printre deviați ar trebui distrus. Iată o lumină interesantă asupra chestiunii educatorilor homosexuali. De exemplu, în dezbaterea care a avut loc în California, în legătură cu dreptul homosexualilor de a preda în școlile primare și gimnaziale, cei care erau împotriva acestui drept se bazau nu numai pe ideea că homosexualii puteau constitui un pericol pentru inocență, în măsura în care erau susceptibili să încerce să-i seducă pe elevi, ci și pe faptul că homosexualii puteau propovădui homosexualitatea.

– Vedeți, toată problema a fost prost formulată. Alegerea sexuală a unui individ nu ar trebui în nici un caz să determine profesia pe care îi se permite sau îi se interzice să o exercite. Pur și simplu, practicile sexuale nu sunt criterii pertinente pentru a hotărî asupra aptitudinii unui individ de a exercita o profesiune dată. “De acord, îmi veți spune, dar dacă această profesiune e folosită de homosexuali pentru a încuraja pe alii oameni să devină homosexuali?”

Vă voi răspunde astfel: credeti că dascălii care, timp de ani, de zeci de ani, de secole, le-au explicat copiilor că homosexualitatea e inadmisibilă, că manualele școlare, care au curățat literatura și au falsificat istoria pentru a exclude un anumit număr de conduite sexuale, nu au cauzat daune cel puțin la fel de serioase precum cele pe care le putem imputa unui dascăl homosexual care vorbește despre homosexualitate și a cărui singură vină e de a explica o realitate dată, o experiență trăită?

Faptul că un dascăl e homosexual nu poate avea un efect electrizant și extrem asupra elevilor, decât dacă restul societății refuză

să admită existența homosexualității. *A priori*, un dascăl homosexual nu ar trebui să pună mai multe probleme decât un dascăl cheł, un profesor bărbat într-o școală de fete, un profesor femeie într-o școală de băieți sau un profesor arab într-o școală din arondismentul XVI al Parisului.

Cît despre problema dascălului homosexual care încearcă efectiv să-și seducă elevii, tot ce pot spune e că această posibilitate e prezentă în toate situațiile pedagogice; găsim cu mult mai multe exemple de acest tip de conduită printre dascălii heterosexuali – pentru simplul motiv că ei constituie majoritatea dascălilor.

– În cercurile intelectuale americane, îndeosebi printre feministele cele mai convinse, se observă o tendință din ce în ce mai accentuată de a distinge între homosexualitatea masculină și cea feminină. Această distincție se bazează pe două lucruri. Mai întîi, dacă termenul de homosexualitate e folosit pentru a desemna nu doar o倾inație pentru relațiile afective cu persoane de același sex, ci și tendința de a găsi, la membrii aceluiași sex, seducția și recompensă erotică, atunci e important de subliniat lucrurile foarte diferite care se petrec, pe plan fizic, într-o întîlnire și cealaltă. Cealaltă idee pe care se intemeiază distincția e că lesbienele, în ansamblu, par să caute la o altă femeie ceea ce oferă o relație heterosexuală stabilă: susținere, afecțiune, implicare pe termen lung. Dacă nu acesta e cazul pentru homosexualii bărbați, atunci putem spune că diferența e frapantă, dacă nu cumva fundamentală. Vi se pare utilă și viabilă această distincție? Ce motive putem discerne care să justifice aceste diferențe pe care un mare număr de feminine radicale influente o subliniază cu atită insistență?

– Nu pot decît să izbucnesc în rîs...

– Întrebarea mea e amuzantă într-un fel care îmi scapă, sau stupidă, sau amîndouă?

– Nu e cu siguranță stupidă, dar o găsesc foarte amuzantă, fără îndoială pentru motive pe care chiar să vreau și tot nu le-ăș putea explica. Aș spune că distincția propusă nu mi se pare foarte convingătoare, și spun asta din cele ce observ în atitudinea lesbienelor. Dar dincolo de asta, ar trebui vorbit de presiunile diferite care se exercită asupra bărbaților și asupra femeilor care se declară homosexuali sau încearcă să trăiască astfel. Nu cred că femininele radicale din alte țări au, asupra acestor probleme, punctul de vedere pe care îl descrieți ca fiind cel al intelectualelor americane.

– Freud declară în “Psihogeneza unui caz de homosexualitate

*feminină*" că toți homosexualii sunt niște mincinoși\*. Nu trebuie neapărat să luăm această afirmație în serios pentru a ne întreba dacă nu cumva homosexualitatea comportă o tendință spre disimulare care l-ar fi putut incita pe Freud la o asemenea părere. Dacă înlocuim cuvântul "minciună" cu cuvinte ca "metaforă" sau "expresie indirectă", nu discernem mai îndeaproape ceea ce e stilul homosexual? Există de altfel vreun interes să vorbim de un stil sau de o sensibilitate homosexuală? În ceea ce îl privește pe Richard Sennett, acesta consideră că nu există mai mult un stil homosexual decât un stil heterosexual. E și punctul dumneavoastră de vedere?

– Da, nu cred că are prea mult rost să vorbim de un stil homosexual. Pe planul însuși al naturii, termenul homosexualitate nu înseamnă mare lucru, sunt tocmai pe cale să citeșc o carte interesantă, ieșită de curînd în Statele Unite, și care se intitulează *Proust and the Art of Loving* (*Proust și arta de a iubi*)\*. Autorul arată că e de dificil de dat un sens propoziției "Proust era homosexual". Se pare că avem aici, în definitiv, o categorie inadecvată. Inadecvată în sensul în care, pe de o parte, nu putem categoriza comportamentele, iar, pe de altă parte, termenul nu dă seama de tipul de experiență de care e vorba. La rigoare, am putea spune că există un stil gay, sau cel puțin o tentativă progresivă de a recrea un anumit stil de existență, o formă de existență sau o artă de a trăi pe care le-am putea numi "gay".

Pentru a vă răspunde acum la întrebarea privind disimularea, e adevărat că în secolul al XIX-lea, de exemplu, era necesar, într-o anumită măsură, să îți ascunzi homosexualitatea. Dar a-i trata pe homosexuali drept mincinoși înseamnă a-i trata drept mincinoși pe cei rezistenți la o ocupație militară. Sau la a-i trata pe evrei drept "cămătari", într-o epocă în care cămătăria era singura meserie care li se permitea să o exercite.

– Pare totuși evident, cel puțin pe plan sociologic, că putem atribui stilului gay anumite caracteristici, anumite generalizări de asemenea care – în ciuda rîsului dumneavoastră de adineauri –

\* Aluzie la fraza lui Freud "I-am explicitat într-o bună zi că nu aveam încredere în aceste vise, că erau niște minciuni", în "Sur la psychogenèse d'un cas d'homosexualité féminine", 1920, *Névrose, Psychose et Perversion*, Paris, P.U.F., 1973, p. 264.

\* Rivers (J.C.), *Proust and the Art of Loving: The Aesthetics of Sexuality in the Life, Times and Art of Marcel Proust*, New York, Columbia University Press, 1980.

*amintesc formule stereotipe precum promiscuitatea, anonimatul între partenerii sexuali, existența raporturilor pur fizice etc.*

– Da, dar lucrurile nu sunt deloc atât de simple. Într-o societate ca a noastră în care homosexualitatea e reprimată – și încă sever –, bărbații se bucură de o libertate mult mai mare decât femeile. Bărbații au posibilitatea să facă dragoste mult mai des, și în condiții clar mai puțin restrictive. Au fost create bordeluri pentru a-și satisface nevoile sexuale. Ca o ironie, asta a avut ca efect o anumită permisivitate cu privire la practicile sexuale între bărbați. Se consideră că dorința sexuală e mai intensă la bărbați, și că are deci mai mare nevoie de un de un mijloc derivat de descărcare; astfel, alături de bordeluri au apărut băile în care bărbații puteau să se întâlnească și să aibă raporturi sexuale între ei. Băile romane aveau în mod foarte precis această funcție, aceea de a fi un loc în care heterosexualii se întâlneau pentru sex. Numai în secolul al XVI-lea, cred, au fost închise aceste băi sub pretext că erau locurile unor desfriuri sexuale inacceptabile. În felul acesta, chiar homosexualitatea a beneficiat de o anumită toleranță cu privire la practicile sexuale, atâtă vreme cât se limita la o simplă întâlnire fizică. și nu numai homosexualitatea a beneficiat de această situație, ci, printr-o întorsătură deosebită – obișnuită în acest gen de strategii –, ea a răsturnat în aşa fel criteriile încît homosexualii s-au putut bucura, în raporturile lor fizice, de o mai mare liberate decât heterosexualii. Reiese de aici că homosexualii au azi satisfacția de a ști că, într-un anumit număr de țări – Olanda, Danemarca, Statele Unite, și chiar o țară atât de provincială precum Franța –, posibilitățile de întâlniri sexuale sunt imense. Din acest punct de vedere, consumul, am putea spune, a crescut foarte mult. Dar acest fapt nu e neapărat o condiție naturală a homosexualității, un dat biologic.

– *Sociologul american Philip Rieff, într-un eseu asupra lui Oscar Wilde intitulat The Impossible Culture (Cultura imposibilă), vede în Wilde un precursor al culturii moderne. Eseul începe cu un lung citat din actele procesului lui Oscar Wilde și continuă cu o serie de probleme pe care autorul le ridică cu privire la viabilitatea unei culturi lipsite de orice interdicție – a unei culturi, aşadar, care nu cunoaște necesitatea transgresiunii. Să examinăm, dacă vreji, ce spune Rieff:*

---

\* Rieff (P.), "The Impossible Culture", *Salmagundi*, nr. 58-59: *Homosexualitiy: Sacrilege, Vision, Politics*, toamna lui 1982-iarna lui 1983, pp. 406-426.

*"O cultură nu rezistă amenințării posibilității pure împotriva ei decât în măsura în care membrii ei învață, prin apartenența lor, să restrângă evantaiul alegerilor oferite."*

*"Pe măsură ce cultura e interiorizată și devine caracter, individualitatea e tot constrinsă să fie acel ceva căruia Wilde îl atribuia cel mai mare preț. O cultură în criză favorizează dezvoltarea individualității; o dată interiorizate, lucrurile nu mai apasă destul de greu pentru a înfrîna jocul la suprafață al experienței. Putem lua în considerare ipoteza conform căreia, într-o cultură care ar atinge criza maximală, totul ar putea și exprimat și nimic nu ar fi adevărat."*

*"Din punct de vedere sociologic, un adevăr e tot ceea ce militează contra capacitatei oamenilor de a exprime totul. Reprimarea e adevărul."*

*Vi se plauzibil ce spune Rieff despre Wilde și despre ideea de cultură încarnată de Wilde?*

– Nu sunt sigur că înțeleg remarcile profesorului Rieff. Ce înțelege, de pildă, prin "reprimarea e adevărul"?

*– De fapt, cred că această idee e destul de apropiată de ceea ce explică în cărțile dumneavoastră cînd spuneți că adevărul e produsul unui sistem de excluderi, că e o rețea, o epistémè care definește ceea ce poate și ceea ce nu poate fi spus.*

– Problema importantă nu este, mi se pare, să stim dacă o cultură lipsită de restricții este posibilă sau chiar dezirabilă, ci dacă sistemul de constrîngeri în interiorul căruia funcționează o societate lasă indivizilor libertatea de a transforma acest sistem. Vor exista întotdeauna constrîngeri care vor fi intolerabile pentru anumiți membri ai societății. Necrofilul găsește intolerabil să-i fie interzis accesul la morminte. Dar un sistem de constringeri nu devine cu adevărat intolerabil decât atunci cînd indivizii care sunt supuși acestui sistem nu au mijloacele să îl modifice. Asta se poate întâmpla atunci cînd sistemul devine intangibil, fie că e considerat ca un imperativ moral sau religios, fie că se face din el consecința necesară a științei medicale. Dacă, aşadar, ceea ce vrea să spună Rieff e că restricțiile trebuie să fie clare și bine definite, atunci sunt de acord.

*– De fapt, Rieff ar spune că o adevărată cultură e o cultură în care adevărurile esențiale au fost atât de bine interiorizate de fiecare încât nu e necesar să fie exprimate verbal. E limpede că, într-o societate de drept, ar trebui ca evantaiul lucrurilor nepermise să fie explicit, dar marile convingeri de principiu ar rămîne, în mare parte, inaccesibile unei formulări simple. O parte din reflecția lui Rieff e*

îndreptată împotriva ideii că e de dorit să ne debarasăm de convingerile de principiu în numele unei libertăți perfecte, și de asemenea împotriva ideii că restricțiile sînt, prin definiție, ceea ce noi toți trebuie să ne străduim să facem să dispară.

– Fără îndoială, o societate fără restricții este de neconcepție; dar nu pot decît să mă repet și să spun că aceste restricții trebuie să fie la îndemâna celor care le suportă aşa încît să se ofere cel puțin posibilitatea de a le modifica. În ceea ce privește convingerile de principiu, nu cred că Rieff și cu mine am fi de acord nici asupra valorii lor, nici asupra sensului de atribuit acestora, nici asupra tehniciilor care permit să fie învățate.

– Fără nici o îndoială, aveți dreptate asupra acestui punct. Oricum ar fi, putem acum părăsi sferele dreptului și a sociologiei pentru a ne întoarce înspre domeniul literelor. Aș vrea să vă cer să comentați diferența între erotic, aşa cum se prezintă în literatura homosexuală, și sex, în forma în care apare în literatura homosexuală. Discursul sexual, în marile romane heterosexuale ale culturii noastre – îmi dau seama căt de îndoelnică e desemnarea “romane heterosexuale” –, se caracterizează printr-o anumită podoare și o anumită discreție care par să sporească farmecul operelor. Cînd scriitorii heterosexuali vorbesc despre sex în termeni prea expliciți, pare că se pierde ceva din puterea misterios evocatoare, din această forță pe care o găsim într-un roman precum Anna Karenina. De fapt, e un punct pe care George Steiner îl dezvoltă cu multă pertinență în multe din eseurile sale. În contrast cu practica marilor romancieri heterosexuali, avem exemplul scriitorilor homosexuali. Mă gîndesc la Cocteau, de pildă, care, în Cartea albă\*, reușește să păstreze vraja poetică la care scriitorii heterosexuali ajung prin aluzii învăluitoare, descriind actele sexuale în termenii cei mai realiști. Credeți că există o atare diferență între aceste două tipuri de literatură, și dacă da, cum o justifică?

– E o întrebare foarte interesantă. Cum am spus-o mai înainte, am citit, în acești ultimi ani, un mare număr din texte latine și grecești care descriu practicile sexuale atât ale bărbaților între ei cât și ale bărbaților cu femei; și am fost uimit de extrema ipocrizie a acestor texte (există, bineînțeles, și cîteva excepții). Luati un autor precum Lucian. Avem aici un scriitor antic, care vorbește desigur despre

\* Cocteau (J.), *Le livre Blanc*, Paris, Sachs et Bonjean, 1928.

homosexualitate, dar vorbește despre aceasta de o manieră aproape pudică. La sfîrșitul unuia din dialogurile sale, de pildă, evocă o scenă în care un bărbat se apropiere de un băiat tânăr, îi pune mâna pe genunchi, apoi o strecoară sub tunica și îi mîngiile pieptul; mâna coboară apoi spre pînecul Tânărului și, în acest moment, textul se oprește<sup>\*\*</sup>. Am tendință să atribui această podoare excesivă, care în general caracterizează literatura homosexuală a Antichității, faptului că bărbății se bucurau, în epocă, în practicile lor homosexuale, de o libertate mult mai mare.

— Înțeleg. În mare, cu cât practicile sexuale sunt mai libere și mai pe față, cu atât mai mult ne putem permite să vorbim despre ele într-un mod reticent și mai pe ocolite. Iată ce ar explica de ce literatura homosexuală e mai explicită în cultura noastră decît literatura heterosexuală. Dar mă întreb în continuare dacă există, în această explicație, ceva care ar putea justifica faptul că literatura homosexuală reușește să creeze, în imaginația lectorului, efectele pe care literatura heterosexuală le creează utilizând în mod foarte precis mijloace opuse.

— Voi încerca, dacă îmi permiteți, să vă răspund astfel la întrebare. Heterosexualitatea, cel puțin din Evul Mediu încoace, a fost percepță întotdeauna după două axe: axa curtării, în care bărbatul o seduce pe femeie, și axa actului sexual însuși. Marea literatură heterosexuală a Occidentului s-a preocupat în mod esențial de axa curtării din dragoste, adică, înainte de toate, de ceea ce precede actul sexual. Întreaga operă de rafinare intelectuală și culturală, întreaga elaborare estetică în Occident a fost întotdeauna îndreptată spre curtare. Ceea ce explică faptul că actul sexual însuși este relativ puțin apreciat, atât din punct de vedere literar cât și cultural și estetic.

Invers, nu există nimic care leagă experiența homosexuală modernă de curtare. Lucrurile, de fapt, nu se petreceau astfel în Grecia antică. Pentru greci, curtarea între bărbăți era mai importantă decît curtarea între bărbăți și femei (dacă e să ne gîndim numai la Socrate și la Alcibiade). Dar cultura creștină occidentală a proscris homosexualitatea, forțînd-o să își concentreze întreaga energie asupra actului însuși. Homosexualii nu au putut elabora un sistem de curte pentru că le-a fost refuzată expresia culturală necesară acestei elaborări. Din momentul în care se conturau o cultură și o literatură

---

\*\* Lucian, *Dialoguri de curtezane* (tr. fra. E. Talbot), Paris, Jean-Claude Lattès, 1979.

homosexuale, era firesc ca ele să se concentreze asupra aspectului cel mai arzător și cel mai pasionat al relațiilor homosexuale.

— *Așcătindu-vă, mă gîndesc la célébra formulă a lui Casanova: "Cel mai bun moment, în dragoste, e cînd urci scările". Ne-ar fi greu astăzi să imaginăm aceste cuvinte pe buzele unui homosexual.*

— Întocmai. Un homosexual ar spune mai degrabă: "În iubire, cel mai bun moment e acela cînd amantul se îndepărtează în taxi."

— *Nu mă pot împiedica să nu mă gîndesc că e aici o descriere mai mult sau mai puțin precisă a relațiilor între Swann și Odette din primul volum din Căutarea...*

— Da, e adevărat, într-un sens. Dar, deși e vorba aici de o relație între un bărbat și o femeie, ar trebui, descriind-o, să luăm seama la natura imaginației care a conceput-o.

— *Și ar trebui de asemenea luată în seamă natura patologică a relației aşa cum însuși Proust a conceput-o.*

— Aș dori să lăsăm de-o parte, în acest context, chestiunea patologiei. Prefer pur și simplu să mă limitez la remarcă prin care am deschis această parte a discuției noastre, în speță că, pentru un homosexual, cel mai bun moment în dragoste e probabil acela în care amantul se depărtează în taxi. Atunci cînd actul s-a consumat și băiatul pleacă, putem începe să visăm la căldura corpului său, la calitatea surâsului său, la tonul vocii sale. În relațiile homosexuale, ceea ce contează înainte de toate e amintirea și nu anticipația actului. Aceasta e motivul pentru care marii scriitori homosexuali ai culturii noastre (Cocteau, Genet, Burroughs) au putut descrie cu atît eleganță însuși actul sexual: imaginația homosexuală e legată, în esență, de amintire mai degrabă decît de anticiparea acestui act. Și, cum am spus mai adineaori, toate acestea sint produsul unor considerații practice, al unor lucruri foarte concrete care nu spun nimic despre natura intrinsecă a homosexualității.

— *Credeți că acest lucru are vreo influență asupra pretensei proliferări a perversiunilor în ora actuală? Fac aluzie la fenomene precum scena sadomasochistă, golden showers, distracțiile scatologice și alte lucruri de genul acesta. Știm că aceste practici există de multă vreme, dar se pare că în prezent lumea să dedă la ele într-un mod mult mai deschis.*

---

\* Proust (M.), *În căutarea timpului pierdut*, vol. I: *De partea lui Swann*, a doua parte: *O iubire a lui Swann*.

– Voi spune de asemenea că mult mai mulți oameni de dedau la așa ceva.

– *Credeți că acest fenomen e legat în vreun fel de faptul că homosexualitatea ieșe astăzi la lumină, făcîndu-și publică forma de expresie?*

– Voi risca următoarea ipoteză: într-o civilizație care, timp de secole, a considerat că esența relațiilor între două persoane stă în faptul de a și dacă da sau dacă nu una din cele două părți urmează să cedeze celeilalte, întreg interesul și toată curiozitatea, întreaga îndrăzneală și manipulare de care fac doavadă părțile în chestiune au vizat dintotdeauna supunerea partenerului pentru a te culca cu el. Acum că întîlnirile sexuale au devenit extrem de ușoare și de numeroase, cum e cazul relațiilor homosexuale, complicațiile nu intervin decât după. În aceste întîlniri la întîmplare nu începi să te interesezi de celălalt decât după ce ai făcut dragoste. O dată consumat actul sexual, te trezești că îl întrebi pe partener “De fapt, cum te cheamă?”

Suntem aşadar în prezența unei situații în care întreaga energie și imagine, atât de bine canalizate de către curtare într-o relație heterosexuală, contribuie aici la intensificarea actului sexual. Se dezvoltă astăzi o întreagă artă a practiciei sexuale, care încearcă să exploreze diversele posibilități interne ale comportamentului sexual. Vedem cum se constituie, în orașe precum San Francisco și New York, ceea ce am putea numi niște laboratoare de experimentare sexuală. Putem vedea în ele contrariul curților medievale, care defineau reguli foarte stricte de proprietate în ritualul de curtare.

Tocmai pentru că a devenit atât de facil și de accesibil homosexualilor, actul sexual riscă să devină rapid plăcitor, de aceea facem tot posibilul pentru a inova și introduce variații care să intensifice plăcerea actului sexual.

– *Bine, dar de ce aceste inovații au luat această formă, și nu o alta? De unde vine, de pildă, fascinația pentru funcțiile excretorii?*

– Mai surprinzător mi se pare, în general, fenomenul sadomasochismului. Mai surprinzător, în măsura în care raporturile sexuale se elaborează și se exploatează aici prin intermediul relațiilor mitice. Sadomasochismul nu e o relație între cel (sau cea) care suferă și cel (cea) care provoacă suferință, ci între un stăpân și o persoană asupra căreia se exercită autoritatea. Ceea ce îi interesează pe adeptii sadomasochismului e faptul că relația e deopotrivă supusă unor reguli și deschisă. Ea se aseamănă cu un joc de șah, prin aceea că unul poate

cîştiga şi celălalt pierde. Stăpînul poate pierde, în jocul sadomasochist, dacă se arată incapabil să satisfacă nevoile şi exigenţele de suferinţă ale victimei sale. Tot aşa, sclavul poate pierde dacă nu e în stare să accepte sau dacă nu suportă să accepte provocarea pe care i-o aruncă stăpînul lui. Acest amestec de reguli şi de deschidere are ca efect intensificarea raporturilor sexuale introducînd o noutate, o tensiune şi o incertitudine perpetue, de care e lipsită simpla consumare a actului. Scopul e să fie utilizată fiecare parte a corpului ca un instrument sexual.

De fapt, practica sadomasochismului e legată de celebra expresie "animal triste *post coitum*". Cum coitul e imediat în relaţiile homosexuale, problema devine: "Ce se poate face să ne apărăm de accesul de triste?"

— *Ați vedea o explicaţie a faptului că bărbaţii par astăzi mai dispusi să accepte bisexualitatea femeilor decît pe aceea a bărbaţilor?*

— Asta are fără îndoială de-a face cu rolul pe care îl joacă femeile în imaginaţia bărbaţilor heterosexuali. Ei le consideră, dintotdeauna, ca proprietatea lor exclusivă. Pentru a păstra această imagine, un bărbat trebuia să îşi împiedice femeia să fie prea mult în contact cu alii bărbaţi; femeile s-au văzut astfel mărginite doar la contactul social cu celealte femei, ceea ce explică faptul că a existat mai mare o toleranţă cu privire la raporturile fizice între femei. De altfel, bărbaţii heterosexuali aveau impresia că, dacă ar practica homosexualitatea, asta ar distruge ceea ce ei îşi închipuie a fi imaginea pe care o au femeile despre ei. Ei cred că, în mintea femeii, sunt stăpini. Ei cred că ideea că se pot supune unui alt bărbat, că pot fi domnaţi de acesta în actul sexual ar distruge imaginea pe care o au femeile despre ei. Bărbaţii cred că femeile nu pot simţi plăcere decît cu condiţia să îi recunoască drept stăpini. Chiar şi pentru greci, faptul de a fi partenerul pasiv într-o relaţie amoroasă constituia o problemă. Pentru un membru al nobilimii greceşti, era firesc să faci dragoste cu un sclav mascul pasiv, deoarece sclavul era prin natură inferior. Dar atunci cînd doi greci din aceeaşi clasă socială voiau să facă dragoste, asta punea o adevărată problemă deoarece nici unul dintre cei doi nu consumtea să se înjosească în faţa celuilalt.

Homosexualii de astăzi mai cunosc încă această problemă. Cea mai mare parte dintre ei consideră că pasivitatea este, într-un fel, degradantă. Practica sadomasochistă a contribuit, într-adevăr, la a face problema mai puţin acută.

— *Aveţi cumva sentimentul că formele culturale care se dezvoltă*

*în comunitatea gay sînt, într-o soarte largă măsură, destinate tinerilor membrii ai acestei comunități?*

– Da, aşa e în mare măsură, cred, dar nu sînt sigur că trebuie să fie trase concluzii importante. E sigur că, bunăoară, ca bărbat la cincizeci de ani am impresia, cînd citesc anumite publicații făcute de și pentru gay, că ele nu mi se adresează, că, într-un fel, nu îmi găsesc locul în ele. Nu mă voi baza pe acest fapt pentru a critica aceste publicații, care, la urma urmei, sînt făcute pentru a satisface interesul autorilor și cititorilor lor. Dar nu mă pot împiedica să nu remarc că există o tendință, printre cei mai cultivați gay, de a considera că marile probleme, marile chestiuni de stil de viață, îi interesează, în primul rînd, pe oamenii care au între douăzeci și treizeci de ani.

– *Nu văd de ce asta nu ar putea constitui baza unei critici nu numai a anumitor publicații specifice, dar și a vieții gay în genere.*

– Nu spun că nu putem găsi aici material de critică, ci doar că această critică nu mi se pare utilă.

– *De ce să nu luăm în considerare, în acest context, cultul închinat tînărului corp mascul drept nucleul însuși al fantasmelor homosexuale clasice, și să vorbim de modul în care acest cult antrenează negarea proceselor de viață obișnuite, în special îmbătrînirea și declinul dorinței?*

– Uitați, aceste probleme pe care le ridicăți nu sînt noi, și știți asta. În ceea ce privește cultul încchinat tînărului corp mascul, nu sînt deloc convins că e specific homosexualilor, sau că trebuie considerat ca patologic. Dacă asta spune întrebarea dumneavoastră, atunci o resping. Dar vă voi aminti de asemenea că, pe lîngă faptul că gay-i sînt în mod necesar tributari proceselor vieții, în majoritatea cazurilor, sunt și foarte conștienți de asta. Poate că publicațiile gay nu consacră atîta spațiu cît aş dori problemelor de prietenie între homosexuali sau semnificației relațiilor în absența codurilor sau liniilor de conduită stabili; dar tot mai mulți gay au de rezolvat aceste chestiuni pentru ei însiși. Și, știți, cred că ceea ce îi deranjează cel mai mult pe cei care nu sînt homosexuali în homosexualitate, e stilul de viață gay, și nu actele sexuale în sine.

– *Faceți cumva aluzie la lucruri precum semnele de tandrețe și mîngâierile pe care homosexualii și le fac în public, sau la maniera bătătoare la ochi în care se îmbracă, sau la faptul că arborează finute uniforme?*

– Toate aceste lucruri nu pot avea decît un efect perturbator asupra anumitor persoane. Dar fac aluzie mai ales la teama ca gay-i să

nu stabilească relații care, deși nu se conformează cu nimic modelului de relații proslăvite de ceilalți, să apară în ciuda tuturor acestora ca intense și atrăgătoare. Mulți oameni nu suportă ideea că homosexualii pot crea relații despre care nu știm încă ce vor fi.

– Faceți aşadar aluzie la relații care nu implică nici caracterul posesiv nici fidelitatea – pentru a nu menționa decât doi din factorii comuni care ar putea fi negați?

– Dacă nu putem încă prevedea ce vor fi aceste relații, atunci nici nu putem spune cu adevărat că, iată, cutare sau cutare trăsătură va fi negată. Dar putem vedea cum, în armată de pildă, poate să se nască și să se afirme dragostea între bărbați în circumstanțe în care se presupune că nu prevalează decât punul obiceiul și regulamentul. Și e posibil ca, într-o mai mare proporție, schimbările să afecteze rutinele stabilită, pe măsură ce homosexualii vor învăța să-și exprime sentimentele unui față de ceilalți în moduri mai variate, și vor crea stiluri de viață care nu vor semăna cu modelele instituționalizate.

– Considerați că rolul dumneavoastră e să vă adresați comunității gay, în special în chestiuni de importanță generală precum cele pe care le ridicăți?

– Firește, am schimburi regulate cu alții membrii ai comunității gay. Discutăm, încercăm să găsim moduri de a ne deschide unui altora. Dar mă feresc să-mi impun propriile mele vederi, să stabilesc un plan sau un program. Nu vreau să descurajez inovația, nu vreau că homosexualii să înceteze să credă că lor le revine să își rezolve propriile relații, descoperind ceea ce se potrivește situației lor individuale.

– Nu credeți că există sfaturi particulare, sau o perspectivă specifică, pe care un istoric sau un arheolog al culturii ca dumneavoastră să le poată oferi?

– E întotdeauna folositor de înțeles caracterul istoric contingent al lucrurilor, de văzut cum și de ce lucrurile au devenit ceea ce sunt. Dar nu sunt singurul dotat pentru a arăta aceste lucruri, și vreau să evit să se presupună că anumite dezvoltări au fost necesare sau inevitabile. Firește, contribuția mea poate fi utilă în anumite domenii, dar, încă o dată, vreau să evit să-mi impun sistemul sau planul.

– Credeți că, în genere, intelectualii sunt, cu privire la diferite moduri de comportament sexual, mai toleranți sau mai receptivi decât ceilalți oameni? Dacă da, să fie pentru că ei înțeleg mai bine sexualitatea umană? Dacă nu, cum credeți că dumneavoastră și alți intelectuali puteți mișca lucrurile? Care e cel mai bun mijloc de reorientare a discursului rațional asupra sexului?

– Cred că în materie de toleranță întreținem numeroase iluzii. Luați, de pilă, incestul. Incestul a fost, vreme foarte îndelungată, o practică populară – înțeleg prin asta o practică foarte răspândită în popor. Spre sfîrșitul secolului al XIX-lea au început să se exercite diverse presiuni sociale împotriva incestului. și e limpede că marea interdicție a incestului e o invenție a intelectualilor.

– *Vreți să spuneti a unor figuri precum Freud și Lévi-Strauss, sau vă gîndiți la clasa intelectuală în ansamblul ei?*

– Nu, nu vizez pe nimeni în particular. Vă atrag doar atenția asupra faptului că, dacă veți căuta, în literatura secolului al XIX-lea, nu veți găsi studii sociologice sau antropologice asupra incestului. Există, pe ici pe colo, cîteva rapoarte medicale și altele, dar se pare că practica incestului nu a fost cu adevărat pusă ca problemă a epocii.

E adevărat, fără îndoială, că aceste subiecte sunt abordate mai deschis în mediile intelectuale, dar asta nu e neapărat semnul unei mai mari toleranțe. Uneori e chiar indiciul contrariului. Acum zece sau cincisprezece ani, pe vremea când frecventam mediul burghez, îmi amintesc că rar se întâmpla să treacă o seară fără să fie abordată chestiunea homosexualității și a pederastiei – în general, nici nu se aștepta desertul. Dar chiar aceia care abordau pe față aceste chestiuni nu ar fi admis niciodată pederastia fiului lor.

Cît despre a prescrie o orientare pe care trebuie să o ia un discurs rațional asupra sexului, prefer să nu legiferez în acest domeniu. Pentru un motiv: expresia “discurs rațional asupra sexului” e prea vagă. Auzim anumiți sociologi, sexologi, psihiatrii, medici și moraliști ținând discursuri foarte stupide – aşa cum alți membri ai acelorași profesiuni țin discursuri foarte inteligente. Problema, după părerea mea, nu e aşadar aceea a unui discurs intelectual despre sex, ci a unui discurs stupid și a unui discurs intelligent.

– *Am crezut că ați descoperit de curînd un anumit număr de lucrări care progresează în direcția bună?*

– Mai multe, e drept, decît îmi puteam închipui cu cîțiva ani în urmă. Dar, pe ansamblu, situația e mereu mai puțin decît încurajatoare.

# **DESPRE GENEALOGIA ETICII: O PRIVIRE ASUPRA UNEI LUCRĂRI ÎN CURS**

Ceea ce urmează e produsul unei serii de ședințe de lucru care ne-au reunit cu Michel Foucault la Berkeley, în aprilie 1983. Deși am păstrat forma interviului, textul a fost revăzut și remaniat în colaborare cu Foucault. Acesta ne-a autorizat cu generozitate să-i publicăm remarcile preliminare, care sunt produsul con vorbirilor orale și conversațiilor libere în limba engleză, ceea ce explică faptul că nu regăsim aici precizia și suportul academic cu care ne-au obișnuit scrierile lui Foucault.

H. L. D., P. R.

## **ISTORIA PROIECTULUI.**

– *Primul volum din Istoria sexualității a fost publicat în 1976 și, de atunci, nu a mai apărut nici un alt volum. Credeți în continuare că înțelegerea sexualității este centrală pentru a înțelege cine suntem?*

– Trebuie să mărturisesc că mă interesează mult mai mult problemele puse de tehnicele de sine, sau de lucruri de acest ordin, decât sexualitatea... Sexualitatea e destul de monotonă!

– *Nici pe grecii, pare-se, nu-i interesa deloc.*

– Nu, sexualitatea nu-i interesa fără îndoială nici cât hrana sau regimul alimentar. Cred că ar fi foarte interesant de studiat cum s-a trecut lent, progresiv, de la un mod de a privilegia hrana, care, în Grecia, era general, la curiozitatea pentru sexualitate. Hrana avea mult mai mare importanță și la începutul erei creștine. În canoanele vieții monahale, de pildă, grija era hrana, în continuare și mereu hrana. Apoi observăm o foarte lentă mutație în Evul Mediu, cînd aceste două

probleme erau oarecum într-o situație de echilibru... Dar, după secolul al XVII-lea, sexualitatea trece în față. La Francisc din Sales, hrana servește drept metaforă concupiscenței.

– Totuși, Practicarea plăcerilor, *al doilea volum din Istoria sexualității, nu tratează aproape exclusiv – pentru a spune lucrurilor pe nume – decât despre sexualitate.*

– Da. Unul din numeroasele motive pentru care am avut atîtea probleme cu această carte, e faptul că am scris mai întîi o carte despre sexualitate pe care am lăsat-o mai apoi deoparte. Apoi am scris o carte despre noțiunea de sine și despre tehnicele de sine din care sexualitatea dispăruse și am fost nevoit să rescriu pentru a treia oară o carte în care am încercat să mențin un echilibru între una și cealaltă. Vedeți, ceea ce m-a frapat parcurgînd această istorie a sexualității, e relativa stabilitate a codurilor de restricții și de prohiții de-a lungul timpului; oamenii nu au fost cu nimic mai inventivi în materie de interdicții decât în materie de plăceri. Dar cred că modul în care ei integrau aceste prohiții într-un raport cu sine e în întregime diferit. Nu cred că putem găsi nici o urmă a ceea ce am putea numi "normalizarea", de exemplu, în morala filosofică a celor vechi. Motivul e acela că obiectivul principal, ținta esențială căutată de această morală era de ordin estetic. Mai întîi, acest gen de morală, era doar o problemă de alegere personală. Mai apoi, ea era rezervată unui mic număr de oameni; pe atunci nu se punea problema procurării unui model de comportament pentru toată lumea. Era o alegere personală care privea o elită restrînsă. Rațiunea acestei alegeri era voința de a avea o viață frumoasă și de a lăsa celorlalți amintirea unei existențe frumoase. Sub continuitatea temelor și a perceptelor, au existat modificări pe care am încercat să le pun în evidență și care afectează modurile de constituire a subiectului moral.

– Așadar, ați reușit să vă echilibrați lucrarea trecînd de la studierea sexualității la aceea a tehniciilor de sine?

– Am încercat să-mi reechilibrez întregul proiect în jurul unei întrebări simple: de ce se face din comportamentul sexual o problemă morală, și încă o problemă morală importantă? Printre toate comportamentele umane dintr-o societate, multe sunt obiecte de preocupare morală, multe sunt constituite drept "conduite morale". Dar nu toate, și nu toate în același fel. Adineauri am citat hrana: domeniul moral important altădată, acum e mai ales obiect de igienă (sau cel puțin al acestei flexiuni morale care este igiena). Am putea lua, de asemenea, ca exemplu economia, generozitatea, cheltuiala etc. Sau

mînia (care a fost un domeniu de conduită morală atât de important în Antichitate). Am vrut aşadar să studiez în cel fel activitatea sexuală să a constituit ca "problemă morală" și asta prin tehnicele de sine permîșind să se asigure controlul asupra plăcerilor și dorințelor.

– *Cum v-ați împărțit demersul?*

– Un volum asupra problematizării activității sexuale în gîndirea clasică greacă referitor la dietetic, la economic și la erotic, *Practicarea plăcerilor*; apoi reelaborarea acelorași teme în primele două secole ale Imperiului, *Preocuparea de sine*; apoi problematizarea activității sexuale în creștinism în secolele IV-V, *Mărturisirile cărni*.

– *Și ce va veni pe urmă? Vor exista alte cărți despre creștini cînd veți termina aceste trei cărți?*

– Ei, mă voi ocupa mai întîi de mine!... Am scris o schiță, o primă versiune a unei cărți despre morala sexuală în secolul al XVI-lea, în care problema tehniciilor de sine, examenul de sine, îngrijirea sufletelor sunt foarte importante, deopotrivă în biserică protestantă și în cea catolică. Ceea ce mă frapează e faptul că, în morala grecilor, oamenii se îngrijneau de conduită lor morală, de etica lor, de relațiile cu sine și cu ceilalți mult mai mult decît de problemele religioase. Să luăm aceste exemple: ce se întîmplă după moarte? Ce sunt zeii? Intervin sau nu? Acestea sunt pentru ei probleme foarte, foarte neînsemnate și care nu sunt nemijlocit legate de morală sau de conduită morală. Pe urmă, această morală, nu era legată de nici un sistem instituțional și social – sau cel puțin de nici un sistem legal. De pildă, legile împotriva retelelor conduite sexuale sunt foarte rare și puțin constrîngătoare. În sfîrșit, ceea ce îi preocupa cel mai mult, marea lor temă, era să constituie un fel de morală care să fie o estetică a existenței.

Ei bine, mă întreb dacă nu cumva problema noastră astăzi e, într-un fel, aceeași, deoarece, în mare parte, nu credem că o morală poate fi întemeiată pe religie și nu vrem un sistem legal care să intervină în viața noastră morală, personală și intimă. Recentele mișcări de eliberare suferă de faptul că nu găsesc un principiu pe care să întemeieze elaborarea unei noi morale. Acestea au nevoie de o morală, dar nu reușesc sau găsească alta decît aceea care se întemeiază pe o pretinsă cunoaștere științifică a ceea ce este eul, dorința, inconștientul etc.

– *Credeti că grecii oferă o altă alegere, seducătoare și plauzibilă?*

– Nu! Eu nu caut o soluție de împrumut; nu găsim soluția unei probleme în soluția unei alte probleme puse într-o altă epocă de oameni diferenți. Ceea ce vreau să fac nu e o istorie a soluțiilor.

Cred că efortul pe care îl avem de făcut, e un efort de

problematizare și de veșnică reoproblematizare. Ceea ce blochează gîndirea e admiterea implicită sau explicită a unei forme de problematizare și căutarea unei soluții care să o poată înlocui pe cea acceptată. Dar, dacă travaliul gîndirii are un sens – diferit de cel care constă în a reforma instituțiile și codurile –, acesta stă în reluarea de la rădăcină a modului în care oamenii își problematizează comportamentul (activitatea sexuală, practica punitivă, atitudinea față de nebunie etc.). Se întâmplă ca oamenii să ia acest efort de reoproblematizare drept un “antireformism” bazat pe un pesimism de genul “nimic nu se va schimba”. Dimpotrivă. E tocmai atașamentul față de principiul că omul este o ființă gînditoare, pînă în practicile cele mai mute, și că gîndirea nu e ceea ce ne face să credem în ceea ce gîndim sau să admitem ceea ce facem; ci ceea ce ne face să problematizăm chiar ceea ce sănsem noi însine. Travaliul gîndirii nu e să denunțe răul care ar fi tăinuit în tot ce există, ci să presimtă pericolul care amenință în tot ceea ce e obișnuit, și să problematizeze tot ceea ce e solid. “Optimismul” gîndirii, dacă vrem să folosim acest cuvînt, înseamnă să știm că nu există epocă de aur.

– *Așadar, viața grecilor n-a fost absolut perfectă; totuși, ea pare încă a fi o contra-propunere atrăgătoare față de nesfîrșita analiză de sine a creștinilor.*

– Morala grecilor era aceea a unei societăți esențial virile în care femeile erau “opriamate”, în care plăcerea femeilor nu avea importanță, viața lor sexuală nefiind determinată decît de statutul lor de dependență față de tată, de tutore, de soț.

– *Așadar, femeile erau dominate, dar dragostea homosexuală era mai bine integrată decît acum.*

– Am putea într-adevăr gîndi astfel. Deoarece există o literatură importantă și considerabilă despre iubirea băieților în cultura greacă, anumiți istorici spun: “Iată dovada că ei iubeau băieții”. Eu spun că această literatură dovedește tocmai că iubirea băieților le punea o problemă. Pentru că dacă nu ar fi fost o problemă, ar vorbi despre aceste iubiri în aceiași termeni în care evocă iubirea dintre bărbați și femei. Iar problema constă în aceea că nu puteau accepta ca un tînăr băiat, care în principiu urma să devină un cetățean liber, să fi putut fi dominat și folosit ca un obiect de plăcere. O femeie, un sclav puteau fi pasivi: era în natură și statutul lor. Toată această reflecție, această filosofie asupra iubirii băieților, toate aceste practici de “curte” pe care le dezvoltau pentru ei vin să dovedească faptul că, într-adevăr, nu puteau integra această practică în rolul lor social. *Erôtikos* al lui

Plutarh arată că grecii nici nu puteau concepe reciprocitatea plăcerii dintre un bărbat și un băiat. Dacă Plutarh găsește că iubirea băieților pune o problemă, nu înțelege prin asta că iubirea băieților ar putea fi împotriva naturii, nici nimic de genul acesta. El spune: "Nu e posibil să existe vreo reciprocitate în relațiile fizice dintre un bărbat și un băiat".

– În acest punct, prietenia este foarte pertinentă. Se pare că e un aspect al culturii grecești de care ne vorbește Aristotel, dar de care dumneavoastră nu vorbiți și care are o foarte mare importanță. În literatura clasică, prietenia este punctul de întâlnire, locul recunoașterii mutuale. Tradiția nu vede în prietenie cea mai mare virtute, dar, citindu-l pe Aristotel sau pe Cicero, am putea conchide că e cea mai mare virtute, pentru că e stabilă și persistentă, pentru că e dezinteresată, pentru că nu poate fi cumpărată după bunul plac, pentru că nu neagă utilitatea și nici plăcerile lumești, chiar dacă ea caută altceva.

– E foarte semnificativ că, atunci când grecii au încercat să integreze iubirea băieților și prietenia, au fost obligați să lase deoparte relațiile sexuale. Prietenia e ceva reciproc, contrar relațiilor sexuale: relațiile sexuale erau percepute în jocul activ sau pasiv al penetrării. Sînt întru totul de acord cu ceea ce ați spus despre prietenie, dar văd în asta confirmarea a ceea ce am spus despre morala sexuală a grecilor: dacă ai o prietenie, e greu ai relații sexuale. Pentru Platon, în *Phaidros*, există reciprocitate a dorinței fizice, dar această reciprocitate trebuie să conducă la o dublă renunțare. În *Xenofon*, Socrate spune că e evident că în relația dintre un bărbat și un băiat, băiatul nu e decît spectatorul plăcerii bărbatului. Ceea ce grecii spun despre această iubire a băieților implică faptul că nu trebuie luată în seamă plăcerea băiatului. Mai mult, e dezonorant pentru un băiat să simtă orice plăcere fizică într-o relație cu un bărbat.

– Foarte bine; să admitem într-adevăr că non-reciprocitatea a pus o problemă pentru greci; e totuși, se pare, genul de problemă care s-ar putea rezolva. De ce trebuie să fie o problemă a bărbăților? De ce nu putem lua în considerare plăcerea femeilor și a băieților fără a buscula complet cadrul general al societății? Problema, în cele din urmă, nu vine din faptul că introducînd noțiunea de plăcere a celuilalt tot sistemul moral și ierarhic ar amenința să se prăbușească?

– Absolut. Morala greacă a plăcerii e legată de existența unei societăți virile, de ideea de disimetrie, de excluderea celuilalt, de obsesia penetrării, de această amenințare de a fi privat de energia proprie... Toate astea nu prea sunt atrăgătoare!

– De acord, dar dacă relațiile sexuale erau deopotrivă non-reciproce și surse de frământare pentru greci, cel puțin plăcerea în sine nu pare să le fi pus probleme.

– Am încercat să arăt că există o tensiune crescîndă între plăcere și sănătate. Ideea că sexul comportă pericole este mult mai puternică în secolul II al erei noastre decît în secolul IV înainte de Hristos. Putem arăta de pildă că actul sexual era deja considerat ca purtînd un anumit pericol de Hipocrate, care credea că trebuie mare atenție, că nu trebuie avut raporturi sexuale tot timpul ci doar în anumite anotimpuri etc. Dar, în secolul I și în secolul II, se pare că, pentru un medic, actul sexual constituie un pericol mai mult sau mai puțin însemnat. Și aici cred că marea mutație este aceasta: în timp ce în secolul IV înainte de Hristos actul sexual e o *activitate*, pentru creștini e o *pasivitate*. Există o foarte interesantă și foarte caracteristică analiză a Sfîntului Augustin cu privire la erecție. Pentru grecul secolului al IV-lea, erecția era un semn de activitate, semnul adevărătei activități. Dar după aceea, pentru Sfîntul Augustin și pentru creștini, erecția nu e ceva voluntar, e un semn de pasivitate – o pedeapsă a păcatului originar.

– Orice ar spune eleniștii germani, Grecia clasică nu era aşadar vîrsta de aur. Și totuși, putem cu siguranță să tragem învățăminte din această perioadă, nu?

– Cred că nu există valoare exemplară într-o perioadă care nu e a noastră... Nu e vorba să ne întoarcem la o stare anteroară. Dar suntem în fața unei experiențe morale care implica o foarte puternică accentuare asupra plăcerii și a folosirii sale. Dacă am compara această experiență cu a noastră, în care toată lumea – filosoful ca și psihanalistul – explică faptul că importantă e dorința și că plăcerea nu e nimic, atunci ne putem întreba dacă această separație nu a fost un eveniment istoric fără nici o necesitate, și pe care nici o legătură nu îl asociază nici cu natura umană și nici cu vreo necesitate antropologică.

– Dar ați explicat deja asta în Voința de cunoaștere opunînd știința noastră acelei ars erotica a Orientului.

– Unul din numeroasele puncte care erau insuficient precizate, e ceea ce am spus despre această *ars erotica*. Am opus-o unei *scientia sexualis*. Dar trebuie să fim mai exați. Grecii și românii nu aveau nici o *ars erotica* comparabilă acelei *ars erotica* a chinezilor (sau, să spunem că nu era un lucru foarte important în cultura lor). Ei aveau o *tekhnē tou biou* în care economia plăcerii juca un rol foarte mare. În această “artă de a trăi”, noțiunea potrivit căreia trebuia exercitată o stăpînire perfectă de sine a devenit repede problema centrală. Iar

hermeneutica creștină a sinelui a constituit o nouă elaborare a acestei *tekhnē*.

– Dar, după tot ce ne-ați spus despre această non-reciprocitate și despre această obsesie a sănătății, ce putem învăța din această a treia idee?

– În această idee a unei *tekhnē tou biou*, mă interesează mai multe lucruri. Pe de o parte, această idee, de care acum ne-am îndepărtat puțin, că opera pe care o avem de făcut nu e doar, nu e principal un lucru (un obiect, un text, o avere, o inovație, o instituție) pe care l-am lăsa în urma noastră, ci pur și simplu viața noastră și noi însine. Pentru noi, nu există operă și nu există artă decât acolo unde ceva scapă condiției de muritor a creatorului său. Pentru antici, *tekhnē tou biou* se aplică dimpotrivă acestui lucru trecător care e viața celui care o pune în operă, chiar dacă numai pentru a lăsa în urma sa siajul unei reputații sau marca unei reputații. Faptul că viața, deoarece e muritoare, trebuie să fie o operă de artă, e o temă remarcabilă.

Pe de altă parte, în această temă a unei *tekhnē tou biou*, mi se pare că a existat o evoluție de-a lungul Antichității. Deja Socrate remarcă faptul că această artă trebuie să fie înainte de toate dominată de *grijă de sine*. Dar, în *Alcibiade*, trebuia să “ai grijă de tine însuși” pentru a putea fi un bun cetățean, și pentru a fi capabil să-i guvernezi pe ceilalți. Cred că această grijă de sine se autonomizează și sfîrșește prin a deveni un scop în sine. Seneca era nerăbdător să îmbătrânească pentru a se putea în sfîrșit ocupa de sine.

– Cum tratau grecii chestiunea devierii?

– În morala sexuală a grecilor, marea diferență nu era între oamenii care preferă femeile și cei care preferă băieții, sau între cei care fac dragoste într-un fel și cei care fac dragoste în alt fel, ci era o chestiune de cantitate, de activitate și de pasivitate. Ești sclavul sau stăpînul dorințelor tale?

– Si ce spuneau despre cineva care făcea într-atât dragoste încât își punea sănătatea în pericol?

– Că e din orgoliu și că e excesiv. Problema nu e aceea a devierii și a normalului, ci aceea a excesului și a moderării.

– Ce făceau cu acești oameni?

– Se credea că sunt urști, dizgrațioși și că au o reputație proastă.

– Nu încercau să-i îngrijească sau să-i reformeze?

– Existau exerciții ale căror scop era dobândirea stăpînirii de sine. Pentru Epictet, trebuia să devii capabil să privești o fată frumoasă sau un băiat frumos fără a simți dorință pentru ea sau pentru el.

*Austeritatea sexuală în societatea greacă era un lux, un rafinament filosofic, și era adesea gestul oamenilor foarte cultivați; ei căutau prin asta să dea vieții lor o mai mare intensitate și o mai mare frumusețe. Într-un fel, s-a văzut același lucru în secolul XX cînd oamenii, pentru a avea o viață mai bogată și mai frumoasă, au încercat să se debaraseze de constrîngerile sexuale pe care li le impunea societatea. În Grecia, Gide ar fi fost un filosof austер.*

— *Grecii erau austeri pentru că erau în căutarea unei vieți frumoase; iar noi, astăzi, încercăm să ne realizăm grație sprijinului psihologiei.*

— Întocmai. Cred că nu e deloc necesar să legăm problemele morale de cunoașterea științifică. Printre invențiile culturale ale umanității, există o întreagă comoară de proceduri, de tehnici, de idei, de mecanisme care nu pot fi cu adevărat reactivate, dar care ajută la constituirea unui fel de punct de vedere, care poate fi util pentru a analiza și pentru a transforma ceea ce se petrece în jurul nostru astăzi.

Nu avem de ales între lumea noastră și lumea greacă. Dar pentru că putem observa că unele din marile principii ale moralei noastre au fost legate la un moment dat de o estetică a existenței, cred că acest gen de analiză istorică poate fi utilă.

Timp de secole, am avut convingerea că între morala noastră — morala noastră individuală —, viața noastră de toate zilele și marile structuri politice, sociale, sociale și economice existau legături analitice; și că nu puteam schimba nimic, de pildă, în viața noastră sexuală sau în viața noastră familială, fără a pune în pericol economia sau democrația noastre. Cred că trebuie să ne debarasăm de ideea unei legături analitice și necesare între morală și celelalte structuri sociale, economice sau politice.

— *Dar ce gen de morală putem elabora astăzi cînd știm că între morală și celelalte structuri nu există decît conjuncții istorice și nicidecum o legătură necesară?*

— Ceea ce mă miră e faptul că, în societatea noastră, nu mai are raport decât cu obiectele și nu cu indivizii sau cu viața; și de asemenea faptul că arta e un domeniu specializat, domeniul experților care sunt artiștii. Dar nu s-ar putea ca viața fiecărui individ să fie o operă de artă? De ce un tablou sau o casă sănătă obiecte de artă, dar nu și viața noastră?

— *Bineînțeles, acest gen de proiect e foarte comun în locuri precum Berkeley unde oamenii cred că tot ce fac — de la ceea ce servesc la micul dejun pînă la dragostea făcută în cutare sau cutare*

*mod, sau la ziua însăși și la maniera în care o petrec – ar trebui să-și găsească o formă desăvîrșită.*

– Mă tem însă că, în majoritatea acestor exemple, oamenii cred că dacă fac ceea ce fac, dacă trăiesc aşa cum trăiesc, asta se datorează faptului că ei cunosc adevărul despre dorință, viață, natură, corp etc.

– *Dar dacă trebuie să te creezi pe tine însuți fără a recurge la cunoaștere și la legile universale, cum se deosebește concepția dumneavoastră de existentialismul sartrian?*

– Există la Sartre o tensiune între o anumită concepție a subiectului și o morală a autenticității. Și mă întreb mereu dacă această morală nu contestă de fapt ceea ce e spus în transcendența ego-ului. Tema autenticității trimite explicit sau nu la un mod de a fi al subiectului definit prin adecvarea sa la sine. Mi se pare însă că raportul cu sine trebuie să poată fi descris potrivit multiplicităților de forme dintre care "autenticitatea" nu e decât una din modalitățile posibile; trebuie conceput faptul că raportul cu sine e structurat ca o practică ce poate avea modelele sale, conformitățile, variantele, dar și creațiile sale. Practica de sine e un domeniu complex și multiplu.

– *Acest fapt ne face să ne gîndim la remarcă lui Nietzsche din Știința voioasă (§290) ca spune că trebuie conferit un stil vieții "cu prețul unui exercițiu răbdător și al unui efort cotidian".*

– Da. Punctul meu de vedere e mai apropiat de Nietzsche decât de Sartre.

## **STRUCTURA INTERPRETĂRII GENEALOGICE**

– *Cum se situează, în planul proiectului dumneavoastră asupra genealogiilor, celelalte două cărți, Practicarea plăcerilor și Mărturisirile cărnii, după primul volum din Istoria sexualității?*

– Există trei domenii de genealogii posibile. Mai întâi, o ontologie istorică a noastră însine în raporturile noastre cu adevărul, care ne permite să ne constituim ca subiect al cunoașterii; pe urmă, o ontologie istorică a noastră însine în raporturile noastre cu un cîmp de putere, în care ne constituim ca subiecți pe cale să acționeze asupra celorlalți; în sfîrșit, o ontologie istorică a raporturilor noastre cu morala, care ne permite să ne constituim ca agenți etici.

Așadar sunt posibile trei axe posibile pentru o genealogie. Toate trei erau prezente, chiar dacă într-o formă puțin confuză, în *Istoria nebuniei*. Am studiat axa adevărului în *Nașterea clinică* și în *Arheologia cunoașterii*. Am dezvoltat axa puterii în *A supravegheia și*

*a pedepsi, și axa morală în Istoria sexualității.*

Organizarea generală a cărții despre sexualitate e centrată în jurul istoriei moralei. Cred că, într-o istorie a moralei, trebuie făcută o distincție între codul moral și acte. Actele sau conduitele sunt atitudinea reală a oamenilor față de prescripțiile morale care le sunt impuse. De aceste acte trebuie distins codul care determină care acte sunt autorizate sau interzise și valoarea pozitivă sau negativă a diferitelor atitudini posibile. Dar există un alt aspect al prescripțiilor morale care în genere nu e izolat ca atare dar care, aparent, e foarte important: e vorba de relația cu sine însuși care ar trebui instaurată, acest *raport cu sine* care determină în cel fel individul trebuie să se constituie ca subiect moral al propriilor sale acțiuni. Există patru aspecte principale în acest raport. Primul aspect privește partea din sine însuși sau comportamentul care e în raport cu o conduită morală. De exemplu, vom spune că în general, în societatea noastră, principalul cimp de moralitate, partea din noi însine care e cel mai mult vizată de moralitate, sunt sentimentele noastre. E clar în schimb că, din punct de vedere kantian, intenția e mai importantă decât sentimentele. Dar, din punct de vedere creștin, materia morală e esențial concupiscența (ceea ce nu vrea să spună că actul era fără importanță).

– Încă o dată, în mare, pentru creștini, e dorința; pentru Kant, era intenția; iar pentru noi, astăzi, sunt sentimentele?

– Da, putem într-adevăr prezenta și aşa lucrurile. Nu întotdeauna aceeași parte din noi însine sau din comportamentul nostru ține de morală. Eu numesc acest aspect substanța etică.

– Substanța etică e oarecum materialul care va fi remodelat de morală?

– Da, aşa e. Pentru greci, substanța etică erau actele legate în unitatea lor de plăcere și de dorință; erau ceea ce ei numeau *aphrodisia*; care erau diferite atât de "carnea" creștină cât și de sexualitate.

– Care e diferența etică între "carne" și *aphrodisia*?

– Voi lua un exemplu simplu. Când un filosof era îndrăgostit de un băiat dar nu se atingea de el, atitudinea lui avea o înaltă valoare morală. Substanța etică a conduitei sale era actul legat de plăcere și de dorință. Pentru Sfântul Augustin, e foarte limpede că, atunci când își amintește de afecțiunile din tinerețe, ceea ce îl frămîntă e faptul că știe exact tipul de dorință pe care îl simțea. E o cu totul altă substanță etică.

Al doilea aspect al raportului cu sine, e ceea ce eu numesc modul de supunere, adică modul în care indivizii trebuie să recunoască obligațiile morale care le sănătățe impuse. De pildă, legea divină e cea care s-a dezvăluit într-un text? E o lege naturală, care e în fiecare caz aceeași pentru orice ființă vie? E o lege rațională? E un principiu estetic de existență?

– *Când spuneți "rațională" vreți să spuneți științifică?*

– Nu neapărat. Iată un exemplu. Găsim la Isocrate un discurs foarte interesant. Nicocle era suveran în Cipru. El explică de ce i-a fost întotdeauna fidel soției sale: "Pentru că sănătățe rege și pentru că sănătățe cineva care poruncește celorlalți, care îi conduce pe ceilalți, trebuie să arăt că sănătățe capabil să mă conduc pe mine însumi." E limpede că această lege a fidelității nu are aici nimic de-a face cu formula universală a stoicilor: trebuie să fiu fidel soției mele pentru că sănătățe o ființă umană și rațională. Și vedem aşadar că modul în care legea e acceptată de Nicocle și de un stoic e foarte diferit. Și e ceea ce eu numesc modul de supunere, acest al doilea aspect al moralei.

– *Cind regele spune "pentru că sănătățe rege", e semnul și indicele unei vieți frumoase?*

– E semnul unei vieți care e deopotrivă estetică și politică, cele două fiind nemijlocit legate. Într-adevăr, dacă vreau ca oamenii să mă accepte ca rege, trebuie să dețin un fel de glorie care îmi va supraviețui, iar această glorie nu poate fi disociată de valoarea sa estetică. Așadar, puterea politică, gloria, nemurirea și frumusețea sănătățe lucruri care sănătățe toate legate unele de altele la un moment dat. E un mod de supunere și al doilea aspect al moralei. Al treilea aspect e aceasta: care sănătățe mijloacele grație cărora ne putem transforma pentru a deveni subiecții normali?

– *Cum să lucrăm asupra substanței etice?*

– Da. Ce vom face fie pentru a ne domoli dorințele și pentru a le tempera, fie pentru a înțelege cine sănătățem, fie pentru a ne suprima dorințele, fie pentru a ne servi de dorința noastră sexuală pentru a realiza anumite obiective, ca faptul de a avea copii, toată această elaborare a noastră înșine care are ca scop un comportament moral. Aceasta e cel de-al treilea aspect pe care îl numesc practica de sine sau ascetismul – dar ascetismul într-o accepție foarte largă.

Al patrulea aspect e acesta: ce fel de ființă vrem să devenim când avem un comportament moral? De exemplu, trebuie să devenim puri, nemuritori, liberi, stăpâni pe noi etc.? E ceea ce am putea numi teleologia morală. În ceea ce numim morală, nu se găsește doar

comportamentul efectiv al oamenilor, nu există doar coduri și reguli de conduită, există și acest raport cu sine care cuprinde cele patru aspecte pe care le-am enumerat.

— *Și care sunt toate independente unele de celelalte?*

— Există deopotrivă relații între ele și o anumită independență pentru fiecare dintre ele. Puteți înțelege foarte bine că, dacă teleologia morală e definită de puritatea absolută, tipul de tehnici ale practiciei de sine și tehniciile de ascetism care vor trebui să utilizeze nu sunt exact aceeași decât dacă obiectivul e de a fi stăpîn pe comportamentul său.

Acum, dacă aplicați acest tip de analiză moralei paginе și moralei de la începutul erei creștine, mi se pare că vedem apărind diferențe semnificative. În primul rând, dacă luăm în considerare doar codul — altfel spus ceea ce e interzis și ceea ce nu e interzis —, ne dăm seama că moraliștii sau filosofii recomandau trei mari tipuri de prescripții: unele privind corpul — în speță să-ți economisești comportamentul sexual, care constituie o cheltuială importantă, și să ai grijă să nu ai decât raporturi cât mai puțin frecvente cu putință. A doua prescripție privește căsătoria: să nu ai raporturi decât cu soția legitimă. În ceea ce privește băieții: să te abții pe cât posibil să ai raporturi sexuale cu ei. Găsim aceste principii, cu unele variații, la Platon, la pitagoricieni, la stoici etc. —, dar le regăsim și în creștinism și, în mare, în egală măsură în societatea noastră. Putem spune că, în esență, codurile în sine nu s-au schimbat deloc. Fără îndoială, anumite prohiți s-au schimbat și sunt mult mai stricte și mai severe. Temele sunt totuși aceleași. Însă eu cred că mariile schimbări care au avut loc între morala greacă și morala creștină nu s-au produs în cod, ci în ceea ce numesc etică, care înseamnă raportul cu sine. În *Practicarea plăcerilor*, analizez aceste patru aspecte ale raportului cu sine prin cele trei teme de austeritate ale codului: sănătatea, soția și băieții.

— *Puteți să rezumați toate acestea?*

— Să spunem că substanța etică a grecilor era *aphrodisia*; modul de supunere era o alegere politico-estetică. Forma de asceză era acea *teckhne* folosită și în care găsim de pildă o *tekhnē* a corpului, sau această economie a legilor prin care era definit rolul soțului, sau încă acest erotism ca formă de ascetism față de sine în iubirea băieților etc.; iar pe urmă teleologia era stăpînirea de sine. Iată situația pe care o descriu în primele două părți din *Practicarea plăcerilor*. Pe urmă, există o mutație în interiorul acestei morale. Rațiunea acestei mutații e schimbarea intervenită în rolul bărbătașilor față de societate deopotrivă la ei acasă, în raporturile cu soțiiile lor, dar și pe teren politic, fiindcă

dispare cetatea. Și, pentru toate aceste motive, felul în care ei se consideră subiecți ai unui comportament politic și economic suferă schimbări. De aici schimbări în forma și în obiectivele elaborării raportului cu sine. În mare, putem spune că stăpînirea de sine a rămas mult timp legată de voința de a exercita un ascendent asupra celorlalți. Din ce în ce mai mult, în gândirea morală a primelor două secole, suveranitatea asupra sinelui are ca scop asigurarea independenței față de evenimentele exterioare și de puterea celorlalți.

Ceea ce am încercat să arăt în această serie de studii sunt transformările care s-au produs "dedesubtul" codurilor și regulilor, în formele raportului cu sine și în practicile de sine care sunt legate de el. Nu o istorie a legii morale ci a subiectului moral. De la epoca clasică la gândirea greco-romană a epocii imperiale, putem observa modificări privind mai ales modul de supunere (cu apariția acestei teme mai ales "stoice" a unei legi universale impunându-se în același fel oricărui om rațional), privind de asemenea definirea unei teleologii morale (situată în independență și *agatheia*). Apoi, de la această filosofie greco-romană la creștinism, vedem un nou val de transformări privind de data asta substanța etică definită de acum înainte de către concupiscență, și privind de asemenea modurile de acțiune asupra sinelui – purificarea, extirparea dorințelor, descifrarea și hermeneutica de sine.

Vorbind foarte schematic, am putea spune că acești cei trei poli ai actului, plăcerii și dorinței nu au fost valorizați în același fel în culturi diferite. La greci, și în general în Antichitate, actul constituia elementul important: asupra lui trebuia exercitat controlul, lui trebuia să-i fie definite cantitatea, ritmul, oportunitatea, circumstanțele. În erotica de sorginte chineză – dacă îi dăm crezare lui Van Gulik<sup>\*</sup>, elementul important era placerea, care trebuia sporită, intensificată, prelungită pe cât posibil prin întârzierea actului însuși, și la limită prin abținere. În etică, momentul esențial e dorința: descifrarea ei, lupta împotriva ei, extirparea rădăcinilor ei cele mai mici; cât despre act, trebuie să-l poți săvîrși chiar fără a simți placere – în orice caz anulînd-o pe cât posibil.

---

\* Autorul lucrării *Sexual Life in Ancien China* (tr. fr. de Louis Évrard, *La vie sexuelle dans la Chine ancienne*, Paris, Gallimard, 1971).

## DE LA SINELE CLASIC LA SUBIECTUL MODERN

– Ce este această grijă de sine pe care v-ați hotărît să o tratați separat în Preocuparea de sine?

– Ceea ce mă interesează în cultura elenă, în cultura greco-romană începînd din secolul IV înainte de Hristos și pînă în secolele II și III după Hristos, e acest percept pentru care grecii aveau un termen specific, *epimeleia heautou*: grijă de sine. Asta nu înseamnă numai să te interesezi de tine și nici nu implică o tendință de a exclude orice formă de interes sau de atenție care nu ar fi îndreptată înspre sine. *Epimeleia* e un cuvînt foarte tare în greacă, care desemnează efortul, stăruința, zelul pentru ceva. Xenofon, de pildă, folosește acest cuvînt pentru a descrie grijă pe care se cuvine să o porți moștenirii tale. Responsabilitatea unui monarh față de concetăjenii săi era de ordinul acestei *epimeleia*. Ceea ce face un medic atunci cînd îngrijește un bolnav e de asemenea desemnat ca *epimeleia*. E aşadar un cuvînt care se raportează la o activitate, la o atenție, la o cunoaștere.

– Dar cunoașterea aplicată și tehnica de sine nu sunt invenții moderne?

– Nu, problema cunoașterii era capitală în grijă de sine, dar într-o cu totul altă formă decît aceea a unei investigații interioare.

– Asta înseamnă că, de fapt, comprehensiunea teoretică, comprehensiunea științifică erau secundare și erau motivate de o grijă etică și estetică?

– Problema era de a determina care erau categoriile de cunoaștere necesare pentru *epimeleia heautou*. De pildă, pentru epicurieni, cunoașterea generală a ceea ce era lumea – necesitatea sa, relația între lume și zei –, toate astea erau foarte importante pentru a te putea ocupa cum se cuvine de tine. Era materie de meditație: înțelegînd exact necesitatea lumii erai capabil să stăpînești pasiunile într-un mod mult mai satisfăcător. Motivul familiarizării cu fizica sau cu cosmologia era putința de a ajunge la autosuficiență.

– În ce măsură au dezvoltat creștinii noi tehnici de guvernare de sine?

– Ceea ce mă interesează în acest concept clasic de grijă de sine, e faptul că putem vedea în el nașterea și dezvoltarea unui anumit număr de tehnici ascetice care în mod obișnuit sunt atribuite creștinismului. În general creștinismul e incriminat pentru a fi înlocuit un mod de viață greco-roman, destul de tolerant, printr-un mod de viață austera, caracterizat printr-o serie întreagă de renunțări, de

interdicții și de prohíbiții. Dar putem observa că, în această activitate a sinelui asupra lui însuși, popoarele vechi au dezvoltat un număr de practici de austерitate pe care creștinii le-au împrumutat nemijlocit. Vedem că această activitate a fost legată progresiv de o anumită austерitate sexuală pe care morala creștină a reluat-o imediat modificând-o. Nu e vorba de o ruptură morală între o Antichitate tolerantă și un creștinism austер.

– *În numele a ce se alege impunerea acestui mod de viață?*

– Nu cred să fie vorba de dobândirea vieții veșnice după moarte, deoarece aceste lucruri nu prea îi preocupau în mod deosebit. Dimpotrivă, ei acționau cu scopul de a confi vieții lor anumite valori (să reproducă anumite modele, să lase în urma lor o reputație excepțională sau să dea maximul de strălucire vieții lor). Era vorba să faci din viață un obiect de cunoaștere sau de *tekhnē*, un obiect de artă.

Abia dacă mai păstrăm amintirea acestei idei în societatea noastră, ideea potrivit căreia principala operă de artă de care trebuie să te îngrijești, zona majoră în care trebuie aplicate valori etice, e sinele însuși, propria-ți viață, existență. O regăsim în Renaștere dar într-o formă diferită, dar și în dandismul secolului al XIX-lea, dar acestea nu au fost decât scurte episoade.

– *Nu cumva este grija de sine o primă versiune a autoconcentrării noastre, pe care mulți o consideră ca o problemă centrală a societății noastre?*

– În ceea ce am putea numi cultul contemporan al sinelui, miza e descoperirea adevăratului eu separindu-l de ceea ce l-ar putea face obscur sau alienă, descifrindu-i adevărul grație unei cunoașteri psihologice sau unui demers psihanalitic. De aceea nu numai că nu identific cultura antică a sinelui cu ceea ce am putea numi cultul contemporan al sinelui, dar cred că sunt diametral opuse.

Ceea ce s-a întîmplat e tocmai o răsturnare a culturii clasice a sinelui. Aceasta s-a produs în creștinism atunci când ideea unui sine la care trebuie renunțat – pentru că legindu-te de tine însuși, te opuneai voinței lui Dumnezeu – a înlocuit ideea unui sine de construit și de creat ca o operă de artă.

– *Unul din studiile din Preocuparea de sine se raportează la rolul scrierii în formarea de sine. Cum pune Platon problema raportului între sine și scriere?*

– Mai întâi, trebuie amintit un anumit număr de fapte istorice care adesea sunt subestimate atunci când se pune problema scrierii; trebuie amintită de exemplu faimoasa problemă a celor *hypomnemata*.

– Puteți preciza ce sînt aceste hypomnêmata?

– În sens tehnic, *hypomnêmata* puteau fi registrele contabile, registrele publice, dar și carnețelele individuale care serveau la luarea de notișe. Întrebuiențarea lor ca și cărți de viață, sau ghiduri de conduită, pare a fi fost un lucru mai degrabă curent cel puțin într-un anumit public cultivat. În aceste carnețele, se puneau citate, extrase din lucrări, exemple luate din viața personajelor mai mult sau mai puțin cunoscute, anecdotă, aforisme, reflecții sau raționamente. Ele constituiau memoria materială a lucrurilor citite, auzite sau gîndite; iar ei făceau din aceste lucruri o comoară agonisită pentru o lectură reînnoită și meditație ulterioară. Ele formau și un material brut pentru scrierea de tratate mai sistematice în care erau oferite argumentele și mijloacele de luptă împotriva cutării sau cutării defect (precum mînia, invidia, sporovăială, lingușeală) sau de depășire a unui obstacol (doliu, exil, ruină, dizgrație).

– Dar cum e legată scrierea de morală și de sine?

– Nici o tehnică, nici un talent profesional nu pot fi dobîndite fără practică; tot astfel nu poate fi învățată arta de a trăi, *tekhnê tou biou*, fără o *askesis* care trebuie înțeleasă ca o ucenicire de sine prin sine: acesta era unul din principiile căruia toate școlile filosofice i-au acordat multă vreme o mare importanță. Dintre toate formele pe care le lua această ucenicire (care includea abstinенță, memorizări, examene de conștiință, meditații, tăcerea și ascultarea celorlalți), se pare că scrierea – faptul de a scrie pentru sine și pentru ceilalți – a ajuns să joace un rol important destul de tîrziu.

– Ce rol specific au jucat aceste carnețele cînd au ajuns să aibă importanță la sfîrșitul Antichității?

– Nu trebuie să luăm aceste *hypomnêmata*, oricîrt de personale ar fi putut fi, drept jurnale intime sau drept aceste povestiri de experiențe spirituale (consemnînd ispитеle, luptele interioare, căderile și izbînzile) pe care le putem găsi ulterior în literatura creștină. Ele nu constituie o “povestire de sine”; obiectivul lor nu e să pună în lumină tainele conștiinței a căror confesiune – orală sau scrisă – are o valoare purificatoare. Mișcarea pe care încearcă să o îndeplinească e inversul acesteia din urmă: nu e vorba de a hăitui indescifrabilul, de a dezvăluî ceea ce e tăinuit, de a spune nespusul, ci dimpotrivă de a aduna ceea ce e deja spus: de a aduna ceea ce se putea auzi sau citi, și asta cu un scop care nu e altceva decît constituirea de sine.

Aceste *hypomnêmata* trebuie reașezate în contextul unei tensiuni foarte sensibile ale acestei perioade; în interiorul acestei culturi foarte

afectate de tradiție, de valoarea recunoscută a ceea ce e deja spus, prin recurența discursului, prin practica "citatii" sub pecetea vîrstei și a autorității, era pe cale să se dezvolte o morală care era foarte deschis orientată de grija de sine către obiective precise precum: retragerea în sine însuși, viața interioară, modul de a trăi cu sine însuși, independența, gustul de sine însuși. Aceasta e obiectivul acestor *hypomnêmata*: să facă din amintirea unui logos fragmentar, transmis prin învățare, ascultare sau lectură, un mijloc de a stabili un raport cu sine pe cît se poate de perfect și de adecvat.

– *Înainte de a vedea care a fost rolul acestor carnețele la începutul erei creștine, ne puteți spune prin ce diferă austерitatea greco-romană de austерitatea creștină?*

– Putem marca diferența în următorul punct: în multe din moralele vechi, chestiunea "purității" era relativ puțin importantă. Desigur, era importantă pentru pitagorici și de asemenea în neoplatonism, și a devenit din ce în ce mai importantă în creștinism. La un moment dat, problema unei estetici a existenței a fost complet acoperită de problema purității, care e ceva diferit și necesită o altă tehnică. În ascetismul creștin, chestiunea purității este centrală. Tema virginității, cu modelul integrității feminine, avea o anumită importanță în unele aspecte ale religiei vechi, dar aproape nici una în morală, unde problema nu era integritatea de sine în raport cu ceilalți, ci stăpînirea de sine asupra sieși. Era un model viril de stăpînire de sine, iar o femeie care arăta o anumită cumpătare era tot atât de virilă față de ea însăși ca un bărbat. Paradigma autorestricției sexuale devine o paradigmă feminină prin tema purității și a virginității, care e întemeiată pe modelul integrității fizice. Acest nou "eu" creștin trebuia să fie obiectul unui examen constant deoarece era ontologic marcat de concupiscență și de dorințele cărnii. Din acest moment, problema nu mai era instaurarea unui raport împlinit cu sine, ci, dimpotrivă, trebuia să te descifrezi pe tine însuși și să renunță la tine.

În consecință, între păgânism și creștinism, opoziția nu e aceea dintre toleranță și austereitate, ci aceea dintre o formă de austereitate legată de o estetică a existenței și alte forme de austereitate legate de necesitatea renunțării la sine prin descifrarea adevărului propriu.

– *Așadar, Nietzsche nu ar avea dreptate, în Genealogia moralei, atunci cînd atribuie ascetismului creștin meritul de a fi făcut din noi "niște creațuri care pot face promisiuni"?*

– Da, cred că a făcut o greșală atribuind acest fapt creștinismului, avînd în vedere tot ce stim despre evoluția moralei

păgîne între secolul IV înainte de Hristos și secolul IV după Hristos.

– În ce fel s-a schimbat rolul acestor carnețele atunci cînd tehnica aceasta care le întrebuiță într-un raport al sinelui cu sine a fost reluată de creștini?

– O schimbare importantă e faptul că luarea de notițe despre mișcările interioare pare a fi, după un text al lui Atanasie despre viața Sfîntului Anton, o armă a luptei spirituale: în vreme ce demonul e o forță care înceală și ne facem să ne înșelăm asupra noastră (o mare parte din *Vita Antonii* e consacrată acestor stratageme), scrierea constituie un test și un fel de piatră de încercare: pentru a pune în lumină mișcările gîndirii, ea împrăștie umbra interioară în care se țes comploturile dușmanului.

– Cum a putut avea loc o transformare atât de radicală?

– Există într-adevăr o schimbare dramatică între acele *hypomnêmata* evocate de Xenofon, în care era vorba doar de a-ți aminti de elementele regimului elementar, și descrierea ispitelor nocturne a Sfîntului Anton. Ne putem gîndi că a existat un stadiu intermediar în evoluția tehnicilor de sine: obiceiul de a nota visele. Sinesius explică faptul că trebuia să ai un carnețel aproape de pat pentru a-ți nota în el propriile vise, pentru a le interpreta tu însuți: să fii propriul tău ghicitor.

– E deja prezentă la Platon ideea că această contemplare de sine îți permite să risipești obscuritatea în tine însuți și să ajungi la adevăr?

– Cred că această contemplare platoniciană a sufletului – care îi dă acces deopotrivă la ființă și la adevărurile esențiale – e foarte diferită de exercițiul prin care, într-o practică de tip stoic, de exemplu, încerci să rememorezi ce ai făcut peste zi, regulile de conduită de care ar fi trebuit să îți amintești, evenimentele de care trebuie să te simți independent etc. Bineînțeles, ar trebui precizate toate acestea; au existat interferențe, încrucișări. “Tehnologia de sine” e un domeniu imens, foarte complex, a cărui istorie ar trebui scrisă.

– E un loc comun în studiile literare să se spună că Montaigne a fost primul scriitor care a inventat autobiografia, și totuși după dumneavoastră sursele scriiturii de sine par să fie mult mai îndepărtate.

– Mi se pare că, în criza religioasă a secolului al XVI-lea – și o dată cu repunerea în chestiune a practicilor pastoralei catolice –, s-au dezvoltat noi moduri de relație cu sine. Putem observa reactivarea unui anumit număr de practici ale stoicilor Antichității. De pildă, noțiunea de încercare

de sine mi se pare apropiată tematic de ceea ce putem găsi printre stoici, pentru care experiența de sine nu e această descoperire a umui adevără îngropat în sine, ci o încercare de a determina ce putem face și ce nu putem face cu libertatea de care dispunem. Deopotrivă la catolici și la protestanți putem constata reactivarea acestor vechi tehnici care iau forma practicilor spirituale creștine.

Ar fi interesant de făcut o comparație sistematică între exercițiile spirituale practice în mediul catolic sau reformat și acelea care au putut fi folosite în Antichitate. Și mă gîndesc la un exemplu precis. Într-unul din *Dialogurile* sale, Epictet recomandă practicarea unui fel de "meditație-plimbare". Cînd te plimbi pe stradă, se cuvine, cu privire la obiectele sau persoanele care îți ies în cale, să te examinezi pe tine însuți pentru a ști dacă ești impresionat, dacă te lași mișcat, dacă sufletul îți e cutremurat de puterea unui consul, de frumusețea unei femei. Însă găsiți exerciții de acest gen în spiritualitatea catolică a secolului al XVII-lea: să te plimbi, să deschizi ochii în jurul tău; dar nu e vorba să faci dovada suveranității pe care o exerciți asupra ta; putem mai degrabă să recunoaștem aici atotputernicia lui Dumnezeu, suveranitatea pe care o exercită asupra fiecăruia lucru și asupra fiecăruia suflet.

— Așadar, discursul joacă un rol important, dar e întotdeauna în slujba altor practici, chiar în constituirea de sine.

— Mi se pare că nu am putea înțelege nimic din toată această literatură zisă "a eului" — jurnale intime, povestiri de sine etc. — dacă nu o reașezăm în cadrul general și foarte bogat al practicilor de sine. Oamenii scriu despre ei însiși de două mii de ani, dar evident nu în același fel. Am impresia — poate mă înșel — că există o anumită tendință de a prezenta relația între scrierea și povestirea de sine ca un fenomen specific al modernității europene. Așadar, nu e suficient să spunem că subiectul modern se constituie într-un sistem simbolic. El se constituie în practici reale — practici analizabile istoric. Există o tehnologie a constituirii de sine care traversează sistemele simbolice utilizîndu-le. Subiectul nu se constituie doar în jocul simbolurilor.

— Dacă auto-analiza e o invenție culturală, de ce ni se pare atât de naturală și de plăcută?

— Mai întîi, nu văd de ce o "invenție culturală" nu ar fi "plăcută". Plăcerea de sine poate foarte bine să ia o formă culturală, precum plăcerea de muzică. Și trebuie bine priceput că e vorba aici de ceva diferit de ceea ce numim interes sau egoism. Ar fi interesant de văzut în ce fel, în secolele al XVIII-lea și al XIX-lea, a fost propusă și inculcată în clasa burgheză o întreagă morală a "interesului" — în

opozitie fără îndoială cu aceste alte arte de sine pe care le putem regăsi în mediile artistico-critice; iar viața "artistă", "dandismul" au constituit alte estetici ale existenței opuse tehniciilor de sine care erau caracteristice culturii burgheze.

– *Să trecem la istoria subiectului modern. Mai întii, cultura de sine clasică a fost în întregime pierdută sau dimpotrivă a fost incorporată și transformată de tehniciile creștine?*

– Nu cred că această cultură de sine a fost înghițită sau că a fost sufocată. Regăsim numeroase elemente care au fost pur și simplu integrate, deplasate, refolosite de creștinism. Începînd din momentul în care cultura de sine a fost reluată de creștinism, ea a fost pusă în slujba exercițiului unei puteri pastorale, în măsura în care *epimeleia heautou* a devenit esențial *epimeleia tôn allôn* – grija ce ceilalți –, ceea ce constituia datoria pastonului. Dar, dat fiind că mîntuirea individualului e îndrumată – cel puțin pînă la un anumit punct – de instituția pastorală care are ca menire grija sufletelor, grija clasică de sine nu a dispărut; ea a fost integrată și a pierdut o mare parte a autonomiei sale.

Ar trebui să facă o istorie a tehniciilor de sine și a esteticilor existenței în lumea modernă. Evocam mai adineauri viața "de artist", care a avut o atit de mare importanță în secolul al XIX-lea. Dar am putea de asemenea înfățișa Revoluția nu numai ca pe un proiect politic, ci ca un stil, un mod de existență cu estetica sa, ascetismul său, formele speciale de raportare la sine și la ceilalți.

Într-un cuvînt: avem obiceiul să facem istoria existenței umane plecînd de la condițiile sale; sau încă să căutăm ce ar putea, în această existență, să permită decelarea evoluției unei psihologii istorice. Dar mi se pare de asemenea posibil să facem istoria existenței ca artă și ca stil. Existența este materia primă cea mai fragilă a artei umane, dar e și datul său cel mai nemijlocit.

În timpul Renașterii, vedem de asemenea – și aici fac aluzie la celebrul text al lui Burckhardt asupra esteticii existenței – că eroul este propria sa operă de artă. Ideea că putem face din viață o operă de artă e o idee care, incontestabil, e străină Evului Mediu și care reapare doar în epoca Renașterii.

– *Pînă acum, ați vorbit de grade diferite de apropiere ale tehniciilor antice de guvernare de sine. În scrierile dumneavoastră, ați insistat întotdeauna asupra importanței rupturi care s-a produs între Renaștere și epoca clasică. Nu cumva a existat o mutație tot pe atît de semnificativă în modul în care guvernarea de sine a fost legată de alte practici sociale?*

– Dacă e adevărat că filosofia greacă a întemeiat o raționalitate în care ne recunoaștem, ea susținea întotdeauna că un subiect nu putea avea acces la adevăr decât cu condiția de a realiza mai întâi asupra lui un anumit travaliu care să îl facă susceptibil să cunoască adevărul. Legătura între accesul la adevăr și travaliul de elaborare a sinelui prin sine e esențială în gîndirea veche și în gîndirea estetică.

Cred că Descartes a rupt cu asta spunând: “Pentru a accede la adevăr, e suficient să fiu indiferent ce subiect capabil să vadă ceea ce e evident.” Evidența a înlăcut asceza în punctul de întîlnire dintre raportul cu sine și raportul cu ceilalți, raportul cu lumea. Raportul cu sine nu mai are nevoie să fie ascetic pentru a fi un raport cu adevărul. Dar trebuie remarcat că acest fapt nu a fost posibil pentru Descartes însuși decât cu prețul unui demers care a fost cel din *Meditatii*, de-a lungul căruia a constituit un raport al sinelui cu sine însuși calificîndu-l ca putînd fi subiect de cunoaștere adevărată în forma evidenței (sub rezerva că excludea posibilitatea de a fi nebun). Un acces la adevăr fără condiție “ascetică”, fără un travaliu de sine asupra sinelui, e o idee care era mai mult sau mai puțin exclusă de culturile precedente. Cu Descartes, evidența nemijlocită e suficientă. După Descartes, avem un subiect de cunoaștere care îi pune lui Kant problema de a ști ce e raportul între subiectul moral și subiectul cunoașterii. S-a discutat mult în secolul Luminilor pentru a se ști dacă acești doi subiecți erau diferenți sau nu. Soluția lui Kant a fost să găsească un subiect universal care, în măsura în care era universal, putea fi un subiect al cunoașterii, dar care cerea totuși o atitudine etică – tocmai acest raport cu sine pe care Kant îl propune în *Critica rațiunii practice*.

– Vreți să spuneți că Descartes a eliberat raționalitatea științifică de morală și că, de partea sa, Kant a reintrodus morala ca formă aplicată a procedurilor raționalității?

– Întocmai. Kant a spus: “Trebue să mă recunosc ca subiect universal, adică să mă constituï în fiecare dintre acțiunile mele ca subiect universal conformîndu-mă regulilor universale.” Vechile întrebări erau aşadar reintroduse: “Cum pot să mă constituï pe mine însuși ca subiect etic? Să mă recunosc pe mine însuși ca atare? Am oare nevoie de exerciții de ascetism? Sau de această relație kantiană cu universalul care mă face moral conformîndu-mă rațiunii practice?” În felul acesta Kant a introdus încă o nouă cale în tradiția noastră și, grație acesteia, Sinele nu e doar dat, ci se constituie într-un raport cu sine ca subiect.

# SEX, PUTERE ȘI POLITICA IDENTITĂȚII

– Sugerați în cărțile dumneavoastră că eliberarea sexuală nu e atât dezvăluirea adevărurilor ascunse privind propria persoană și dorința sa, cît un element al procesului de definire și construire a dorinței. Care sunt implicațiile practice ale acestei distincții?

– Ceea ce am vrut să spun e că, după părerea mea, mișcarea homosexuală are astăzi nevoie mai degrabă de o artă de a trăi decât de o știință sau de o cunoaștere științifică (sau pseudo-științifică) a ceea ce este sexualitatea. Sexualitatea face parte din comportamentele noastre. Ea face parte din libertatea de care ne bucurăm în această lume. Sexualitatea este ceva creat de noi însine – este mai mult propria noastră creație decât descoperirea unui aspect ascuns al dorinței noastre. Trebuie să înțelegem că, o dată cu dorințele noastre, se instaurează noi forme de raporturi, de iubire și de creație. Sexul nu e o fatalitate; e o posibilitate de a accede la o viață creațoare.

– Este, în fond, concluzia la care ajungeți cînd spuneți că ar trebui să încercăm să devenim gay și nu să ne mulțumim să ne reafirmăm identitatea de gay.

– Da, asta e. Nu trebuie să descoperim că suntem homosexuali.

– Nici să descoperim ce înseamnă asta?

– Exact. Trebuie mai degrabă să creăm un mod de viață gay. O existență gay.

– Și e ceva ce nu are limite?

– Da, bineînțeles. Cînd studiem diferitele maniere în care oamenii și-au manifestat libertatea sexuală – modul în care și-au creat operele de artă – trebuie să constatăm că sexualitatea, aşa cum o cunoaștem astăzi, a devenit una dintre sursele cele mai productive ale societății și ale ființei noastre. În ce mă privește, cred că ar trebui să înțelegem sexualitatea în celălalt sens: lumea crede că sexualitatea

constituie secretul vieții culturale creaoare; pentru noi, astăzi, ea este mai degrabă un proces care se înscrie în necesitatea de a crea o nouă viață culturală sub acoperirea opțiunilor noastre sexuale.

– În practică, una dintre consecințele încercării de dezvăluire a secretului este că mișcarea homosexuală nu a mers mai departe de revendicarea de drepturi civice sau umane având tangență cu sexualitatea. Ceea ce înseamnă că eliberarea sexuală a rămas, din această cauză, la nivelul unei exigențe de toleranță sexuală.

– Da, dar e un aspect pe care trebuie să-l susținem. Mai întâi e important pentru un individ să aibă posibilitatea – și dreptul – de a-și alege sexualitatea. Drepturile individului privind sexualitatea sunt importante și sunt încă multe locuri în care nu sunt respectate. La ora actuală, nu trebuie să considerăm rezolvate aceste probleme. E foarte adevărat că la începutul anilor șaptezeci a avut loc un veritabil proces de eliberare. Acest proces a fost foarte benefic, atât în ceea ce privește situația, cât și mentalitățile, dar situația nu a fost definitiv stabilizată. Cred că trebuie să mai facem un pas înainte. și cred că unul dintre factorii acestei stabilizări va fi în societate, artă, cultură, crearea de noi forme de viață, relații, prietenii care se vor instaura prin opțiunile noastre sexuale, etice și politice. Trebuie nu numai să ne apărăm, ci să ne și afirmăm și să ne afirmăm nu numai ca identitate, dar și ca forță creaoare.

– În ceea ce spuneți, multe lucruri amintesc, bunăoară, de încercările mișcării feminine care voia să-și creeze propriul limbaj și propria cultură.

– Da, însă nu sunt sigur că ar trebui să creăm propria noastră cultură. Trebuie să creăm o cultură. Trebuie să realizăm creații culturale. Dar aici ne vom lovi de problema identității. Nu știu ce am face pentru a produce aceste creații și nu știu ce forme ar lua acestea. De exemplu, nu sunt deloc sigur că cea mai bună formă de creație literară pe care o putem aștepta din partea homosexualilor sunt romanele homosexuale.

– De fapt, nici măcar n-am acceptat să spunem asta. Ar însemna că se fondează pe un esențialism pe care, în mod precis, trebuie să-l evităm.

– Este adevărat. Ce înțelegem, de exemplu, prin pictură gay? Și totuși, sunt sigur că, plecând de la opțiunile noastre sexuale, etice putem crea ceva care va avea o anumită legătură cu homosexualitatea. Dar acest ceva nu trebuie să fie o traducere a homosexualității în domeniul muzicii, al picturii – și mai știu eu ce? –, căci nu cred că asta e posibil.

– Cum vedeti extraordinara proliferare, din ultimii zece-cincisprezece ani, a practicilor homosexuale masculine, senzualizarea, dacă vreți, a anumitor părți ale corpului pînă atunci neglijate și expresia noilor dorințe? Mă gîndesc, desigur, la caracteristicile cele mai frapante a ceea ce noi numim filmele ghetto-porno, cluburile de S/M sau de fistfucking. E oare aceasta o simplă extindere într-o altă sferă a proliferării generale a discursurilor sexuale începînd cu secolul al XIX-lea sau este vorba de dezvoltările unui alt tip, proprii contextului istoric actual?

– De fapt, cred că *inovațiile* pe care le implică aceste practici sunt tocmai cele despre care vrem să vorbim aici. Să luăm de exemplu cazul “subculturii S/M”, pentru a relua o expresie dragă prietenei noastre Gayle Rubin\*. Nu cred că această mișcare de practici sexuale are de a face cu dezvăluirea sau descoperirea de tendințe sadomasochiste profund înrădăcinate în inconștientul nostru. Cred că S/M-ul e mai mult decît atât; e creația reală a unor noi posibilități de placere pe care nu ni le-am închipuit mai înainte. Ideea că S/M-ul este legat de o violență profundă, că practicarea sa e un mijloc de a elibera această violență, de a da frâu liber agresiunii, este o idee stupidă. Știm foarte bine că ceea ce fac oamenii nu e agresiv; că inventează noi posibilități de placere, folosind anumite părți ciudate ale corpului lor – erotizindu-l. Cred că avem aici un fel de creație, de întreprindere creatoare, una dintre principalele caracteristici ale acesteia fiind ceea ce eu numesc desexualizarea plăcerii. Cred că e într-adevăr falsă ideea potrivit căreia placerea fizică provine întotdeauna din placerea sexuală, dar și ideea că placerea sexuală este fundamentul *tuturor* plăcerilor posibile. Ceea ce practicile S/M ne demonstrează e că putem produce placere plecînd de la obiecte foarte stranii, folosind anumite părți ciudate ale corpului în situații cu totul neobișnuite etc.

– *Asimilarea plăcerii cu sexul este deci depășită.*

– Exact. Posibilitatea de a ne folosi corpul ca sursă posibilă a unei multitudini de plăceri este un lucru foarte important. Dacă luăm în considerare, bunăoară, construirea tradițională a plăcerii, constatăm că plăcerile fizice sau plăcerile cărnii sunt întotdeauna băutura, mâncarea și sexul. Și se pare că la asta se limitează înțelegerea noastră despre corp, despre plăceri. Ceea ce mă frusrează e că, de exemplu,

\* G. Rubin, “The Leather Menace: Comments on Politics and S/M”, in Samois (ed.), *Coming to Power. Writings and Graphics on Lesbian S/M.*, Berkeley, 1981, p. 195.

considerăm întotdeauna problema drogurilor exclusiv în termeni de libertate și de interdicție. Cred că drogurile trebuie să devină un element al culturii noastre.

– *Ca sursă de plăcere?*

– Ca sursă de plăcere. Trebuie să studiem drogurile. Trebuie să le încercăm. Trebuie să fabricăm droguri *bune* – capabile să producă o plăcere foarte intensă. Cred că puritanismul relativ la drog – un puritanism care presupune să fim pro sau contra – e o atitudine greșită. Drogurile fac acum parte din cultura noastră. Tot aşa cum există muzică bună și muzică proastă, există droguri bune și droguri proaste. Și deci, nu putem spune că suntem “împotriva” muzicii mai mult decât putem spune că suntem împotriva drogurilor.

– *Scopul e de a testa plăcerea și posibilitățile sale.*

– Da. Și plăcerea trebuie să facă parte din cultura noastră. E foarte interesant de remarcat, de pildă, că, de secole, oamenii în general – dar și medicii, psihiatrii și chiar mișcările de eliberare – au vorbit întotdeauna de dorință și niciodată de plăcere. “Trebuie să ne eliberăm dorința”, spun ei. Nu! Trebuie să creăm plăceri noi. Atunci poate că va veni și dorința.

– *E semnificativ oare că anumite identități se constituie în jurul noilor practici sexuale asemenei S/M-ului? Aceste identități favorizează explorarea unei asemenea practici; ele contribuie și la aparierea dreptului individului de a se deda la ele. Dar, în același timp, nu restrâng ele oare posibilitățile individului?*

– Ei bine, dacă identitatea nu e decât un joc, dacă nu e decât un procedeu de a favoriza relațiile, relațiile sociale și relațiile de plăcere sexuală care vor crea noi prietenii, atunci ea e utilă. Dar dacă identitatea devine problema majoră a existenței sexuale, dacă oamenii cred că trebuie “să-și dezvăluie propria lor identitate” și că această identitate trebuie să devină legea, principiul, codul existenței lor, dacă întrebarea pe care și-o tot pun este: “E oare acest lucru conform identității mele?”, atunci eu cred că se vor întoarce la un fel de etică foarte apropiată de virilitatea heterosexuală tradițională. Dacă noi trebuie să ne situăm în raport cu problema identității, asta trebuie să se întâmple în măsura în care suntem ființe unice. Dar raporturile pe care trebuie să le întreținem cu noi însine nu sunt raporturi de identitate; ele trebuie să fie mai degrabă raporturi de diferențiere, de creare, de inovare. E plăcitor să fii mereu același. Nu trebuie să excludem identitatea, dacă oamenii își găsesc plăcerea prin intermediul ei, dar nu trebuie să considerăm această identitate ca regulă etică universală.

– *Dar pînă în prezent, identitatea sexuală a fost foarte utilă din punct de vedere politic.*

– Da, ea a fost foarte utilă, dar e o identitate care ne limitează și cred că avem (și putem avea) dreptul de a fi liberi.

– *Vrem ca unele dintre practicile noastre sexuale să fie practici de rezistență în sens politic și social. Cum e totuși posibil acest lucru, cîtă vreme stimularea plăcerii poate servi la exercitarea unui control? Putem fi siguri că nu va exista exploatarea acestor noi plăceri – mă gîndesc la modul în care publicitatea folosește stimularea plăcerii ca instrument de control social?*

– Nu putem fi siguri niciodată că nu va exista exploatare. De fapt, putem fi siguri că va exista și că tot ceea ce a fost creat și dobîndit, tot terenul ce a fost cîștiat va fi folosit la un moment dat în acest fel. Așa se întîmplă în viață, în luptă, în istoria oamenilor. Și nu cred că este vreo obiecție la toate aceste mișcări sau situații. Dar aveți întru totul dreptate să subliniați că este necesar să fim prudenți și conștienți de faptul că trebuie să trecem la un alt lucru, să avem și alte nevoi. Ghetoul S/M din San Francisco este un bun exemplu de comunitate care a experimentat plăcerea și care și-a constituit o identitate în jurul acestei plăceri. Această ghetoizare, această identificare, această procedură de excludere etc., toate aceste lucruri au produs și reacții. Nu îndrăznesc să folosesc cuvîntul “dialectică”, dar nu sîntem foarte departe de aceasta.

– *Scrieti că puterea nu este numai o forță negativă, ci și o forță productivă; că puterea este tot timpul prezentă: că acolo unde există putere, există rezistență și că rezistența nu e niciodată într-o poziție de exterioritate față de putere. Dacă e așa, cum putem ajunge la o altă concluzie decât la aceea care constă în a spune că sîntem întotdeauna prinși în interiorul acestui raport, un raport căruia, într-un anumit fel, nu-i putem scăpa?*

– De fapt, nu cred că “prinși” este cuvîntul potrivit. E vorba de o luptă, dar ceea ce vreau să spun cînd vorbesc de raporturi de putere e că sîntem situați strategic unii în raport cu ceilalți. Pentru că sîntem homosexuali, de exemplu, sîntem în luptă cu guvernul și guvernul este în luptă cu noi. Cînd avem de a face cu guvernul, lupta nu e, desigur, simetrică, situația de putere nu este aceeași, dar noi participăm împreună la această luptă. Unul dintre noi biruie și continuarea acestei situații poate determina comportamentul de urmat, influența comportamentului sau non-comportamentul celuilalt. Nu sîntem deci prinși. Numai că sîntem întotdeauna în acest gen de situație. Ceea ce

înseamnă că avem întotdeauna posibilitatea de a schimba situația, că această posibilitate există întotdeauna. Nu ne putem pune *în afara* situației și nicăieri nu suntem liberi de orice raport de putere. Dar putem schimba situația tot timpul. N-am vrut deci să spun că suntem mereu liberi. În sfîrșit, pe scurt, am vrut să spun că există permanent posibilitatea transformare a lucrurilor.

– Așadar, putem extrage rezistența din interiorul acestei dinamici?

– Da. Vedeți, dacă n-ar exista rezistență, n-ar exista nici raporturi de putere. Pentru că totul ar fi doar o chestiune de supunere. Din momentul în care individul se află în situația de a nu putea face ce vrea, el trebuie să folosească raporturile de putere. Rezistența are influență și rămîne superioară tuturor forțelor procesului; ea obligă, sub efectul său, ca raporturile de putere să se schimbe. Cred deci că termenul de “rezistență” este cuvîntul cel mai important, *cuvîntul cheie* al acestei dinamici.

– Politic vorbind, cel mai important element cînd studiem puterea este probabil faptul că, potrivit anumitor concepții anterioare, “*a te opune*” înseamnă pur și simplu a spune *nu*. S-a conceptualizat rezistența numai în termeni de negare. Așa cum o înțelegeți, totuși, rezistența nu e numai o negare: ea este un proces de creație; a crea și a recrea, a transforma situația, a participa activ la proces, asta înseamnă de fapt a rezista.

– Da, în acest fel aş defini lucrurile. A spune *nu* constituie forma minimală de rezistență. Dar, firește, în anumite momente este foarte important. Trebuie să spunem *nu* și să facem din acest *nu* o formă de rezistență decisivă.

– Aceasta ridică problema de a ști în ce mod și în ce măsură un subiect – sau o subiectivitate – dominate își pot crea propriul lor discurs. În analiza tradițională a puterii, elementul omniprezent pe care se fondează aceasta este discursul dominant, reacțiile la acest discurs sau în interiorul acestuia nefiind decît elementele subsidiare. Totuși, dacă prin rezistență în interiorul raporturilor de putere înțelegem mai mult decît o simplă negare, nu putem spune oare că anumite practici – S/M-ul lesbian, de exemplu – reprezintă, de fapt, modul în care subiecții dominați își formulează propriul limbaj?

– De fapt, vedeți, cred că rezistența este un element al acestui raport strategic în care constă puterea. În realitate, rezistența se sprijină întotdeauna pe situația pe care o combatе. În mișcarea homosexuală, definirea medicală a homosexualității, de exemplu, a

constituie un instrument foarte important pentru a combate opresiunea, a cărei victimă era homosexualitatea la sfîrșitul secolului al XIX-lea și începutul secolului al XX-lea. Această medicalizare, care era un mijloc de opresiune, a fost întotdeauna și un instrument de rezistență, așa încât oamenii puteau spune: "Dacă suntem bolnavi, atunci de ce ne condamnați, de ce ne disprețuiți?" etc. Bineînțeles, acest discurs ne pare astăzi destul de naiv, dar era foarte important la acea vreme.

De asemenea, aș spune că în ceea ce privește mișcarea lesbiană, după părerea mea, faptul că femeile au fost secole la rînd izolate în societate, frustrate, disprețuite în fel și chip, le-a dat o adevărată posibilitate de a constitui o societate, de a crea un anumit tip de raport social între ele, în afara unei lumi dominate de bărbați. Cartea lui Lillian Faderman, *Surpassing the Love of Men*, este de-a dreptul interesantă în acest sens\*. Ea ridică o problemă, aceea de a ști ce tip de experiență emoțională, ce tip de raporturi erau posibile într-o lume în care femeile nu aveau nici o putere socială, legală sau politică. Și Faderman afirmă că femeile au folosit această izolare și această absență de putere.

– *Dacă rezistența este procesul care constă în a depăși practicile discursivee, s-ar părea că S/M-ul lesbian este una din practicile care, la prima vedere, pot să se declare, în modul cel mai legitim, practici de rezistență. În ce măsură aceste practici și identități pot fi percepute ca o contestare a discursului dominant?*

– În ceea ce privește S/M-ul lesbian, ce mi se pare interesant e că el permite debarasarea de un anumit număr de stereotipuri ale feminității, care au fost folosite în mișcarea lesbiană – o strategie pe care aceasta o elaborase în trecut. Această strategie se baza pe opresiunea ale cărei victime erau lesbienele, iar mișcarea o folosea pentru a lupta împotriva acestei opresiuni. Însă, este posibil ca astăzi aceste instrumente, aceste arme să fie depășite. E clar că S/M-ul lesbian încearcă să se debaraseze de vechile stereotipuri ale feminității, de atitudinile de respingere a bărbaților etc.

– *După părerea dumneavoastră, ce putem afla despre putere – și de altfel și despre placere – din practicarea S/M-ului care este, în fond, erotizarea explicită a puterii?*

– Putem spune că S/M-ul este erotizarea puterii, erotizarea

---

\* L. Faderman, *Surpassing the Love of Men*, New York, William Morrow, 1981.

raporturilor strategice. Ceea ce mă uimese la S/M este modul în care acesta diferă de puterea socială. Puterea se caracterizează prin faptul că reprezintă un raport strategic care s-a stabilizat în instituții. În mijlocul raporturilor de putere, mobilitatea e deci limitată și anumite puncte de rezistență sunt foarte, foarte greu de înlăturat, deoarece au fost instituționalizate, deoarece influența lor este sensibilă în curțile de justiție, în coduri. Astă înseamnă că raporturile strategice între indivizi se caracterizează prin rigiditate.

În această privință, jocul S/M este foarte interesant pentru că, deși e un raport strategic, este întotdeauna fluid. Există, bineînțeles, roluri, însă fiecare știe foarte bine că aceste roluri pot fi inversate. Cîteodată, atunci cînd jocul începe, unul este stăpîn, celălalt sclav și la sfîrșit cel care era sclav a devenit stăpîn. Sau chiar atunci cînd rolurile sunt stabile, protagonistii știu foarte bine că e vorba întotdeauna de un joc: fie că regulile sunt depășite, fie că există un acord explicit sau tacit care definește anumite limite. Acest joc strategic este foarte interesant ca sursă de plăcere fizică. Dar nu aş spune că el constituie o reproducere a structurii puterii în interiorul relației erotice. E o punere în scenă a structurilor puterii printr-un joc strategic, capabil să procure o plăcere sexuală sau fizică.

– *Prin ce diferă acest joc strategic din sexualitatea de cel din raporturile de putere?*

– Practica S/M-ului se răsfringe asupra creării plăcerii și există o identitate care corespunde acestei creații. Motiv pentru care S/M-ul este cu adevărat o sub-cultură. Este un proces de inventare. S/M-ul este *utilizarea* unui raport strategic ca sursă de plăcere (de plăcere fizică). Nu este pentru prima dată cînd oamenii folosesc raporturile strategice ca sursă de plăcere. În Evul Mediu, de exemplu, există tradiția iubirii curtenitoare, cu trubaduri, manieră prin care s-ar fi instaurat legăturile amoroase între femeie și amantul său etc. și aici era vorba de un joc strategic. Regăsim pînă și astăzi acest joc între băieții și fetele care merg să danseze sîmbăta seara. Ei pun în scenă raporturi strategice. Ceea ce e interesant e că, în viața heterosexuală, aceste raporturi strategice preced sexul. Ele există cu singurul scop de a ajunge la sex. În schimb, în S/M raporturile strategice fac parte din sex, ca o convenție de plăcere înăuntru unei situații specifice.

Într-un caz raporturile strategice sunt raporturi pur sociale, cea vizată fiind ființa socială; în timp ce, în celălalt caz, corpul este cel implicat. Si acest transfer al raporturilor strategice, care trec de la ritualul de curte la planul sexual, e mai cu seamă interesant.

– Într-un interviu pe care l-ați acordat acum un an sau doi revistei Gai Pied, ați spus că ceea ce-i deranjează cel mai mult pe oameni în relațiile homosexuale nu e atât actul sexual în sine, cât perspectiva de a vedea relații afective dezvoltându-se în afara cadrelor normative\*. Legăturile și prietenile care se stabilesc sunt imprevizibile. Credeți că ceea ce îi sperie pe oameni e potențialul necunoscut pe care îl presupun relațiile homosexuale sau ați spune că aceste relații sunt percepute ca o amenințare directă la adresa instituțiilor sociale?

– Dacă există un lucru care mă intereseză astăzi, acela e problema prieteniei. De-a lungul secolelor care au urmat Antichitatei, prietenia a constituit un raport social foarte important: un raport social în interiorul căruia indivizii dispuneau de o anumită libertate, de un anumit tip de opțiune (limitată, desigur) și care le permitea, de asemenea, să aibă raporturi afective foarte intense. Prietenia avea și implicații economice și sociale – individul avea obligația morală să-și ajute prietenii etc. Cred că în secolele al XVI-lea și al XVII-lea se observă dispariția acestui tip de prietenii, cel puțin în societatea masculină. Prietenia începe să devină altceva. Începînd cu secolul al XVI-lea, găsim texte care critică în mod explicit prietenia, pe care o consideră ceva periculos.

Armata, birocracia, administrația, universitățile, școlile etc. – în sensul pe care îl au astăzi aceste cuvinte – nu pot funcționa cu prietenii atât de intense. Cred că putem observa în toate aceste instituții un efort considerabil pentru diminuarea sau minimalizarea raporturilor afective. E, în special, cazul școlilor. Cînd s-au înființat internatele care adăposteau sute de băieți tineri, una din probleme a fost aceea de a ști cum să-i împiedice nu numai să întrețină raporturi sexuale, bineînteleș, ci și să lege prietenii. Pentru tema prieteniei, putem studia, de exemplu, strategia instituțiilor iezuite – iezuiții înțelegînd foarte bine că le era imposibil să suprime prietenia. Au încercat deci să folosească rolul pe care îl jucau sexul, iubirea, prietenia și să-l limiteze în același timp. Cred că ar trebui acum, după ce am studiat istoria sexualității, să încercăm să înțelegem istoria prieteniei sau a prietenilor. E o istorie extrem de interesantă.

Iar una dintre ipotezele mele – și sunt sigur că ea s-ar confirma dacă am întreprinde această sarcină – e că homosexualitatea (prin care

---

\* Vezi supra, nr. 293.

înțeleg existența raporturilor sexuale între bărbați) a devenit o problemă începând cu secolul al XVIII-lea. Am văzut-o devenind o problemă cu poliția, cu sistemul juridic. și cred că dacă ea devine o problemă, o problemă socială în acea perioadă, e pentru că prietenia a dispărut. Când vreme prietenia a fost ceva important și atât timp cât a fost acceptată din punct de vedere social, nimeni nu și-a dat seama că bărbații întrețineau raporturi sexuale. Nici nu se putea spune că nu întrețineau, ci pur și simplu asta nu avea importanță. Asta nu avea nici o implicație socială, faptul era acceptat din punct de vedere cultural. Că făceau dragoste sau că se sărutau nu avea nici o importanță. Absolut nici una. O dată dispărută prietenia ca raport acceptat cultural, s-a pus întrebarea: "Ce pot face bărbații împreună?". și în acel moment a apărut problema. Iar în zilele noastre, atunci cînd bărbații fac dragoste sau întrețin raporturi sexuale, acest lucru e perceput ca o problemă. De fapt, sănătatea prieteniei ca raport social și faptul că homosexualitatea a fost declarată problemă socială, politică și medicală, fac parte din același proces.

– *Dacă lucrul important astăzi e de a cerceta din nou posibilitățile prieteniei, trebuie să remarcăm că, într-o mare măsură, toate instituțiile sociale sunt create pentru a favoriza prietenile și structurile heterosexuale, în dauna prietenilor și structurilor homosexuale. Adevărata sarcină nu e oare aceea de a instaura noi raporturi sociale, noi modele de valori, noi structuri familiale etc.? Toate structurile și instituțiile care corespund monogamiei și familiei traditionale sunt unul din lucrurile la care homosexualii nu au ușor acces. Ce tipuri de instituții trebuie oare să începem să instaurăm, nu numai pentru a ne apăra, ci și pentru a crea noi forme sociale care vor constitui o adevărată soluție de schimbare?*

– Ce instituții? N-am o idee anume. Desigur, cred că ar fi de-a dreptul contradictoriu să aplicăm acestui scop și acestui tip de prietenie modelul vieții familiale sau instituțiile care corespund familiei. și pentru că anumite raporturi care există în societate sunt formate protejate de viață familială, e adevărată constatarea că anumite variante care nu sunt protejate sunt deseori mai bogate, mai interesante și mai creative în același timp decât aceste raporturi. Dar, firesc, ele sunt de asemenea mult mai fragile și vulnerabile. Problema de a ști ce tipuri de instituții trebuie să creăm, este o problemă capitală, dar nu pot să-i dau un răspuns. Cred că sarcina noastră este să încercăm să găsim o soluție.

– *În ce măsură vrem sau avem nevoie ca proiectul de eliberare*

*al homosexualilor să fie un proiect care, departe de a se mulțumi să propună un parcurs, are pretenția să deschidă noi căi? Altfel spus, concepția dumneavoastră despre politica sexuală refuză necesitatea unui program pentru a preconiza experimentarea unor noi tipuri de raporturi?*

– Una dintre marile constatări pe care le-am făcut, de la ultimul război încoace, este aceea a eșecului tuturor programelor sociale și politice. Ne-am dat seama că lucrurile nu se petrec niciodată aşa cum ni le descriu programele politice; și că programele politice au condus tot timpul sau aproape tot timpul fie la abuzuri, fie la o dominație politică din partea unui bloc, că e vorba de tehnicieni, de birocați sau de altcineva. Dar una dintre realizările anilor șaizeci – șaptezeci, pe care o consider o realizare benefică, e că anumite modele instituționale au fost experimentate fără program. Fără program nu înseamnă orbește – fiind orb față de gîndire. În Franța, bunăoară, în ultimul timp a fost îndelung criticat faptul că diversele mișcări politice în favoarea libertății sexuale în închisori, în ecologie etc. nu aveau program. Însă, după părerea mea, a nu avea program poate fi în același timp foarte util, foarte original și foarte creativ, dacă aceasta nu însemnă a nu reflecta cu adevărat la ceea ce se întîmplă sau a nu-i păsa de ceea ce este imposibil.

Încă din secolul al XIX-lea, marile instituții politice și marile partide au confiscat procesul creației politice; prin aceasta vreau să spun că ei au încercat să dea creației politice forma unui program politic pentru a deține puterea. Cred că trebuie să apărăm ceea ce s-a produs în anii șaizeci și la începutul anilor șaptezeci. După părerea mea, unul din lucrurile pe care trebuie să le apărăm este existența unei anumite forme de inovație politică, de creație politică și de experimentare politică dincolo de marile partide politice și dincolo de programul normal sau obișnuit. E un fapt pe care viața cotidiană a oamenilor l-a schimbat începînd cu anii șaizeci și pînă acum, iar propria mea viață mărturisește cu adevărat acest lucru. Cu siguranță nu datorăm această schimbare partidelor politice, ci unor numeroase mișcări. Aceste mișcări sociale au transformat cu adevărat viețile noastre, mentalitatea și atitudinile noastre ca și mentalitățile altor oameni – oameni care nu aparțineau acestor mișcări. Aici e ceva foarte important și pozitiv. Repet, nu vechile organizații politice tradiționale și normale sănătatea care au permis acest examen.

# SURSA TEXTELOR

## Partea I

*Prefață la transgresiune* (în original: *Préface à la transgression*) a apărut inițial în revista *Critique*, nr. 195-196, "Hommage à G. Bataille"), august-septembrie 1963, pp. 751-769 (număr dedicat memoriei lui G. Bataille, mort în 1962), și a fost republicat în M. Foucault, *Dits et écrits*, Paris, Gallimard, t. I, pp. 233-250.

*Limbajul la infinit* (în original: *Le langage à l'infini*) a apărut inițial în revista *Tel Quel*, nr. 15, toamna 1963, pp. 44-53, și a fost republicat în M. Foucault, *Dits et écrits*, op. cit., t. I, pp. 250-261.

*Limbajul spațiului* (în original: *Le langage de l'espace*) a apărut inițial în revista *Critique*, nr. 203, aprilie 1964, pp. 378-382, și a fost republicat în M. Foucault, *Dits et écrits*, op. cit., t. I, pp. 407-412.

*Nebunia, absența operei* (în original: *La folie, l'absence d'œuvre*) a apărut inițial în revista *La Table ronde*, nr. 196 ("La situation de la psychiatrie"/Situată psihiatriei), mai 1964, pp. 11-21, și a fost republicat în M. Foucault, *Dits et écrits*, op. cit., t. I, pp. 412-420.

*Gîndirea exteriorului* (în original: *La pensée du dehors*) a apărut inițial în revista *Critique*, nr. 229, iunie 1966 (număr dedicat lui M. Blanchot), pp. 523-546), și a mai fost republicat în 1986 de către editura Fata Morgana și, ulterior, în M. Foucault, *Dits et écrits*, op. cit., t. I, pp. 518-539. Acestui text, M. Blanchot i-a răspuns, în 1986 (după douăzeci de

ani de la textul pe care i-l dedicase Foucault și la doi ani după moartea, survenită în 1984, a acestuia), la aceeași editură Fata Morgana, cu *Michel Foucault tel que je l'imagine* (Michel Foucault aşa cum mi-l imaginez), care începe astfel: "Cîteva cuvinte personale. Cu Michel Foucault nu am avut, în mod ciudat, relații personale. Nu l-am întîlnit niciodată, cu o singură excepție, în curtea Sorbonei, în timpul evenimentelor din Mai '68, prin iunie sau iulie (mi se spune, însă, că nu era acolo), cînd i-am adresat cîteva cuvinte, el neștiind cine îi vorbea (orice-ar spune detractorii lui Mai, a fost un moment frumos, cînd fiecare putea să-i vorbească celuilalt, anonim, impersonal, om între oameni, însimînat fără altă justificare decît aceea de a fi un alt om). Este adevărat că, în perioada acelor evenimente extraordinare, spuneam deseori: Dar de ce Foucault nu este aici?, restituindu-i, astfel, întreaga putere de atracție și atrăgînd atenția asupra locului gol pe care ar fi trebuit să-l ocupe. Întrebare la care mi se răspundea printr-o remarcă ce nu avea darul de a mă mulțumi: se ține deoparte, sau: e în străinătate. Dar se aflau foarte mulți străini acolo, chiar și japonezi dintre cei îndepărtați. Așa s-a întîmplat, poate, să ne ratăm unul pe celălalt". Cele două texte, al lui Foucault despre Blanchot și al lui Blanchot despre Foucault, ar trebui, cîndva, editate între copertile aceleiași cărți (ca, de altfel, și textele încrucișat-polemice ale lui Foucault și J. Derrida, stîrnite de *Istoria nebuniei*).

*Nietzsche, Freud, Marx* constituie textul comunicării prezentate de M. Foucault la istoricul, pentru generația sa, colocviu de la Royaumont, din iulie 1964, dedicat lui Nietzsche; a apărut, inițial, în actele acestui colocviu (*Cahiers de Royaumont*, t. VI, Paris, Minuit, 1967, *Nietzsche*, pp. 183-200) și a fost republicat în M. Foucault, *Dits et écrits*, op. cit., t. I, pp. 564-579.

*Gîndire și discurs: răspuns la o întrebare* (în original: *Réponse à une question*) a apărut inițial în revista *Esprit*, nr. 371, mai 1968, pp. 850-874, și a fost republicat în M. Foucault, *Dits et écrits*, op. cit., t. I, pp. 673-695.

*Despre arheologia științelor. Răspuns dat Cercului de epistemologie* (în original: *Sur l'archéologie des sciences. Réponse au Cercle d'épistémologie*) a apărut inițial în publicația *Cahiers pour l'analyse*, nr. 9 (*Généalogie des sciences/Genealogia științelor*), vara 1968, pp. 9-40, și a fost republicat în M. Foucault, *Dits et écrits*, op. cit., t. I, pp. 696-731.

*Ariadna s-a spînzurat* (în original: *Ariane s'est pendue*) a apărut inițial în săptămînalul *Le Nouvel Observateur*, nr. 229, 31 martie-6 aprilie 1969, pp. 36-37, ca recenzie la cartea lui Gilles Deleuze, *Différence et Répétition* (Paris, Presses Universitaires de France, 1969; *Diferență și repetiție*, trad. rom. Toader Șăulea, București, Ed. Babel, 1995), și a fost republicat în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. I, pp. 767-771.

*Theatrum philosophicum* a apărut inițial în revista *Critique*, nr. 282, noiembrie 1970, pp. 885-908, ca un comentariu la cărțile *Différence et Répétition* (cf. *supra*) și *Logique du sens/Logica sensului* (Paris, Minuit, col. "Critique", 1969) de G. Deleuze, și a fost republicat în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. II, pp. 75-99.

*Nietzsche, genealogia, istoria* (în original: *Nietzsche, la généalogie, l'histoire*), a apărut inițial în *Hommage à Jean Hippolyte*, Paris, P.U.F., colecția "Épiméthée", 1971, pp. 145-172, și a fost reluat în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. II, pp. 136-157

*Intelectualii și puterea* (în original: *Les intellectuels et le pouvoir*), textul unui dialog între M. Foucault și G. Deleuze, a apărut inițial în revista *L'Arc*, nr. 49, număr dedicat lui Deleuze, trimestrul al II-lea 1972, pp. 3-10, și a fost republicat în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. II, pp. 306-315.

*Viața oamenilor infami* (în original: *La vie des hommes infâmes*) a apărut inițial în publicația *Les Cahiers du chemin*, nr. 29, 15 ianuarie 1977, pp. 12-29, și a fost republicat în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. III, pp. 237-253. Încă din perioada redactării *Istoriei nebuniei*, exhumarea arhivelor "Marii Închideri" de la Hôpital Général și de la Bastilia a reprezentat, pentru Foucault, un proiect obsedant, căruia îl s-a dedicat, antrenîndu-i și pe alții, în mai multe reprize. Dintr-o antologie (a cărei introducere o constituie textul de față), acest proiect a devenit, în 1978, o colecție, intitulată "Les Vies parallèles"/*Vieile paralele* (Gallimard), în care Foucault a publicat memoriile lui Herculine Barbin, apoi, în 1979, *Le Cercle amoureux d'Henri Legrand/Cercul amoros al lui Henri Legrand*, după niște manuscrise criptografice conservate la Biblioteca Națională, transcrise și prezentate de Jean-Paul și Paul-Ursin Dumont. Cu toate acestea, în 1979, Foucault îi propune istoricului Arlette Farge (care tocmai

publicase *Vivre dans la rue à Paris au XVIIIe siècle*/A trăi pe stradă la Paris în secolul al XVIII-lea, Paris, Julliard/Gallimard, col. "Archives") să examineze manuscrisele strînse pentru antologie. Din această colaborare a luat naștere volumul *Le Désordre des familles* (Paris, Julliard/Gallimard, col. "Archives", 1982), dedicat scrisorilor regale cu sigiliu (*lettres de cachet*).

*Incorporarea spitalului în tehnologia modernă* (în original: *L'incorporation de l'hôpital dans la technologie moderne*) reprezintă textul unei conferințe rostite de M. Foucault în cadrul cursului de medicină socială de la Universitatea de Stat din Rio de Janeiro în octombrie 1974, text publicat inițial, sub titlul *Incorporación del hospital en la tecnología moderna* (trad. D. Reynié), în *Revista centro-americana de Ciencias de la Salud*, nr. 10, mai-august 1978, pp. 93-104, și republicat în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. III, pp. 508-521.

*Foucault* (în original: *Foucault*), în Huisman D., éd., *Dictionnaire des philosophes*, Paris, P.U.F., 1984, t. I, pp. 942-944 și a fost reluat în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. IV, pp. 735-747. La începutul anilor '80, Denis Huisman i-a propus lui F. Ewald să redacteze o notiță care ar fi consacrată lui Michel Foucault în *Dictionnaire des philosophes*, pe care îl pregătea pentru editura P.U.F. François Ewald, pe atunci asistentul lui M. Foucault la Collège de France, i-a făcut cunoscută acestuia din urmă propunerea. În acea vreme, M. Foucault elaborase o primă versiune a volumului II din *Istoria sexualității*, la care știa că va trebui să mai muncească. O secțiune din introducerea pe care o redactase pentru această lucrare era o prezentare retrospectivă a muncii sale. Acest text a fost înmînat lui Denis Huisman, completat de o scurtă prezentare și de o bibliografie. S-a convenit ca el să fie semnat "Maurice Florence", care dădea transparentă abreviere "M.F.". El a fost publicat în acest fel. În textul tradus aici (preluat ca atare din *Dits et écrits*), nu figurează decât prezentarea redactată de M. Foucault.

*Altfel de spații* (în original: *Des espaces autres*) reprezintă textul unei conferințe rostite de M. Foucault în cadrul Cercului de studii arhitecturale pe 14 martie 1967, text apărut inițial în publicația *Architecture, Mouvement, Continuité*, nr. 5, octombrie 1984 (deci după moartea autorului, survenită în iulie 1984), pp. 46-49, și

republicat în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. IV, pp. 752-762. M. Foucault nu a autorizat publicarea acestui text scris în 1967, în Tunisia, decât în primăvara lui 1984.

## Partea a II-a

### *Filosofie*

*Metodologie pentru cunoașterea lumii: cum să ne debarasăm de marxism* (în original: *Sekai-ninshiki no hôhô: marx-shugi wo dô shimatsu suruka*), con vorbire cu R. Yoshimoto, 25 aprilie 1978; a apărut inițial în revista *Umi*, iulie 1978, pp. 302-328 și a fost republicată în M. Foucault, *Dits et écrits*, Gallimard, Paris, 1994, t. III, pp. 595-618 (traducere de E.C.).

*Michel Foucault: un parcurs filosofic* (în original: *Conversazione con Michel Foucault*), con vorbire cu D. Trombadori, Paris, sfîrșitul lui 1978, a apărut inițial în revista *Il Contributo*, anul IV, nr. 1, ianuarie-martie 1980, pp. 23-84 și a fost republicată în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. IV, pp. 41-96 (traducere de C.M.).

*Filosoful mascat* (în original: *Le philosophe masqué*), con vorbire cu C. Delacampagne, februarie, 1980), a apărut inițial în ziarul *Le Monde*, nr. 10945, 6 aprilie 1980: *Le Monde-Dimanche*, pp. I și XVII și a fost republicată în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. IV, pp. 104-111 (traducere de C.M.).

*Structuralism și poststructuralism* (în original: *Structuralism and Post-Structuralism*), con vorbire cu G. Raulet, a apărut inițial în revista *Telos*, vol. XVI, n° 55, primăvara 1983, pp. 195-211 și a fost republicată în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. IV, pp. 431-458 (traducere de E.C.).

## *Politică*

*Crime și pedepse în U.R.S.S. și în alte părți* (în original: *Crimes et châtiments en U.R.S.S. et ailleurs...*), con vorbire cu K. S. Karol, a apărut inițial în revista *Le Nouvel Observateur*, nr. 585, 26 ianuarie-1 februarie 1976, pp. 34-37 și a fost re publicată în M. Foucault, *Dits et écrits*, op. cit., t. III, pp. 63-74 (traducere de E.C.).

*Genealogia puterii și funcția intelectualului în societatea actuală* (în original: *Intervista a Michel Foucault*), realizată de A. Fontana și P. Pasquino în iunie 1976; a apărut inițial în *Fontana* (A.) și *Pasquino* (P.), ed., *Microfisica del potere: interventi politici*, Torino, Einaudi, 1977, p 3-28 și a fost re publicată în M. Foucault, *Dits et écrits*, op. cit., t. III, pp. 140-160 (traducere de E.C.).

*Puterea, o bestie magnifică* (în original: *El poder, una bestia magnifica*), con vorbire cu M. Osorio, a apărut inițial în revista *Quadernos para el dialogo*, nr. 238, 19-25 noiembrie 1977 și a fost re publicată în M. Foucault, *Dits et écrits*, op. cit., t. III, pp. 368-383 (traducere de E.C.).

*Tortura e rațiunea* (în original: *Die Folter, das ist die Vernunft*), con vorbire cu K. Boesers, a apărut inițial în revista *Literaturmagazin*, nr. 8, decembrie 1977, pp. 60-68 și a fost re publicată în M. Foucault, *Dits et écrits*, op. cit., t. IV, pp. 390-399 (traducere de E.C.).

*Puteri și strategii* (în original: *Pouvoirs et stratégies*), con vorbire cu J. Rancière, a apărut inițial în revista *Les Révoltes logiques*, nr. 4, iarna 1977, pp. 89-97 și a fost re publicată în M. Foucault, *Dits et écrits*, op. cit., t. III, pp. 418-429 (traducere de E.C.).

*Politică și etică* (în original: *Politics and Ethics: An Interview*) con vorbire cu M. Jay, L. Lowenthal, P. Rabinow, R. Rorty și C. Taylor, Universitatea din Berkeley, aprilie 1983, răspunsuri traduse în engleză în Rabinow (P), ed. *The Foucault Reader*, New York, Pantheon Books, 1984, p. 373-380. A fost re publicată în M. Foucault, *Dits et écrits*, op. cit., t. IV, pp. 584-591 (traducere de C.M.).

*Intelectualul și puterile* (în original: *L'intellectual et les pouvoirs*), con vorbire cu C. Panier și P. Watté, 14 mai 1981), a apărut inițial în *La Revue nouvelle*, anul 40, t. LXXX, nr. 10: *Juger... de quel droit?*, octombrie 1984, p. 338-343 și a fost re publicată în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. IV, pp. 747-752 (traducere de C.M.).

## ***Sexualitate***

*Occidentul și adevărul sexului* (în original: *L'Occident et la vérité du sexe*) a apărut inițial în ziarul *Le Monde*, nr. 9885, 5 noiembrie 1976, p. 24 și a fost re publicat în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. III, pp. 101-106 (traducere de S.B.).

*Raporturile de putere trec în interiorul corpului* (în original: *Les rapports de pouvoir passent à l'intérieur du corps*), con vorbire cu L. Finas, a apărut inițial în revista *La Quinzaine littéraire*, nr. 247, 1-15 ianuarie 1977, pp. 4-6, și a fost re publicată în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. III, pp. 228-237 (traducere de S.B.).

*Nu sexului rege* (în original: *Non au sexe roi*), con vorbire cu B. H.-Lévy, a apărut inițial în revista *Le Nouvel Observateur*, nr. 644, 12-21 martie 1977, pp. 92-130, și a fost re publicată în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. III, pp. 256-269 (traducere de S.B.).

*Despre prietenie ca mod de viață* (în original: *De l'amitié comme mode de vie*), con vorbire cu R. de Ceccatty, J. Danet și J. Le Bitoux, a apărut inițial în revista *Gai Pied*, nr. 25, aprilie 1981, pp. 38-39, și a fost re publicată în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. IV, pp. 163-168 (traducere de S.B.).

*Sexualitate și singurătate* (în original: *Sexuality and Solitude*) a apărut inițial în *London Review of Books*, vol. III, nr. 9, 21 mai-5 iunie 1981, pp. 3, 5 și 6. (La această conferință, Michel Foucault s-a adresat în engleză). Ea a fost re publicată în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. IV, pp. 168-178 (traducere de S.B.).

*Despre monosexualitate* (în original: *Entretien avec Michel Foucault*), con vorbire cu J. P. Joecker, M. Overd și A. Sanzio, a apărut inițial în

revista *Masques*, nr. 13, primăvara 1982, pp. 15-24, și a fost republicată în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. IV, pp. 286-295 (traducere de S.B.).

*Triumful social al plăcerii sexuale* (în original: *The Social Triumph of the Sexual Will: A Conversation with Michel Foucault*), con vorbire cu G. Barbedette, 20 octombrie 1981, a apărut inițial în revista *Christopher Street*, vol. 6, nr. 4, mai 1982, pp. 36-41, și a fost reluată în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. IV, pp. 308-315 (traducere de E.C.).

*Alegere sexuală, act sexual* (în original: *Sexual Choice, Sexual Act*), con vorbire cu J. O'Higgins; a apărut inițial în revista *Salmagundi*, nr. 58-59: "Homosexuality: Sacrilege, Vision, Politics", toamnă-iarnă 1982, pp. 10-24, și a fost republicat în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. IV, pp. 320-336 (traducere de E.C.).

*Despre genealogia eticii: o privire asupra unei lucrări în curs* (în original: *On the Genealogy of Ethics: An Overview of Work in Progress*) con vorbire cu H. Dreyfus și P. Rabinow; în Dreyfus (H.) și Rabinow (P.), *Michel Foucault: un parcours philosophique*, Paris, Gallimard, 1984, pp. 322-346, și în *Dits et écrits, op. cit.*, t. IV, pp. 609-631. Pentru ediția franceză a acestei con vorbiri (apărute mai întâi în engleză, în 1983, în Statele Unite), M. Foucault a adus un anumit număr de modificări. (traducere de E.C.)

*Sex, putere și politica identității* (în original: *Michel Foucault, an Interview: Sex, Power and the Politics of Identity*); con vorbire cu B. Gallagher și A. Wilson, Toronto, iunie 1982; a apărut inițial în revista *The Advocate*, nr. 400, 7 august 1984, pp. 26-30 și 58 și a fost reluată în M. Foucault, *Dits et écrits, op. cit.*, t. IV, pp. 735-747. Această con vorbire a fost destinată revistei canadiene *Body Politic*. (traducere de S.B.)

# CUPRINS

|                                                                               |          |
|-------------------------------------------------------------------------------|----------|
| <b>Bogdan Ghiu - Michel Foucault, marea deschidere .....</b>                  | <b>5</b> |
|                                                                               |          |
| Prefață la trangresiune.....                                                  | 11       |
| Limbajul la infinit .....                                                     | 30       |
| Limbajul spațiului .....                                                      | 42       |
| Nebunia, absența operei .....                                                 | 48       |
| Gîndirea exteriorului.....                                                    | 57       |
| Nietzsche, Freud, Marx.....                                                   | 80       |
| Gîndire și discurs: răspuns la o întrebare .....                              | 96       |
| Despre arheologia științelor. Răspuns dat cercului de epistemologie ...       | 119      |
| Ariadna s-a spînzurat .....                                                   | 155      |
| Theatrum philosophicum .....                                                  | 159      |
| Nietzsche, genealogia, istoria .....                                          | 183      |
| Intelectuali și puterea .....                                                 | 206      |
| Viața oamenilor infami .....                                                  | 215      |
| Încorporarea spitalului în tehnologia modernă.....                            | 232      |
| Foucault .....                                                                | 246      |
| Altfel de spații .....                                                        | 251      |
|                                                                               |          |
| <b>Partea a II-a</b>                                                          |          |
| <b>Filosofie</b>                                                              |          |
| Metodologie pentru cunoașterea lumii: cum să ne debarasăm de<br>marxism ..... | 265      |
| Michel Foucault: un parcurs filosofic .....                                   | 288      |
| Filosoful mascat.....                                                         | 341      |
| Structuralism și poststructuralism .....                                      | 349      |
| <b>Politică</b>                                                               |          |
| Crime și pedepse în U.R.S.S. și în alte părți .....                           | 379      |
| Genealogia puterii și funcția intelectualului în societatea actuală.....      | 383      |
| Puterea, o bestie magnifică .....                                             | 411      |
| Tortura e rațiunea.....                                                       | 425      |
| Puteri și strategii .....                                                     | 433      |
| Politică și etică .....                                                       | 443      |
| Intelectualul și puterile .....                                               | 450      |

## **Sexualitate**

|                                                                 |     |
|-----------------------------------------------------------------|-----|
| Occidentul și adevărul sexului.....                             | 457 |
| Raporturile de putere trec în interiorul corpului .....         | 462 |
| Nu sexului rege .....                                           | 471 |
| Despre prietenie ca mod de viață .....                          | 484 |
| Sexualitate și singurătate.....                                 | 489 |
| Despre monosexualitate .....                                    | 499 |
| Triumful social al plăcerii sexuale.....                        | 509 |
| Alegere sexuală, act sexual .....                               | 515 |
| Despre genealogia eticii: o privire asupra unei lucrări în curs | 531 |
| Sex, putere și politica identității .....                       | 552 |
| Sursa textelor .....                                            | 563 |



Michel Foucault  
Theatrum philosophicum

"Nu gîndesc niciodată același lucru pentru simplul motiv că pentru mine cărțile mele sănt experiențe, într-un sens pe care l-aș dori cît mai deplin cu puțință. O experiență este ceva din care ieși tu însuți transformat. Nu scriu o carte decât pentru că nu știu încă exact ce să gîndesc despre acel lucru la care aş vrea atît de mult să meditez. Sînt un experimentator și nu un teoretician, în sensul că scriu pentru a mă schimba pe mine însuți și pentru a nu mai gîndi același lucru ca înainte... Problema mea e de a face eu însuți, și de a-i invita și pe ceilalți să facă odată cu mine, de-a lungul unui conținut istoric determinat, o experiență a ceea ce săntem, a ceea ce este nu numai trecutul nostru, dar și prezentul nostru, o experiență a modernității noastre, astfel încît în final să ieşim transformați din ea."

Michel Foucault

Foucault ne invită, astfel, la Marea Deschidere, la ieșirea din carapacea inductoare de false probleme a constructelor istorico-psihologice prin care omul modern s-a închis în deschis. Ceea ce întreprinde el este un fel de *revoluție copernicană*: replasarea omului în deschisul neutru al exteriorității pure, în indiferentul infinit, în asemnificantul murmurător.

Bogdan Ghiu

Traducere de Bogdan Ghiu, Ciprian Mihali, Emilian Cioc și Sebastian Blaga



ISBN 973-686-164-3